
Im Ursprung ist Beziehung 

Die Relevanz des christlichen Gottesbildes 
für das Leben der Menschen heute 

Bernd Jochen Hilberath, Tübingen 

Daß das christliche Gottesbild für die Menschen von heute - wie zu jeder 
Zeit - Bedeutung hat, gilt einem Christen als Selbstverständlichkeit. Wenn 
ich dennoch die Relevanz für das Leben heute im Untertitel meines Vortrags 
eigens betonen muß, dann deshalb, weil in der Öffentlichkeit, auf dem Markt 
der Meinungen, diese Selbstverständlichkeit verloren gegangen ist. Das 
überlieferte christliche Gottesbild hat für viele abgewirtschaftet: Es wird 
aufgearbeitet auf der Couch (vgl. Tilman Mosers •Gottesvergiftung"), es 
wird entlarvt als Verstärker der schwarzen Pädagogik (Wilhelm Busch: 
•Also kommt von hinterwärts die Gottesfurcht ins Kinderherz"), es wird an- 
geprangert als ideologischer Überbau gesellschaftlicher Verhältnisse (der 
Aufstand richtet sich gegen den Gott der Reichen oder den Gott der Män- 
ner). Weil das alte Bild des Christengottes seinen Glanz verloren hat, sind 
andere Gottesbilder attraktiv, zumal dann der Reiz des Neuen noch hinzu- 
kommt. Deshalb also ist das christliche Gottesbild in seiner Relevanz für den 
Lebensvollzug der Menschen heute erklärungsbedürftig, auch wenn eine in- 
terreligiöse Tagung wie diese in einem christlichen Hause stattfindet. 

Eines hat diese neue Situation gebracht: Wenn wir uns im folgenden Ge- 
danken über die Relevanz des christlichen Gottesbildes machen, so 
schließen wir nicht aus, sondern sogar ein, daß auch den Gottesbildern an- 
derer Religionen Relevanz zukommt. Es geht also nicht um die exklusive 
Bedeutung des christlichen Gottesbildes. Auf der anderen Seite ist es die 
Pflicht der Christen, die Relevanz ihres Gottesbildes im interreligiösen Dia- 
log deutlich zu machen. Völlig unbefriedigend für die am Gespräch Betei- 
ligten ist die Auskunft •Wir glauben doch alle an denselben Gott!" Wird in 
diese Kommunikation das Spezifikum des eigenen Gottesbildes einge- 
bracht, so heißt das ja nicht, daß dadurch automatisch alle anderen Gottes- 
bilder abgewertet würden. Daß das christliche Gottesbild freilich in dieses 
Gespräch der Religionen etwas Eigenes einbringen kann, dem durchaus un- 
ter unseren heutigen gesellschaftlichen Bedingungen Relevanz zukommt, 
davon bin ich allerdings überzeugt, und dies möchte ich im folgenden kurz 
skizzieren. 



Im Ursprung ist Beziehung 409 

1. Zwischen Bilderverbot und Ebenbild - eine Mahnung 

•Die Dreifaltigkeit ist unser wahres Gesellschaftsprogramm." So lautet eine 
markante These von Leonardo Boff (Der dreieinige Gott, Düsseldorf 1987, 
S.29). Ihm zufolge sollen sich die gegenwärtigen gesellschaftlichen und 
auch die innerkirchlichen Verhältnisse am Vorbild der innergöttlichen Ver- 
hältnisse orientieren. Konkret geht es um folgendes: Das christliche Bild 
von Gott stellt uns eine Gemeinschaft vor Augen, die eine lebendige Einheit 
von unterschiedenen, aber prinzipiell gleichberechtigten •Personen" ist. So 
erscheint •die Dreifaltigkeit als das Modell eines jeden gesellschaftlichen 
Zusammenlebens..., das gerecht ist, Gleichheit verwirklicht und die Unter- 
schiede achtet" (ebd., S.24). 

Was hier im großen gesellschaftlichen Maßstab an Relevanz aufscheint, 
wurde schon früh in der Frömmigkeits- und Theologiegeschichte in kleine- 
rem Maßstab nach dem Modell der Familie formuliert. Die Rede von Vater 
und Sohn legt dies nahe. Allerdings machte es Probleme, die Position des 
Heiligen Geistes zu bestimmen: Als der, der vom Vater und vom Sohn aus- 
geht bzw. vom Vater her durch den Sohn gesendet wird, ist er •der Dritte" 
in der Rangfolge und •im Bunde". Er kann aber auch als das Weibliche und 
Mütterliche in Gott erscheinen, weil der Sohn vom Vater und vom Geist ge- 
sandt ist. Während dieses etwa in der Liturgie und Katechese der syrischen 
Kirche lebendig war, begegnet es uns in der lateinischen Tradition des We- 
stens kaum: Hier wird die Gleichheit der Personen betont, die in der heils- 
geschichtlichen Erfahrung sichtbaren Unterschiede treten zugunsten der Be- 
tonung der Einheit zurück, erst recht verschwinden weithin die weiblichen 
und mütterlichen Züge im Gottesbild, auch im Bild des Heiligen Geistes. 

Nun macht das ja auch Probleme, wenn Gott so menschlich bezeichnet 
und in der Ikonographie in menschlichen Gestalten gezeichnet wird (eben 
als drei Männer; nur in Urschalling scheint der Heilige Geist als weibliche 
Gestalt zwischen Vater und Sohn dargestellt zu sein). Sehr schnell sind wir 
dann mit dem Projektionsverdacht konfrontiert: •Der Mensch erschuf Gott 
nach seinem Bild und Gleichnis." Wir müssen uns selbstkritisch fragen, ob 
wir nicht unsere Idealbilder von Familie und Gesellschaft einfachhin auf 
Gott übertragen. Wenn L. Boff schreibt, daß •der Glaube an die Trinität der 
Personen...auf die große Suche nach Teilhabe, Gleichheit und Gemein- 
schaft, die das Bewußtsein der Unterdrückten entflammt, [antwortet]" 
(ebd.), kann er diesem Verdacht nur dadurch begegnen, daß er zugleich auch 
die gegenläufige Bewegung feststellt: Es ist eben nicht nur so, daß Men- 
schen sich ihr Gottesbild ausmalen; es ist auch so, daß das überlieferte Got- 
tesbild angesichts der Zeichen der Zeit seine Relevanz erweist, indem es die 
Phantasie und Tatkraft der Menschen neu herausfordert. Es gibt also eine 



Bernd Jochen Hilberath 410 

Wechselbeziehung zwischen den Erfahrungen, die zuteil werden, und dem 
Erfahrungshorizont, in welchen sie eintauchen. Deshalb wird es auf die Un- 
terscheidung der Geister ankommen: Überall da, wo die Erfahrung Gottes 
eher unseren Erwartungshorizont sprengt, indem sie unser Gottesbild er- 
weitert, zurechtrückt oder gar dementiert, kann Anspruch auf Authentizität 
erhoben und der Verdacht der Projektion zurückgewiesen werden. 

Schon Augustinus hat den Vergleich der Dreifaltigkeit mit der Kernfami- 
lie (Vater, Mutter, [ein] Kind) abgelehnt. Seine interessante Begründung: 
Jeder Mensch ist Ebenbild Gottes, nicht erst die Gemeinschaft von dreien. 
Und obwohl der Kirchenvater auch vom Liebenden, dem Geliebten und der 
sie verbindenden Liebe in Gott spricht, bevorzugt er für die Annäherung an 
das Geheimnis der Trinität den Vergleich mit dem geistigen Leben des 
einzelnen Subjektes. Mit unterschiedlichen Begriffen beschreibt er den 
Vollzug des menschlichen Geistes als einen dreifaltigen, z.B. als Erinne- 
rung, Erkenntnis und Willen. Die Fachtheologie spricht von einer psycho- 
logischen Analogie zur Trinität, demgegenüber das zuvor beschriebene 
Modell eine soziale Analogie darstellt. Augustinus' Konzeption, die das 
Mittelalter hindurch und darüberhinaus in der Theologie favorisiert wurde, 
schützt vor der Vermenschlichung Gottes im Sinne einer Dreigötterlehre. 
Auf der anderen Seite wird ihr vorgeworfen, daß sie die heilsgeschichtliche 
Erfahrung von Vater, Sohn und Geist, die Erfahrung der Einheit in Ge- 
meinschaft nicht angemessen zum Ausdruck bringen kann. In Schlagwor- 
ten ausgedrückt: Die Angst vor dem Tritheismus treibt in die Falle des 
Monosubjektivismus. 

Verzichten wir dann nicht besser ganz auf das Malen von Gottesbildern? 
In den biblischen Religionen ist das Verbot, sich ein Bild von Gott zu ma- 
chen, fest verwurzelt. Ursprünglich sollte wohl verboten werden, sich von 
Gott ein Standbild zur Verehrung zu machen. Im AT ist das Bilderverbot nie- 
mals •als Kunst- oder Vorstellungsverbot verstanden worden, sondern im- 
mer als praktische Seite der (theoretischen) Forderung nach Alleinverehrung 
des Gottes JHWH" (Ch.Dohmen, Bild usw. II. Biblisch, in: LThK3 II, 441). 
Es steht also in Wechselbeziehung zur Herausbildung des Monotheismus. 
Das Verbot wurde in verschiedenen Traditionen und Strömungen auch aus- 
geweitet und radikalisiert. In jedem Fall wurde als wichtig empfunden, daß 
wir durch all unser Reden und Bilderentwerfen nicht versuchen, Gott in den 
Griff zu bekommen und ihn quasi festzuschreiben. Die monotheistischen 
Religionen haben ein deutliches Gespür für die Transzendenz, die Welt- 
überlegenheit und Weltunabhängigkeit Gottes entwickelt. Es ist im inter- 
religiösen Dialog zu prüfen, ob sie sich darin unterscheiden, wie sie diese 
Transzendenz mit der Immanenz, der Erfahrbarkeit Gottes in der Welt, ver- 
binden. 



Im Ursprung ist Beziehung 411 

In jüngeren Texten des AT geschieht dies vermittels des Gedankens von 
der Gottebenbildlichkeit des Menschen. Den im einzelnen unterschiedlichen 
Ausprägungen dieses Gedankens liegt die gemeinsame Überzeugung zu- 
grunde, daß am Menschen wenigstens ein Stück davon abgelesen werden 
kann, wer Gott für uns ist. Für die Christen findet die Gottebenbildlichkeit 
des Menschen ihren deutlichsten Ausdruck in Jesus von Nazaret. Nach dem 
Johannesevangelium gilt: •Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen" 
(Joh 14,9). 

Gewiß gehört das Schweigen zur Gotteserfahrung, und gewiß steht das 
Verstummen am Ende des gläubigen Redens von Gott. Da aber Gott nicht in 
abstrakter Ferne und ganz für sich verehrt werden soll, sondern den Men- 
schen als ihr Heil verkündet werden darf, ist vor dem Schweigen das Reden 
notwendig. Religionen, die sich auf die Erfahrung der Gegenwart Gottes in 
Welt und Geschichte beziehen, sehen sich von hierher geradezu herausge- 
fordert, die Gott-Rede zu wagen. Von Gott können wir aber nur reden, in- 
dem wir Erfahrungen, Begriffe und Bilder aus unserer Welt auf ihn anwen- 
den. Wenn wir dabei nicht aus dem Blick verlieren, daß dies alles nur un- 
sere zögernden und immer auch unzutreffenden Versuche sind, von Gott we- 
nigstens zu stammeln, ist ein solches Reden in Bildern, in Analogien (d.h. 
Vergleichen) statthaft. 

Dabei ist die angesprochene Wechselbeziehung zwischen Gottes- und 
Menschenbild wichtig. Nur vom Menschen her können wir ein Bild Gottes 
entwerfen. Entscheidend ist aber, daß wir als Menschen immer wieder be- 
reit sind, aufgrund unserer Gotteserfahrung sowohl unser Bild vom Men- 
schen wie das von Gott zu korrigieren. Konkret: Wenn wir von Gott als Ge- 
meinschaft reden, so nehmen wir den Gemeinschaftsbegriff zu Hilfe, den 
wir für menschliche Gemeinschaften verwenden. Die Gotteserfahrung ge- 
rade des Christentums andererseits kann uns helfen, von der Gemeinschaft 
Gottes her menschliche Gemeinschaft neu zu sehen und u.U. sogar unser 
Bild von Gemeinschaft zu korrigieren. 

Im folgenden möchte ich in kurzen Strichen aufzeichnen, welche Bedeu- 
tung das Bild des dreieinigen Gottes für unser Bild vom Menschen und un- 
sere menschliche Gemeinschaft hat. Dabei werden die Aussagen über Gott 
den Vater einen größeren Raum einnehmen. Dafür sind zwei Gründe maß- 
gebend: 1) Was im Zusammenhang mit dem Vater als dem Ursprung der 
Gottheit über das Wesen Gottes zu sagen ist, gilt auf je eigene Weise vom 
Sohn und vom Geist. 2) Diese wesentlichen Aussagen sind im interreligiö- 
sen Dialog von vorrangiger Bedeutung. 



Bernd Jochen Hilberath 412 

2. Erfahrungen Gottes 

2.1 Der Vater: Im Ursprung ist Beziehung 

Wer Gott Vater nennt, geht davon aus, daß es einen Sohn bzw. Söhne und 
Töchter gibt. Im Ersten Testament wird häufig das Volk Israel Sohn Gottes 
genannt. In späteren Traditionen werden auch einzelne Fromme bzw. die 
Könige als Söhne (und Töchter) Gottes bezeichnet. Die christlichen Ge- 
meinden bekennen sich zu Jesus als dem Christus; sie preisen ihn in Liedern 
als Sohn Gottes, als den Sohn, dank dessen alle Söhne und Töchter Gottes 
sind. 

Gott Vater zu nennen, heißt ihn Ursprung, Erzeuger nennen: alles kommt 
von ihm; er ist vor allen seinen Kindern. Damit ist auch ausgesagt, daß Gott 
von seinem Wesen her in Beziehung ist, ein Verhältnis hat. Die Christen ha- 
ben dies in ihrer Theologie dezidiert herausstellen müssen: Gott wird nicht 
zum Vater, er ist es immer schon; weil Gott von Ewigkeit her Vater ist, hat 
er von Ewigkeit her einen Sohn, der Sohn gehört zur Definition des Wesens 
Gottes hinzu. 

Bleiben wir noch einen Moment beim Vater als dem Ursprung. Der Ur- 
sprung prägt, was aus ihm hervorgeht; die Quelle bestimmt die ursprüngli- 
che Qualität des Wassers. Das heißt: Das Bild des Vaters als Ursprung prägt 
das Bild, das wir von seinen Kindern haben. Da wir nun das Vaterbild un- 
vermeidlicherweise aus unserem Erleben von Vatersein speisen, ergibt sich 
die bekannte Wechselwirkung: In unser Bild von Gott als Vater fließt die Er- 
fahrung mit menschlichen Vätern ein; das Vatersein Gottes kann aber auch 
als Vorbild für das Vatersein von Männern geltend gemacht werden. Je nach 
dem Stand, der Phase der Wechselbeziehung dominieren bestimmte Züge 
des Vaterbildes: der strenge - der gütige, der gerechte - der barmherzige, 
der allmächtige - der grenzenlos liebende usw. Alle diese Züge werden auch 
in der Gotteserfahrung entdeckt, - und das ruft nach der Unterscheidung der 
Geister. Ich nehme ein konkretes Beispiel: Was Allmacht Gottes heißt, darf 
nicht an den Allmachtsphantasien der Menschen, besonders der Männer ab- 
gelesen werden. Ein Gott, der machen kann, was er will, und für die Men- 
schen unberechenbar ist: das war der dominierende Zug im spätmittelalter- 
lichen Gottesbild, unter dem z.B. Martin Luther so sehr gelitten hat. Das Be- 
kenntnis zu Gott, dem Vater, dem allmächtigen, besagt aber, daß Gott in sei- 
ner Liebe allmächtig ist, daß er alles vermag, was Liebe vermag, - und das 
ist mehr sogar, als menschliche Liebe sich zutraut! 

Ein Vater, der liebt, gewährt Freiheit, entläßt ins Leben - und begleitet be- 
sorgt den Lebensweg seiner Kinder. Unveränderlichkeit Gottes besagt in er- 
ster Linie diese Treue Gottes zu sich selbst, und das heißt zu seiner lieben- 
den und sorgenden Hinwendung zu den Geschöpfen. 



Im Ursprung ist Beziehung 413 

Das Gesagte läuft nicht auf eine Verniedlichung Gottes hinaus, bedeutet 
keine Deformation Gottes zum lieben Papa, der •ja alles versteht, über alles 
hinwegsieht". Es bedeutet vielmehr eine entschiedene Option für den Gott, 
der in seiner Liebe konsequent ist und deshalb die Konsequenz der Liebe 
fordert, besser: sie ermöglicht. 

Weil das Vaterbild z.T. sehr belastet ist, weil in diesem Bild Gott zum Ver- 
stärker der schwarzen Pädagogik werden konnte, ist es angezeigt, den zen- 
tralen Gedanken des liebenden Ursprungs, der sorgenden Treue auch durch 
das Bild der Mutter zum Ausdruck zu bringen. Wer argumentiert, das sei 
nicht nötig, weil wir doch wüßten, daß all unsere Bilder, also auch das Va- 
terbild, begrenzt seien, übersieht, daß wir gerade deshalb nicht nur ein Bild, 
schon gar nicht ein so belastetes und einseitiges Bild bevorzugen sollten. 
Daß es auch Mütter gibt, die wenig Ähnlichkeit mit dem Muttersein Gottes 
erkennen lassen, ist ebenso wahr wie als Einwand unzulässig, weil nach ei- 
ner alten Lebensweisheit Mißbrauch den Gebrauch nicht aufhebt. Schließ- 
lich können wir uns auf die Schrift berufen, die uns Gott auch in mütterli- 
chen Eigenschaften zeigt bzw. in Verhaltensweisen, die wir üblicherweise 
den Müttern zuschreiben. Ich nenne als einen Text, der uns Gott als Mutter 
oder - nach anderer Auslegung - zugleich als Vater und Mutter, als Eltern 
vor Augen stellt: •Ich war da für sie wie die Eltern, die den Säugling an ihre 
Wangen heben" (Hos 11,4). Der Text macht uns in seinem zentralen Vers zu- 
gleich deutlich, wie sich Strenge und Güte Gottes zueinander verhalten: 
•Mein Herz wendet sich gegen mich, mein Mitleid lodert auf. Ich will mei- 
nen glühenden Zorn nicht vollstrecken und Efraim nicht noch einmal ver- 
nichten. Denn ich bin Gott, nicht ein Mensch [Mann ?], der Heilige in deiner 
Mitte" (11,8f). 

Wenn wir das in den unterschiedlichen Bildern, besonders in dem des Va- 
ters und der Mutter Gezeichnete - ohne den Reichtum und Wert der Bilder 
zu verachten - in den Begriff drängen, so können wir formulieren: Schon die 
Gottesoffenbarung des Ersten Bundes zeigt uns Gott als einen beziehungs- 
fähigen und beziehungswilligen Gott: •Ich werde für euch da sein, als der 
ich für euch da sein werde" (Ex 3,14). Dabei werden Weltüberlegenheit und 
In-der-Welt-Sein, Transzendenz und Immanenz, Distanz und Nähe zueinan- 
der in Beziehung gesetzt. Gott bleibt der Welt gegenüber souverän. Seine 
Souveränität bedeutet allerdings nicht, daß er die Welt meiden müßte, um 
sein Gottsein zu bewahren. Im Gegenteil: Gerade darin besteht die Macht 
Gottes, daß er in dieser Welt sich erfahren lassen kann, ohne aufzuhören 
Gott zu sein. Dieses Bild bestätigt die christliche Erfahrung. Sie bezeugt, 
daß Gott konkret als Mensch in dieser Welt ist und ihr zugleich als Ursprung 
gegenüberbleibt. Die Überbrückung von Distanz und Nähe geschieht - 
nachdem der Sohn zum Vater heimgekehrt ist - im Heiligen Geist. 



Bernd Jochen Hilberath 414 

2.2 Der Sohn: Selbststand und Beziehung 

Der christliche Glaube bekennt, daß Jesus Christus wahrhaft Gott und wahr- 
haft Mensch ist. Jesus Christus ist kein Mischwesen; er ist kein zusammen- 
gesetztes Wesen, kein Halbgott, nicht halb Gott und halb Mensch. Die we- 
sentlich durch Jesus von Nazaret bestimmte christliche Gotteserfahrung wi- 
derspricht der Auffassung, daß da, wo der Mensch ist, für Gott kein oder we- 
nig Platz sei, und umgekehrt, daß da, wo Gott handelt, der Mensch weichen 
müsse. Die biblisch-christliche Erfahrung erschließt, daß der Mensch erst 
richtig Mensch wird, je näher er zu Gott kommt. Und sie offenbart umge- 
kehrt, daß Gott sich nicht ins Nichtgöttliche begibt, wenn er in die Welt und 
zum Menschen kommt: •Er kam in sein Eigentum ..." (Joh 1,11). 

Das heißt: Nicht weil Jesus Christus weniger Mensch ist, kann er der Sohn 
des Vaters sein, sondern weil er der Mensch schlechthin ist. Die kirchliche 
Theologie hat es immer zurückgewiesen, wenn der ewige Sohn des Vaters 
und der Mensch Jesus von Nazaret wie zwei getrennte, zunächst unabhän- 
gig voneinander existierende Größen aufgefaßt wurden, die erst nachträglich 
zur Einheit zusammenkommen. Obwohl es mit Recht eine Pluralität von 
Christologien gibt und keine Christuslehre das Geheimnis ausschöpfen 
wird, kann doch derjenigen mit Recht das Prädikat •höchst stimmig" zuer- 
kannt werden, die dem Grundsatz •ipsa assumptione creatur" folgt. Das 
heißt: Der ewige Sohn des Vaters, der Logos, das Wort Gottes wird nicht 
Mensch, indem er/es einen zuvor schon existierenden, fertigen Menschen 
nachträglich aufnimmt. Vielmehr wird in der Aufnahme des Menschseins 
selbst (ipsa assumptione) dieser konkrete Mensch allererst geschaffen (crea- 
tur). Wenn Gott sich in die Kreatur hinein als er selber aussagen will, wenn 
er sich selbst und nicht irgend etwas von sich offenbaren will, dann entsteht 
der Mensch, dieser Mensch, Jesus von Nazaret, der uns zeigt, wer Gott für 
uns ist und wer wir für Gott sind. 

Ist dies der Kerngedanke des Sohnseins Jesu Christi, dann empfiehlt sich 
eine ähnliche Ergänzung und Erweiterung des Bildes vom Sohn wie bei der 
Rede vom Vater-Gott. Um die Rede vom Sohn zu schützen gegenüber Ver- 
menschlichungen, müssen andere Bilder und Begriffe mitverwendet werden 
wie Logos (Wort, Aussage, Ausdruck), Ikone (Bild, Gleichnis) u.a. Wenn 
das urchristliche Bekenntnis vom einziggezeugten oder einziggeborenen 
Sohn spricht (auch hier ist übrigens Gott Vater und Mutter wie auch in dem 
Bild vom Ruhen des Sohnes im Schoß des Vaters), dann nicht, um ein bio- 
logisches Abstammungsverhältnis auszusagen, sondern um das Verhältnis 
Gottes zu seiner Selbstaussage abzuheben von dem allgemeinen Verhältnis 
aller Schöpfung zu ihrem Ursprung: Gezeugt heißt eben - nicht geschaffen! 
Die christologische Vertiefung des Gottesbildes besteht in der unübersehba- 



Im Ursprung ist Beziehung 415 

ren Erscheinung Gottes in einem Menschen. Der beziehungsfähige und be- 
ziehungswillige Gott kann ohne Minderung seines Gottseins in einem Men- 
schen sich selbst offenbaren. Die Radikalität dieser Menschlichkeit Gottes 
wird unterstrichen durch den Blick auf den gekreuzigten Christus. Hier voll- 
zieht sich die definitive Destruktion menschlicher (unmenschlicher?) All- 
machtsphantasien. Anders als in einer immer noch umlaufenden Auffassung 
vom blutrünstigen, den Opfertod fordernden Vater-Gott, besagt die Bot- 
schaft vom Kreuz, daß Gott in seiner liebenden Weltzuwendung soweit geht, 
wie Liebe gehen kann, ja weiter, als menschliche Liebe zu gehen vermag: 
Totaler Gewaltverzicht, auch Verzicht auf die imposante Gewalt des Wun- 
derspektakels und der überrumpelnden Überredung, mächtig im ohnmächti- 
gen Versuch der Liebe, welche die Hände ausstreckt und alles an sich zieht. 

2.3 Heiliger Geist: Einander Raum geben 

Sich ein Bild von Gott als Vater und von Jesus Christus als Sohn zu machen, 
wird durch die Bildworte Vater und Sohn erleichtert. Sich ein Bild vom Hei- 
ligen Geist zu machen, war immer ungleich schwieriger. Das Gleiche gilt für 
die Verwendung des Personbegriffs: Dieser läßt sich leicht auf Vater und 
Sohn, aber sehr schwer auf den Heiligen Geist anwenden. Wenn wir freilich 
unter Person nicht nur das für sich bleibende, autonome und autarke Indivi- 
duum verstehen, das, wenn es will, auch Beziehungen aufnehmen kann, son- 
dern uns von der Erfahrung des Heiligen Geistes belehren lassen, können wir 
folgendes erkennen: Zum Personsein gehört auch das Raumgeben für andere, 
damit diese Person werden und sein können, damit diese eine Gemeinschaft 
von Unterschiedenen und doch Zusammengehörenden bilden können. Der 
Heilige Geist als der Geist des Lebens gibt Lebensraum in Kirche und Welt. 

In der Frömmigkeits- und Theologiegeschichte wurden u.a. folgende Bil- 
der vom Heiligen Geist gemalt: Er ist das vinculum amoris (caritatis), das 
Band der Liebe zwischen Vater und Sohn. Er ist der condilectus, der mitge- 
liebte Dritte, auf den hin sich die Liebe von Vater und Sohn überschreitet. 
Die zwei Beispiele dokumentieren die Wechselbeziehung zwischen Erfah- 
rung und Erfahrungshorizont, die Beziehung zwischen der Funktion des 
Heiligen Geistes in der Heilsgeschichte/in der Kirche sowie in der Trinität. 
Als vinculum amoris bindet er nämlich die Glaubenden zusammen, so wie 
er Vater und Sohn umschlingt. Als mitgeliebter Dritter steht er für die 
Fruchtbarkeit der Liebe, die nicht in der Einsamkeit der trauten Zweisam- 
keit verharrt, also die Freunde und Freundinnen, Partnerin und Partner über 
sich hinaus weist, sei es auf das Kind, sei es auf die Außenbeziehung zur 
größeren Gemeinschaft hin. 

Mir ist ein drittes Bild sehr wichtig geworden, das Bild von dem heiligen- 



Bernd Jochen Hilberath 416 

heilenden Geist, der Raum gibt, Raum frei macht und so Selbstand und Be- 
ziehung, Selbstüberschreitung und Verbindung ermöglicht; das Bild von 
dem heiligen-heilenden Geist, der, damit andere Lebensraum finden, sich 
zurückzieht und sich zurückhält. Von daher gewinnt die vielfach beklagte 
Geistvergessenheit der westlichen Kirche ein wenig an Plausibilität: Der 
Geist drängt sich eben nicht auf, er ist hintergründig, subversiv. 

Auch anderen Religionen ist der Gedanke vertraut, daß Gott sich zurück- 
zieht, damit die Schöpfung Raum greifen kann. Im christlichen Reden von 
Gott wird dies in spezifischer Weise dem Heiligen Geist zugesprochen. Das 
Raumgeben zum Leben erhält dadurch in der •Einheit des göttlichen We- 
sens" den Status eines wesenhaften individuellen Grundzuges. Wesen und 
Person, Gemeinschaft und Individualität - wir kommen zum vierten, dem 
zusammenschauenden Gesichtspunkt: 

2.4 Der eine und dreieine Gott 

Die Relevanz des christlichen Gottesbildes kann so beschrieben werden: Die 
Beziehungsfähigkeit Gottes der Welt und den Menschen gegenüber ist eine 
in Gott selber grundgelegte Potenz. Gott selber ist in sich schon Beziehung. 
Dadurch wird noch einmal deutlich, wie sehr es, für den Menschen gesehen, 
reine Gnade ist, wenn Gott sich ihm zuwendet. Denn der trinitarische Got- 
tesgedanke macht deutlich, daß Gott die Welt und den Menschen nicht 
braucht zu seinem eigenen Selbstvollzug. 

Diese Beschreibung der religiösen Relevanz des christlichen Gottesbildes 
hat schon immer auch die Philosophen fasziniert. Bereits in den Anfängen 
der christlichen Theologie, bei der Inkulturation des im jüdischen Kontext 
sich entwickelnden Evangeliums in den hellenistischen Kulturkreis hinein, 
sahen sich die Christen vor das Problem gestellt, das philosophische Grund- 
problem des Verhältnisses von Einheit und Vielfalt von ihrem Glauben her, 
den sie ja für die wahre sophia hielten, anzugehen. Der christliche Glaube 
an den einen und dreieinen Gott, an den Gott, der einer ist, aber in sich eine 
gegliederte lebendige Einheit darstellt, bedeutet eine Provokation für das 
hellenistische Einheitsdenken. Für die Griechen war Vielfalt Abfall von der 
Einheit und das ganze Leben darauf angelegt, sich aus dieser Vielfalt zu be- 
freien und zur Einheit zurückzukehren. Die christliche Gotteserfahrung, wie 
sie in der Trinitätstheologie ausformuliert wurde, beruht stattdessen auf der 
Erfahrung, daß Einheit nicht aufgehoben wird, wenn sie eine plurale Einheit 
darstellt. 

Tertullian, der erste bedeutende lateinische Theologe, hat dafür eine Ana- 
logie aus dem politischen Leben der römischen Verfassung herangezogen: 
So wie das Imperium nicht aufgeteilt wird, wenn der Herrscher Mitherrscher 



Im Ursprung ist Beziehung 417 

an der Regierung beteiligt, so wird auch die Einheit Gottes nicht aufgelöst, 
wenn Sohn und Geist an der Herrschaft des Vaters teilhaben. In dem Zu- 
sammenhang ist eine auch religionsgeschichtlich zu bestätigende Beobach- 
tung entscheidend: Es kommt bei der Frage nach der Einheit Gottes primär 
nicht auf die Zahl an, es handelt sich also nicht um eine numerische Einheit, 
sondern es kommt auf die Einheit der Herrschaft, des Lebens, des Willens 
an. 

Die Relevanz des christlichen Gottesbildes liegt also erstens in der Be- 
gründung der Beziehungsfähigkeit und Beziehungswilligkeit im Willen 
Gottes selber und dadurch in einer Betonung der Souveränität der Trans- 
zendenz und absoluten Weltunabhängigkeit Gottes. Sie liegt zweitens darin, 
daß sie Einheit und Vielfalt versöhnen kann in dem Gedanken einer leben- 
dig gegliederten Einheit. 

3. Der Gott entsprechende Mensch 

Wenn der Mensch Gottes Ebenbild ist, welche Züge entsprechen sich dann 
zwischen Gottes- und Menschenbild? 
Das trinitarische Bild kann uns folgendes zeigen: 

1) Der Mensch ist nicht erst für sich seiendes Individuum, so daß Ge- 
meinschaft etwas Nachträgliches wäre. Vielmehr gilt: •Im Ursprung ist Be- 
ziehung." Ich-selbst-Sein und In-Beziehung-Stehen gehören gleich ur- 
sprünglich zum Menschen. Ich kann nur ich sein von Beziehungen her und 
nur ein Ich kann bereichernd in Beziehungen eintreten. Was beim Menschen 
immer fragmentarisch in der Lebensgeschichte bleiben wird, ist im Bild des 
dreieinigen Gottes vom Ursprung her gegeben. 

2) Wir brauchen keine Angst zu haben, daß das Sich-Einlassen auf Be- 
ziehungen unsere Selbständigkeit gefährde. Was Gott sei Dank auch heute 
noch Partner und Eheleute erfahren, daß sie nicht weniger, sondern mehr 
werden, je näher sie zueinander kommen, hat seinen tiefsten Grund in Gott 
selbst. Der Sohn ist ganz Sohn, und der Vater ist ganz Vater, auch wenn sie 
beide in unauflöslicher Einheit aufeinander hingeordnet sind. 

3) Die Gemeinschaft von Vater und Sohn vollzieht sich im Lebensraum 
des Heiligen Geistes. Dieser schafft Raum für Vater und Sohn. Dieser 
schafft Raum in Kirche und Welt, damit Menschen zu Individuen in der Ge- 
meinschaft werden können. Ein geistlicher Mensch sein heißt nach dem IV. 
Hochgebet: Nicht länger ängstlich sich selber leben, sondern ihm, der für 
uns gestorben und auferstanden ist; d.h. von der Angst befreit sein, durch 
das Eingehen auf andere selbst zu kurz zu kommen, d.h. im Dasein für an- 
dere sich selbst finden. 



Bernd Jochen Hilberath 418 

Zusammenfassend können wir sagen: Die Relevanz des trinitarischen 
Gottesbildes für die Anthropologie, also für das Bild vom Menschen, wie 
auch allgemeiner für eine Ontologie, also für eine Beschreibung der Wirk- 
lichkeit überhaupt, liegt erstens darin, daß Einheit und Vielfalt sich nicht 
wechselseitig ausschließen, sondern gegenseitig die Fülle des Lebens aus- 
machen. Zweitens ist relevant, daß Selbststand, Für-sich-Sein einerseits und 
Beziehung, Für-andere-Sein andererseits sich nicht ausschließen, sondern 
ebenfalls wechselseitig bedingen. Dabei ist allerdings - ich betone es noch 
einmal - zu beachten, was das IV. Laterankonzil 1215 die je größere Unähn- 
lichkeit in aller Ähnlichkeit genannt hat. Konkret heißt dies in unserem Fall, 
daß das, was bei Gott immer schon gegeben ist, ein lebendiges Zusammen 
von Einheit und Vielfalt, ein bruchloses Ineinander von Selbststand und Be- 
ziehung sich in der Wirklichkeit überhaupt und im menschlichen Leben im 
besonderen erst allmählich und auch dann nur im Laufe eines Lebens frag- 
mentarisch einstellt. 

In den Dialog der Religionen stelle ich die These hinein: Das christliche 
Bild vom dreieinigen Gott ist keine Ideologie und stellt keine mythologische 
Einkleidung dar; es bezeichnet vielmehr Gott als den Grund der Wirklich- 
keit: Einheit in Vielfalt, Selbstand in Beziehung.* 

Der Beitrag wurde erstmals vorgetragen auf der Tagung der Katholischen Akademie in Bay- 
ern • Gott im Spiegel der Weltreligionen " (21 ./22. 10. 1995 in Würzburg). Ein Band mit al- 
len Tagungsbeiträgen erscheint demnächst im Pustet-Verlag, Regensburg. 




