
Dem kommenden Gott entgegenwarten 
Betrachtungen zur Adventszeit* 

Josef Schmidt, München 

1. Vom kindlichen Erleben zu den Zeitdimensionen des Glücks 

Der Advent war für mich als Kind eine Zeit sehnsüchtiger Erwartung, und 
ich kann mir denken, daß es vielen von Ihnen ebenso ergangen ist. Ich 
glaube, ich habe später nie mehr ein Ereignis mit so viel sehnsüchtigem Ver- 
langen und zugleich mit so viel ehrfürchtiger Scheu erwartet wie als Kind 
das Weihnachtsfest. Welche Geduld wurde einem da abverlangt! Aber drän- 
geln half nicht. Wir Kinder zählten am Adventskalender die Tage. Und doch 
war die Zeit erfüllt mit Vorfreude, einer Vorfreude, die sich von Woche zu 
Woche steigerte, wenn am Adventskranz immer ein Licht mehr angezündet 
werden durfte. Die großen Erwartungen fanden dann am Heiligen Abend 
ihre wunderbare Erfüllung. Aber so traumhaft das Erlebnis der Erfüllung 
auch war, es hielt nur kurze Zeit an. Die Wünsche und Erwartungen waren 
schließlich von einer Maßlosigkeit gewesen, daß wirklich nur das Christkind 
in seiner himmlischen Herrlichkeit ihnen ganz hätte entsprechen können. 
Die elterlichen Geschenke waren dazu nicht imstande. Ich erinnere mich 
gut, daß sich bei mir in den darauffolgenden Feiertagen stets eine gewisse 
Enttäuschung breitmachte. Mag sein, daß meine Mutter diese Regungen 
spürte. Mag auch sein, daß ich meinen Unmut offen äußerte. Jedenfalls sagte 
meine Mutter mir und meinen Geschwistern dann stets zum Trost und zur 
Ermahnung: •Ihr habt euch zwar noch viel mehr gewünscht. Aber das 
Christkind gibt nie alles auf einmal. Es hebt immer noch viel für später auf. 
Ich muß sagen, das war für mich eine absolut befriedigende Antwort, und 
sie hat meine Ehrfurcht vor diesem Christkind, das immer noch viel mehr zu 
geben hat, als es tatsächlich gibt, ins Unermeßliche gesteigert. 

Diese Abfolge in meinem kindlichen Erleben um die Weihnachtszeit ist mir 
gut in Erinnerung: Verheißung, Erwartung, Erfüllung der Verheißung, dann 
die mit der Erfüllung sich einstellende Enttäuschung, und daß die Enttäu- 
schung in dem Augenblick wieder in Vorfreude umschlagen konnte, in wel- 
chem die Erfüllung als neue Verheißung verstanden wurde. Ich muß gestehen, 
daß diese Abfolge, dieser Erlebnisrhythmus für mich einen hohen paradigma- 

* Der Artikel ist ein geringfügig veränderter Vortrag, gehalten am 26. 11. 1994 vor der Jesui- 
tenkommunität des Berchmanskollegs in München zur Vorbereitung auf die Adventszeit. 



Dem kommenden Gott entgegenwarten 435 

tischen Wert behalten hat. Es hat sich mir eingeprägt und auch immer wieder 
bestätigt, daß Vorfreude selbst schon ein Glück sein kann, ein Glück, das ei- 
nen zur Dankbarkeit stimmt, und daß die Erfüllung der Vorfreude nur dann 
nicht in Enttäuschung endet, wenn sie sich selbst wieder in Vorfreude ver- 
wandeln läßt. Manchmal kommt zwar ein Glück ganz unverhofft. Aber auch 
ein solches unverhofftes Glück •trifft" auf eine Erwartung, oder besser gesagt, 
es erweckt, indem es sich zu erfahren gibt, zugleich eine Aufnahmebereit- 
schaft dafür. Aber diese Aufnahmebereitschaft enthält ebenfalls einen •Über- 
schuß" an Erwartung über die Ausmaße des konkreten Glückserlebens hinaus. 

Wir dürften geneigt sein, diese Asymmetrie zwischen einer stets größeren 
Erwartung und einer dahinter immer zurückbleibenden Erfüllung auf unsere 
angeborene Unbescheidenheit zurückzuführen. Aber könnte es nicht sein, 
daß uns diese Asymmetrie vom Glück selbst vorgezeichnet wird, indem es 
nämlich niemals als endgültige Erfüllung aufgenommen werden will, son- 
dern immer nur als •Hinweis", als •Ankündigung"? Das hieße, daß wir das 
konkrete Glück nur genießen können, wenn wir es als eine Art Vorschuß 
hinnehmen. Die Erfahrung zeigt jedenfalls, daß wir unser Glück sehr schnell 
kaputtmachen, wenn wir es ergreifen und als sicheren Besitz buchen. Aus- 
schöpfen läßt sich das Glück offenbar nur, wenn wir darüber hinaushorchen, 
wenn wir offen sind für das, was sich in ihm nur ankündigt, und das heißt, 
wenn wir bereit sind, es loszulassen im Vertrauen, es neu zu empfangen. Die 
Freude ist dann Dankbarkeit und die Dankbarkeit Hoffnung und Bitte. Wie 
umgekehrt die so verstandene Bitte aus der Dankbarkeit kommt. Oder an- 
ders gesagt: Um das Geschenk des Glücks in seinem Reichtum zu besitzen, 
müssen wir arm bleiben wollen. Das Glück ist dann wie ein Fenster in die 
Zukunft, durch das Licht in unsere Räume fällt. Mißtrauen wir dieser Zu- 
kunft, dann schließt sich dieses Fenster, und auch das gegenwärtige Glück 
ist bald im Dunkeln verschwunden. 

Wie steht es aber mit dem vergangenen Glück, mit dem Glück, das un- 
wiederbringlich vorbei ist? Bleibt hier nur die nostalgische Erinnerung? 
Oder enthält auch die Erinnerung einen Bezug zur noch ausstehenden Zu- 
kunft? Ich habe dazu kürzlich eine hübsche Stelle in der Literatur gefunden. 
Das Theaterstück •Michael Kramer" von Gerhart Hauptmann handelt unter 
anderem davon, daß sich ein befreundetes Paar nach langen Jahren der Tren- 
nung wieder trifft. Beide waren verschiedene Wege gegangen, und beide 
sind nicht gerade glücklich verheiratet. Sie erinnern sich nun ihrer Jugend- 
liebe, zu der allerdings kein Weg mehr zurückführt. Die Erinnerung ist 
schön. Aber leider kann man nur sagen: •Es war einmal". Doch da erhebt er 
sein Glas und sagt zu ihr: •Und trotz alledem! Wenn zwei so sagen: es war 
einmal, da ist immer auch noch was übriggeblieben, und darauf stoßen wir 
dann noch mal an" (3. Akt; Reclam S. 59). Dies scheint zu sagen: Wenn wir 



Josef Schmidt 436 

uns des vergangenen, des unwiederbringlich vergangenen Glückes ohne Bit- 
terkeit erinnern, dann nehmen wir an diesem Glück etwas wahr, das als Ver- 
heißung noch nicht ausgeschöpft ist. 

2. Die unglaubliche Botschaft vom kommenden Gottesreich 

Die bisherigen Überlegungen könnten uns helfen, einen Aspekt des Glau- 
bens wieder deutlicher zur Kenntnis zu nehmen, mit dem uns vor allem die 
Adventszeit nachdrücklich konfrontiert: Glauben heißt in die Zukunft 
blicken, und glaubend in die Zukunft blicken heißt das Kommen Gottes er- 
warten. Jesu Botschaft läßt sich zusammenfassen als die Verkündigung des 
kommenden Gottesreiches (Mk 1,14f), und das Leben der Kirche besteht 
wesentlich darin, daß sie dieses Gottesreich als seine Wiederkunft erwartet, 
denn auf dieses Ereignis soll unser persönliches Leben wie die Geschichte 
im ganzen zulaufen. Ich meine, es ist wichtig, sich diesen Grundzug unse- 
res Glaubens klar vor Augen zu stellen. Denn man wird nicht behaupten 
können, daß sich mit dieser Botschaft heute sehr viel Staat machen läßt. Sie 
scheint einem hoffnungslos überholten Weltbild anzugehören. Man zuckt 
die Achseln. Was soll's? Und werden wir selbst darauf angesprochen, dann 
sind wir rasch verlegen und neigen dazu, umzuinterpretieren und auszu- 
blenden. Aber ein ehrlicher Blick ins Neue Testament lehrt, daß es nicht um 
eine Nebensache, sondern um einen schlechthin zentralen Gedanken geht. 
Jesus verkündet das nahe Gottesreich. Sein Kommen ist die Tat der Liebe 
Gottes. Bekehrung bedeutet, sich auf diese Zukunft einzustellen. Im Glau- 
ben an die Auferstehung Jesu, also daran, daß das Eigentliche schon ge- 
schehen ist, wird diese Zukunft nicht gestrichen. Sie bekommt nur deutli- 
chere Konturen. Denn so umstürzend neu die kommende Herrschaft Gottes 
für die gegenwärtige Welt sein wird, sie wird menschliche Züge tragen, 
nämlich die Züge Jesu, und das sind die Züge der kostbarsten, weil der 
menschlichsten Menschlichkeit, die diese Welt hervorgebracht hat. 

Aber es ist nicht leicht, diesen Aspekt unseres Glaubens theologisch fest- 
zuhalten. Ich möchte dies an einem kleinen theologiegeschichtlichen Exkurs 
erläutern. Im Jahre 1793 veröffentlichte Immanuel Kant seine Schrift •Die 
Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft". Darin greift er auf den 
biblischen Begriff vom •Reich Gottes" zurück. Dieser ist nach ihm als Ziel- 
begriff der sittlichen Anstrengungen zu verstehen. Durch eine allmähliche 
Versittlichung der menschlichen Verhältnisse kann es zu einer •Annäherung 
des Reiches Gottes" kommen (1. Aufl. S. 167), d.h. zu einer annähernd voll- 
kommenen Verwirklichung der sittlichen Idee. Diese Gedanken machten auf 
viele, besonders evangelische Theologen großen Eindruck. Vor allem in der 



Dem kommenden Gott entgegenwarten 437 

einflußreichen Schule des protestantischen Theologen Albrecht Ritschi 
wurde diese Kantische Interpretation des Reich-Gottes-Begriffs vertreten. Es 
war dann allerdings ein Schock, als der Schwiegersohn Ritschis, Johannes 
Weiß, in seinem 1892 erschienenen Buch •Die Predigt Jesu vom Reiche 
Gottes" zeigte, daß diese Auffassung mit der Lehre des neutestamentlichen 
Jesus nicht viel zu tun hat. Denn das Reich Gottes, das Jesus verkündet, liegt 
nicht in der Verlängerungslinie menschlicher Anstrengungen, sondern wird 
von Jesus als eine alles verwandelnde Tat Gottes verkündet und erwartet. Das 
Ergebnis seiner exegetischen Untersuchungen brachte Weiß zu der Ein- 
schätzung, daß uns dieser Jesus mit seiner eigenartig apokalyptischen Sicht 
eben fremd geworden sei und man als neuzeitlich aufgeklärter Mensch lei- 
der zugeben müsse, mit ihm nicht mehr viel anfangen zu können. Adolf von 
Harnacks berühmte Berliner Vorlesungen vom Wintersemester 1899/1900 
(also zum Auftakt des neuen Jahrhunderts!) über •das Wesen des Christen- 
tums" hatten deshalb so großen Erfolg (und wurden als Buch ein Bestseller), 
weil sie auf das von Weiß ausgelöste Unbehagen antworteten, indem sie ein 
zeitgemäßes, von allen apokalyptischen Einkleidungen gereinigtes Jesusbild 
präsentierten und damit vielen christlichen Intellektuellen aus der Seele spra- 
chen. Albert Schweitzer kam wenig später in seinen exegetischen Arbeiten 
zu ähnlichen Resultaten wie Weiß und war sich in den Konsequenzen mit 
ihm einig: Was an Jesus bleibt, ist sein Appell zur Mitmenschlichkeit. Und 
diesen Appell hat Schweitzer bekanntlich energisch aufgenommen. 

Doch gerade an Jesu Aufruf zur Mitmenschlichkeit läßt sich zeigen, wie 
sehr dieser Aufruf in der Verkündigung Jesu mit seiner Reich-Gottes-Bot- 
schaft verbunden ist. •Dein Reich komme!" (Mt 6,10). Das ist die große 
Bitte an Gott. Sie spricht das Vertrauen in die Vatergüte Gottes aus, der die 
Menschen liebt, der sie nicht allein läßt, der nicht in der Ferne des Himmels 
bleibt, sondern sich den Menschen zuwendet und auf sie zukommt. In die- 
sem Kommen erweist sich Gott als der Vater, dessen Kinder wir sind, Kin- 
der, die sich gewissermaßen geschwisterlich bei der Hand nehmen müssen, 
um der Liebe ihres Vaters zu entsprechen. 

Jeder einzelne, aber jeder einzelne in der Gemeinschaft aller einzelnen ist 
zu diesem Leben mit Gott berufen. Das ist die Zukunft, die dem Menschen 
offensteht. Diese Botschaft bedeutet die Loslösung aus den belastenden Ver- 
strickungen der Vergangenheit. Wir spüren es förmlich in den Evangelien, 
wie die, welche Jesu Botschaft verstanden haben, aufatmen. Gott reicht uns 
die Hand. Er vergibt uns. Wir können neu anfangen. Freude begleitet das 
Auftreten Jesu. Welche Freude liegt allein über dem Wunder von Kana, mit 
dem nach dem Johannesevangelium Jesus seine Predigt zeichenhaft eröffnet 
(Jh 2,Iff). Der Überfluß an Wein ist, in Anlehnung an alttestamentliche Bil- 
der (z.B. Jes 25,6ff), zusammen mit dem Überfluß an Brot bei der Brotver- 



Josef Schmidt 438 

mehrung (Jh 6,Iff) Symbol für die endzeitliche Fülle des Gottesreiches. Und 
Brot und Wein sind zusammen die Zeichen der Eucharistie. Sie sind auch 
Zeichen der Vergegenwärtigung des Kreuzes (etwa in der Trennung von 
Leib und Blut). Aber sie weisen über das Kreuz hinaus. Beim Abschieds- 
mahl sagt Jesus zu den Jüngern: •Von jetzt an werde ich nicht mehr von der 
Frucht des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem ich mit euch von 
neuem davon trinken werde im Reich meines Vaters" (Mt 26,29). 

3. Die Bedingung für wahrhaftes Menschsein ist die Gegenwart 
der äußersten Zukunft 

Jesus erschließt ein neues Leben, ein neues Miteinanderleben in der Erwar- 
tung des Gottesreiches. Aber dieses Leben in der Erwartung ist ein Leben 
ganz in der Gegenwart. Weil das Reich Gottes kommen wird, bestimmt seine 
Zukunft jetzt schon das Verhalten, und das Kommende wird so in der Ge- 
genwart wirksam, wird so zur •Wirklichkeit". Wenn das Reich Gottes 
tatsächlich erwartet wird, dann erweist es jetzt schon seine reale Macht, 
dann ist es, unbeschadet seiner noch ausstehenden Zukunft, jetzt schon da. 

Jesus selbst lebt ganz und gar aus der Unmittelbarkeit zum kommenden 
Gott, und diese Unmittelbarkeit verleiht seinem Auftreten eine ungeheure 
Souveränität und Freiheit, eine Freiheit gegenüber den politischen und dä- 
monischen Mächten dieser Welt, die in ihrer Vorläufigkeit durchschaut sind, 
eine Freiheit gegenüber den sozialen und rechtlichen Barrieren, die die Men- 
schen gegeneinander aufbauen und für endgültig halten. Welche Freiheit 
liegt allein in der gütigen Strenge, mit der Jesus der Ehebrecherin begegnet 
(Jh8,lff)! 

Aus dieser Freiheit leuchtet die Menschlichkeit Jesu, der sich niemand 
entziehen kann. Auch die kämpferischsten Atheisten hatten meist einen ho- 
hen Respekt vor der Person Jesu und seiner Menschlichkeit. Freilich, die 
Wurzeln dieser Menschlichkeit liegen bei Jesus in seiner Unmittelbarkeit zu 
Gott, in der Gewißheit der Liebe des kommenden Gottes. Dies müßte allen, 
die Jesus nur als Menschen respektieren, immerhin zu denken geben. 

Die Menschlichkeit der Welt ist Sache Gottes, einmal in dem Sinn, daß er 
sie sich zu eigen macht, und zum anderen in dem Sinn, daß nur er sie durch- 
setzen kann. In der Verkündigung des nahen Gottesreiches verweist Jesus 
auf den kommenden Menschensohn und identifiziert sich mit ihm (Lk 12,8). 
Er nimmt damit ein Motiv aus der Frühzeit des apokalyptisch-eschatologi- 
schen Denkens auf, nämlich aus dem Buch Daniel. Dort wird im 7. Kapitel 
der Traum des Propheten beschrieben. Nacheinander tauchen vier furchtbare 
Wesen aus dem Meer auf, Tiermonster oder tierhaft entstellte Menschen. In 



Dem kommenden Gott entgegenwarten 439 

ihnen sind die Weltreiche symbolisiert, die ihre Schreckensherrschaft ver- 
breiten, die aber auch dem Untergang geweiht sind. Das Gottesreich, das 
dann im Traum erscheint, wird nicht von einem Tier oder einem tierhaften 
Menschen, sondern ganz schlicht durch einen Menschen dargestellt: •Da 
kam mit den Wolken des Himmels einer wie ein Menschensohn... Ihm wur- 
den Herrschaft, Würde und Königtum gegeben" (7,130- Das bedeutet: Erst 
die Herrschaft Gottes wird eine wahrhaft menschliche Welt begründen, so 
wie diese Welt erst dann vollendet sein wird, wenn Gott •alles in allem" ist 

(1 Kor 15,28). 
Noch an ein zweites endzeitliches Bild möchte ich erinnern, nämlich an 

das letzte der Bibel überhaupt, also an das, mit dem sie schließt: das Bild 
vom himmlischen Jerusalem in der Apokalypse des Johannes. Unter Rück- 
griff auf die prophetische Sprache des Alten Testamentes (Jes 65,17) wird 
hier von einem •neuen Himmel" und einer •neuen Erde" gesprochen 

(Off 21,1): 

•Ich sah die heilige Stadt, das neue Jerusalem, von Gott her aus 
dem Himmel herabkommen; sie war bereit wie eine Braut, die sich 
für ihren Mann geschmückt hat. Da hörte ich eine laute Stimme vom 
Thron her rufen: Seht die Wohnung Gottes unter den Menschen! Er 
wird in ihrer Mitte wohnen, und sie werden sein Volk sein; und er, 
Gott, wird bei ihnen sein. Er wird alle Tränen von ihren Augen ab- 
wischen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine Trauer, keine Klage, 
keine Mühsal. Das was früher war, ist vergangen" (Off21,2ff). 

Die Stadt, das ist das Zusammensein der Menschen in der Gemeinschaft 
mit Gott. Trauer und Klage wird es nicht mehr geben. Aber die Tränen sind 
noch da, und daß Gott sie abwischt, das gehört mit zur Vollkommenheit die- 
ses Glücks. Unmißverständlich wird gesagt, daß die Stadt •aus dem Him- 
mel" herabkommt. Ihre Errichtung ist die Tat Gottes und nicht das Ergebnis 
menschlicher Anstrengung. Diese Stadt ist unsere Heimat. Sie steht für uns 
bereit. Wir sind eingeladen, in ihr Wohnung zu nehmen, und es wird ein 
menschliches Wohnen deshalb sein, weil Gott diese Wohnung nicht nur für 
uns bereitet, sondern auch mit uns teilt. 

Aber wer ist würdig, Bürger dieser Stadt zu sein? Die Antwort hat zu lau- 
ten: derjenige, der diese Stadt erwartet, d.h. derjenige, der sie will, der sie 
ersehnt, und das ist kein anderer als der, der in der Gewißheit, daß sie die 
kommende Wirklichkeit sein wird, jetzt schon nach ihren Gesetzen lebt. Nur 
der erwartet sie und will sie wirklich, der, allen anderslautenden Versiche- 
rungen zum Trotz, ihre Gesetze und Prinzipien für die wahren und endgül- 
tigen hält und sie deshalb in seinem Leben zum Tragen bringt. Die endgül- 



Josef Schmidt 440 

tige Ankunft dieser Stadt und die vollkommene Durchsetzung ihrer Gesetze 
und Prinzipien wird er allerdings Gott überlassen und nicht so vermessen 
sein, sich dies zu seiner Aufgabe zu machen. 

Freilich, alles was von ihr her, in ihrer Erwartung, in diesem Leben Ge- 
stalt wird, wird in sie eingehen, d.h. alles Echte und Leuchtende, sozusagen 
die Edelsteine, die wir bei uns hie und da antreffen, oder das Gold, das, mit 
anderen Substanzen vermischt, erst ausgeschmolzen werden muß. Das sind 
dann die Elemente, aus denen die zukünftige Stadt aufgebaut sein wird (vgl. 
Off 21,11.18). Alles andere wird vergehen, oder mit dem Bild des Paulus zu 
sprechen (1 Kor 3,12ff), alles andere wird in dem reinigenden Feuer des 
kommenden Gottes verschwinden. 

4. Nähe und Abstand der Wahrheit des Glaubens 

Wenn wir uns nur die Mühe machen, uns immer wieder in die Aussagen und 
Bilder der Bibel über die uns verheißene Zukunft zu vertiefen, dann werden 
wir auch ihre Frische und ihre Macht, uns anzusprechen, erfahren. Zugleich 
müssen wir uns aber eingestehen, daß sie trotz ihrer Faszination für uns eine 
Zumutung sind. Wir dürfen uns nichts vormachen. Auch wir sind, wie die 
meisten unserer Zeitgenossen, angesichts dieser Botschaft geneigt, resi- 
gniert die Achseln zu zucken und zu sagen: einfach zu großartig, um wahr 
zu sein. Nur eines sollten wir nicht tun. Wir sollten diese Botschaft nicht ver- 
fälschen. Die Versuchung ist naheliegend, aus Resignation vor der unge- 
heuren Zumutung ihrer Inhalte sie umzudeuten oder, wie es euphemistisch 
heißt, sie in eine •heute verständliche Sprache" zu übersetzen. Natürlich 
können wir sie entschärfen und sie so ausdeuten, daß jeder sie akzeptieren 
kann, etwa als Metapher für die Sehnsucht des Menschen nach Glück oder 
als bildlich eingekleideter Appell zur Solidarität und Hilfsbereitschaft. Ihrer 
Zumutung sind wir damit ausgewichen und ihrem eigenen möglichen Wahr- 
heitsgehalt, und um den allein muß es uns doch gehen. Er allein kann unsere 
Freiheit zu der Zustimmung herausfordern, die wir Glaube nennen. 

Ob wir selbst zu diesem Glauben fähig sind, mag eine offene Frage sein. 
Aber wir sollten uns diesen Glauben nicht erschleichen wollen, indem wir 
seinem Inhalt die uns genehme Form geben. Freilich, der Glaube gehört in 
die Unverfügbarkeit von Freiheit und Gnade, und hier ist nichts erzwingbar. 
Wozu wir aber verpflichtet sind, ist dies: die Sinnbilder des Glaubens rein 
und unverfälscht zu bewahren. Dazu gehört, daß wir uns um sie bemühen, 
daß wir sie betrachten, meditieren, daß wir ihrer inneren Logik folgen und 
daß wir so über sie sprechen, daß sie sichtbar werden, daß sie leuchten vor 
den Menschen und auch vor uns selbst. 



Dem kommenden Gott entgegenwarten 441 

Es sollte jedenfalls bei uns gleichsam klingeln, wenn diese Sinnbilder in 
unserem Munde eine Gestalt annehmen, in der man sie nicht mehr ablehnen 
kann, in der sie sozusagen jeder anständige Mensch irgendwie akzeptieren 
muß. Wer soll denn schon etwas dagegen haben, wenn die Botschaft lautet: 
Seid gut zueinander! Aber dieses ,Seid gut zueinander!' zu gründen auf den 
Glauben an ein himmlisches Jerusalem und daraus die Kraft zum Gutsein zu 
schöpfen, das wird nie eine weithin akzeptierte Selbstverständlichkeit sein. 
So menschlich diese Botschaft ist, so wenig liegt ihre Wahrheit in der Ver- 
längerung menschlicher Überlegungen. Es wird immer ein Ärgernis bleiben, 
daß ihre Menschlichkeit einem Widerspruch oder zumindest einer Gegen- 
läufigkeit gegen unsere Allerweltsüberzeugungen entstammt, und d.h. für 
immer eine Zumutung sein wird oder eine Ermutigung zu etwas, nämlich 
eine Herausforderung unserer Freiheit zum Glauben oder auch: ein Ge- 
schenk des Glaubens an unsere Freiheit. 

Beunruhigen oder Angst machen sollte uns dieser Sachverhalt nicht. Im 
Gegenteil! Es gehört doch zu den schönsten Erfahrungen im Umgang mit 
den Sinnbildern des Glaubens, daß sie ihre erhellende Kraft und deswegen 
auch ihre Überzeugungskraft immer wieder neu unter Beweis stellen. Um 
das zu erfahren, müssen wir sie nur in aller Ruhe betrachten. Es hat keinen 
Sinn, sich da aus irgendeinem Eifer in eine Überzeugtheit hineinzureden. 
Das wäre auch ganz aussichtslos. Es würde nur dazu führen, daß uns das, 
was wir uns da angestrengt eingeredet haben, ein anderer mit Hilfe von viel 
Psychologie und Therapie wieder mühsam ausreden muß. 

Was ich meine, kann man auch in einer Tautologie formulieren. Überzeu- 
gen kann uns nur das, was uns wirklich überzeugt. Für wahr halten können 
wir nur, was wir wirklich für wahr halten. Die einzige vernünftige Mög- 
lichkeit, hier mit unserem Glauben ins reine zu kommen, ist das einfache 
und ruhige Betrachten seiner Sinnbilder. Dafür müssen wir uns allerdings 
immer wieder genügend Zeit nehmen. Es geht um etwas sehr Schlichtes: um 
das geduldige Betrachten dieser Sinnbilder mit der Aufmerksamkeit und Of- 
fenheit für das erhellende Licht, das von ihnen auf unser Leben und unsere 
Wirklichkeit fällt. Dann werden wir auch bereit sein für das Geschenk des 
Glaubens, und wir werden erleben, daß diese so ruhig betrachteten Bilder 
plötzlich ihre flächige Objektivität verlieren, daß sie sich ins Dreidimensio- 
nale ausweiten und wir uns auf einmal mitten in ihnen befinden. Und es wird 
uns nicht schwerfallen, dieses Einbezogensein zu verstehen als ein Ergrif- 
fenwerden durch den, der uns in diesen Bildern begegnen will und der uns 
in dieser Begegnung aufgehen läßt, daß er schon immer auf uns gewartet hat. 




