Dem kommenden Gott entgegenwarten

Betrachtungen zur Adventszeit*

Josef Schmidt, Miinchen

1. Vom kindlichen Erleben zu den Zeitdimensionen des Gliicks

Der Advent war fiir mich als Kind eine Zeit sehnsiichtiger Erwartung, und
ich kann mir denken, daff es vielen von lhnen ebenso ergangen ist. Ich
glaube, ich habe spiter nie mehr ein Ereignis mit so viel sehnsiichtigem Ver-
langen und zugleich mit so viel ehrfiirchtiger Scheu erwartet wie als Kind
das Weihnachtsfest. Welche Geduld wurde einem da abverlangt! Aber dréin-
geln half nicht. Wir Kinder zihlten am Adventskalender die Tage. Und doch
war die Zeit erfiillt mit Vorfreude, einer Vorfreude, die sich von Woche zu
Woche steigerte, wenn am Adventskranz immer ein Licht mehr angeziindet
werden durfte. Die groBen Erwartungen fanden dann am Heiligen Abend
ihre wunderbare Erfiillung. Aber so traumhaft das Erlebnis der Erfiillung
auch war, es hielt nur kurze Zeit an. Die Wiinsche und Erwartungen waren
schlieBlich von einer MaBlosigkeit gewesen, dal wirklich nur das Christkind
in seiner himmlischen Herrlichkeit ihnen ganz hitte entsprechen kdnnen.
Die elterlichen Geschenke waren dazu nicht imstande. Ich erinnere mich
gut, daB sich bei mir in den darauffolgenden Feiertagen stets cine gewisse
Enttduschung breitmachte. Mag sein, dafl meine Mutter diese Regungen
spiirte. Mag auch sein, daf ich meinen Unmut offen duflerte. Jedenfalls sagte
meine Mutter mir und meinen Geschwistern dann stets zum Trost und zur
Ermahnung: ,Ihr habt euch zwar noch viel mehr gewiinscht. Aber das
Christkind gibt nie alles auf einmal. Es hebt immer noch viel fiir spéter auf™.
Ich muf} sagen, das war fiir mich eine absolut befriedigende Antwort, und
sie hat meine Ehrfurcht vor diesem Christkind, das immer noch viel mehr zu
geben hat, als es tatsdchlich gibt, ins UnermeBliche gesteigert.

Diese Abfolge in meinem kindlichen Erleben um die Weihnachtszeit ist mir
gut in Erinnerung: VerheiBung, Erwartung, Erfiillung der VerheiBung, dann
die mit der Erfiillung sich einstellende Enttduschung, und da8 die Enttiu-
schung in dem Augenblick wieder in Vorfreude umschlagen konnte, in wel-
chem die Erfiillung als neue VerheiBung verstanden wurde. Ich muf} gestehen,
daB diese Abfolge, dieser Erlebnisrhythmus fiir mich einen hohen paradigma-

* Der Artikel ist ein geringfiigig verinderter Vortrag, gehalten am 26. 11. 1994 vor der Jesui-
tenkommunitiit des Berchmanskollegs in Miinchen zur Vorbereitung auf die Adventszeit.



Dem kommenden Gott entgegenwarten 435

tischen Wert behalten hat. Es hat sich mir eingeprigt und auch immer wieder
bestitigt, daB3 Vorfreude selbst schon ein Gliick sein kann, ein Gliick, das ei-
nen zur Dankbarkeit stimmt, und daf8 die Erfiillung der Vorfrende nur dann
nicht in Enttduschung endet, wenn sie sich selbst wieder in Vorfreude ver-
wandeln 1dB8t. Manchmal kommt zwar ein Gliick ganz unverhofft. Aber auch
ein solches unverhofftes Gliick , trifft” auf eine Erwartung, oder besser gesagt,
es erweckt, indem es sich zu erfahren gibt, zugleich eine Aufnahmebereit-
schaft dafiir. Aber diese Aufnahmebereitschaft enthilt ebenfalls einen ,,Uber-
schufB3* an Erwartung iiber die Ausmafle des konkreten Gliickserlebens hinaus.

Wir diirften geneigt sein, diese Asymmetrie zwischen einer stets grofleren
Erwartung und einer dahinter immer zuriickbleibenden Erfiillung auf unsere
angeborene Unbescheidenheit zuriickzufiihren. Aber konnte es nicht sein,
daBl uns diese Asymmetrie vom Gliick selbst vorgezeichnet wird, indem es
nidmlich niemals als endgiiltige Erfiillung aufgenommen werden will, son-
dern immer nur als ,,Hinweis®, als ,,Ankiindigung*“? Das hie3e, dal wir das
konkrete Gliick nur genieBen kénnen, wenn wir es als eine Art Vorschufl
hinnehmen. Die Erfahrung zeigt jedenfalls, dal wir unser Gliick sehr schnell
kaputtmachen, wenn wir es ergreifen und als sicheren Besitz buchen. Aus-
schopfen 1dBt sich das Gliick offenbar nur, wenn wir dariiber hinaushorchen,
wenn wir offen sind fiir das, was sich in ihm nur ankiindigt, und das heif3t,
wenn wir bereit sind, es loszulassen im Vertrauen, es neu zu empfangen. Die
Freude ist dann Dankbarkeit und die Dankbarkeit Hoffnung und Bitte. Wie
umgekehrt die so verstandene Bitte aus der Dankbarkeit kommt. Oder an-
ders gesagt: Um das Geschenk des Gliicks in seinem Reichtum zu besitzen,
miissen wir arm bleiben wollen. Das Gliick ist dann wie ein Fenster in die
Zukunft, durch das Licht in unsere Raume fillt. Miltrauen wir dieser Zu-
kunft, dann schlieBt sich dieses Fenster, und auch das gegenwirtige Gliick
ist bald im Dunkeln verschwunden.

Wie steht es aber mit dem vergangenen Gliick, mit dem Gliick, das un-
wiederbringlich vorbei ist? Bleibt hier nur die nostalgische Erinnerung?
Oder enthilt auch die Erinnerung einen Bezug zur noch ausstehenden Zu-
kunft? Ich habe dazu kiirzlich eine hiibsche Stelle in der Literatur gefunden.
Das Theaterstiick ,, Michael Kramer* von Gerhart Hauptmann handelt unter
anderem davon, daB sich ein befreundetes Paar nach langen Jahren der Tren-
nung wieder trifft. Beide waren verschiedene Wege gegangen, und beide
sind nicht gerade gliicklich verheiratet. Sie erinnern sich nun ihrer Jugend-
liebe, zu der allerdings kein Weg mehr zuriickfithrt. Die Erinnerung ist
schon. Aber leider kann man nur sagen: ,,Es war einmal®. Doch da erhebt er
sein Glas und sagt zu ihr: ,,Und trotz alledem! Wenn zwei so sagen: es war
einmal, da ist immer auch noch was iibriggeblieben, und darauf stoflen wir
dann noch mal an“ (3. Akt; Reclam S. 59). Dies scheint zu sagen: Wenn wir



Josef Schmidt 436

uns des vergangenen, des unwiederbringlich vergangenen Gliickes ohne Bit-
terkeit erinnern, dann nehmen wir an diesem Gliick etwas wahr, das als Ver-
heiung noch nicht ausgeschopft ist.

2. Die unglaubliche Botschaft vom kommenden Gottesreich

Die bisherigen Uberlegungen konnten uns helfen, einen Aspekt des Glau-
bens wieder deutlicher zur Kenntnis zu nehmen, mit dem uns vor allem die
Adventszeit nachdriicklich konfrontiert: Glauben heiit in die Zukunft
blicken, und glaubend in die Zukunft blicken heiflt das Kommen Gottes er-
warten. Jesu Botschaft 148t sich zusammenfassen als die Verkiindigung des
kommenden Gottesreiches (Mk 1,14f), und das Leben der Kirche besteht
wesentlich darin, daB sie dieses Gottesreich als seine Wiederkunft erwartet,
denn auf dieses Ereignis soll unser personliches Leben wie die Geschichte
im ganzen zulaufen. Ich meine, es ist wichtig, sich diesen Grundzug unse-
res Glaubens klar vor Augen zu stellen. Denn man wird nicht behaupten
konnen, daf3 sich mit dieser Botschaft heute sehr viel Staat machen 148t. Sie
scheint einem hoffnungslos {iberholten Weltbild anzugehéren. Man zuckt
die Achseln. Was soll’s? Und werden wir selbst darauf angesprochen, dann
sind wir rasch verlegen und neigen dazu, umzuinterpretieren und auszu-
blenden. Aber ein ehrlicher Blick ins Neue Testament lehrt, da3 es nicht um
eine Nebensache, sondern um einen schlechthin zentralen Gedanken geht.
Jesus verkiindet das nahe Gottesreich. Sein Kommen ist die Tat der Liebe
Gottes. Bekehrung bedeutet, sich auf diese Zukunft einzustellen. Im Glau-
ben an die Auferstehung Jesu, also daran, daBl das Eigentliche schon ge-
schehen ist, wird diese Zukunft nicht gestrichen. Sie bekommt nur deutli-
chere Konturen. Denn so nmstiirzend neu die kommende Herrschaft Gottes
fiir die gegenwirtige Welt sein wird, sie wird menschliche Ziige tragen,
nidmlich die Ziige Jesu, und das sind die Ziige der kostbarsten, weil der
menschlichsten Menschlichkeit, die diese Welt hervorgebracht hat.

Aber es ist nicht leicht, diesen Aspekt unseres Glaubens theologisch fest-
zuhalten. Ich mochte dies an einem kleinen theologiegeschichtlichen Exkurs
erldutern. Im Jahre 1793 veroffentlichte Immanuel Kant seine Schrift ,, Die
Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft“. Darin greift er auf den
biblischen Begriff vom ,,Reich Gottes* zuriick. Dieser ist nach ihm als Ziel-
begriff der sittlichen Anstrengungen zu verstehen. Durch eine allmihliche
Versittlichung der menschlichen Verhéltnisse kann es zu einer ,,Anndherung
des Reiches Gottes kommen (1. Aufl. S. 167), d.h. zu einer annihernd voll-
kommenen Verwirklichung der sittlichen Idee. Diese Gedanken machten auf
viele, besonders evangelische Theologen groflen Eindruck. Vor allem in der



Dem kommenden Gott entgegenwarten 437

einfluBreichen Schule des protestantischen Theologen Albrecht Ritschi
wurde diese Kantische Interpretation des Reich-Gottes-Begriffs vertreten. Es
war dann allerdings ein Schock, als der Schwiegersohn Ritschls, Johannes
WeiB, in seinem 1892 erschienenen Buch ,,Die Predigt Jesu vom Reiche
Gottes “ zeigte, daB diese Auffassung mit der Lehre des neutestamentlichen
Jesus nicht viel zu tun hat. Denn das Reich Gottes, das Jesus verkiindet, liegt
nicht in der Verlingerungslinie menschlicher Anstrengungen, sondern wird
von Jesus als eine alles verwandelnde Tat Gottes verkiindet und erwartet. Das
Ergebnis seiner exegetischen Untersuchungen brachte Weil3 zu der Ein-
schitzung, daB uns dieser Jesus mit seiner eigenartig apokalyptischen Sicht
eben fremd geworden sei und man als neuzeitlich aufgeklarter Mensch lei-
der zugeben miisse, mit ihm nicht mehr viel anfangen zu kdnnen. Adolf von
Harnacks beriihmte Berliner Vorlesungen vom Wintersemester 1899/1900
(also zum Aufiakt des neuen Jahrhunderts!) iiber ,,das Wesen des Christen-
tums “ hatten deshalb so groBen Erfolg (und wurden als Buch ein Bestseller),
weil sie auf das von WeiB ausgeloste Unbehagen antworteten, indem sie ein
zeitgemiBes, von allen apokalyptischen Einkleidungen gereinigtes Jesusbild
prisentierten und damit vielen christlichen Intellektuellen aus der Seele spra-
chen. Albert Schweitzer kam wenig spiter in seinen exegetischen Arbeiten
zu dhnlichen Resultaten wie Weifl und war sich in den Konsequenzen mit
ihm einig: Was an Jesus bleibt, ist sein Appell zur Mitmenschlichkeit. Und
diesen Appell hat Schweitzer bekanntlich energisch aufgenommen.

Doch gerade an Jesu Aufruf zur Mitmenschlichkeit 148t sich zeigen, wie
sehr dieser Aufruf in der Verkiindigung Jesu mit seiner Reich-Gottes-Bot-
schaft verbunden ist. ,,Dein Reich komme!“ (Mt 6,10). Das ist dic grofle
Bitte an Gott. Sie spricht das Vertrauen in die Vatergiite Gottes aus, der die
Menschen liebt, der sie nicht allein 148t, der nicht in der Ferne des Himmels
bleibt, sondern sich den Menschen zuwendet und auf sie zukommt. In die-
sem Kommen erweist sich Gott als der Vater, dessen Kinder wir sind, Kin-
der, die sich gewissermaBen geschwisterlich bei der Hand nehmen miissen,
um der Liebe ihres Vaters zu entsprechen.

Jeder einzelne, aber jeder einzelne in der Gemeinschaft aller einzelnen ist
zu diesem Leben mit Gott berufen. Das ist die Zukunft, die dem Menschen
offensteht. Diese Botschaft bedeutet die Losldsung aus den belastenden Ver-
strickungen der Vergangenheit. Wir spiiren es formlich in den Evangelien,
wie die, welche Jesu Botschaft verstanden haben, aufatmen. Gott reicht uns
die Hand. Er vergibt uns. Wir konnen neu anfangen. Freude begleitet das
Auftreten Jesu. Welche Freude liegt allein iiber dem Wunder von Kana, mit
dem nach dem Johannesevangelium Jesus seine Predigt zeichenhaft erdffnet
(Jh 2,1ff). Der UberfluB an Wein ist, in Anlehnung an alttestamentliche Bil-
der (z.B. Jes 25,6ff), zusammen mit dem UberfluB an Brot bei der Brotver-



Josef Schmidt 438

mehrung (Jh 6,1ff) Symbol fiir die endzeitliche Fiille des Gottesreiches. Und
Brot und Wein sind zusammen die Zeichen der Eucharistie. Sie sind auch
Zeichen der Vergegenwirtigung des Kreuzes (etwa in der Trennung von
Leib und Blut). Aber sie weisen iiber das Kreuz hinaus. Beim Abschieds-
mabhl sagt Jesus zu den Jiingern: ,,Von jetzt an werde ich nicht mehr von der
Frucht des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem ich mit eunch von
neuem davon trinken werde im Reich meines Vaters™ (Mt 26,29).

3. Die Bedingung fiir wahrhaftes Menschsein ist die Gegenwart
der duBersten Zukunft

Jesus erschlieft ein neves Leben, ein neues Miteinanderleben in der Erwar-
tung des Gottesreiches. Aber dieses Leben in der Erwartung ist ein Leben
ganz in der Gegenwart. Weil das Reich Gottes kommen wird, bestimmt seine
Zukunft jetzt schon das Verhalten, und das Kommende wird so in der Ge-
genwart wirksam, wird so zur ,,Wirklichkeit“. Wenn das Reich Gottes
tatsdchlich erwartet wird, dann erweist es jetzt schon seine reale Macht,
dann ist es, unbeschadet seiner noch ausstehenden Zukunft, jetzt schon da.

Jesus selbst lebt ganz und gar aus der Unmittelbarkeit zum kommenden
Gott, und diese Unmittelbarkeit verleiht seinem Auftreten eine ungeheure
Souverdnitédt und Freiheit, eine Freiheit gegeniiber den politischen und di-
monischen Miéchten dieser Welt, die in ihrer Vorldunfigkeit durchschaut sind,
eine Freiheit gegeniiber den sozialen und rechtlichen Barrieren, die die Men-
schen gegeneinander aufbauen und fiir endgiiltig halten. Welche Freiheit
liegt allein in der giitigen Strenge, mit der Jesus der Ehebrecherin begegnet
(Jh 8, 1ff)!

Aus dieser Freiheit leuchtet die Menschlichkeit Jesu, der sich niemand
entziehen kann. Auch die kimpferischsten Atheisten hatten meist einen ho-
hen Respekt vor der Person Jesu und seiner Menschlichkeit. Freilich, die
Wurzeln dieser Menschlichkeit liegen bei Jesus in seiner Unmittelbarkeit zn
Gott, in der GewiBheit der Liebe des kommenden Gottes. Dies miifite allen,
die Jesus nur als Menschen respektieren, immerhin zu denken geben.

Die Menschlichkeit der Welt ist Sache Gottes, einmal in dem Sinn, daB3 er
sie sich zu eigen macht, und zam anderen in dem Sinn, daf nur er sie durch-
setzen kann. In der Verkiindigung des nahen Gottesreiches verweist Jesus
auf den kommenden Menschensohn und identifiziert sich mit ihm (Lk 12,8).
Er nimmt damit ein Motiv aus der Friihzeit des apokalyptisch-eschatologi-
schen Denkens auof, ndmlich aus dem Buch Daniel. Dort wird im 7. Kapitel
der Traum des Propheten beschrieben. Nacheinander tanchen vier furchtbare
Wesen aus dem Meer auf, Tiermonster oder tierhaft entstellte Menschen. In



Dem kommenden Gott entgegenwarten 439

ihnen sind die Weltreiche symbolisiert, die ihre Schreckensherrschaft ver-
breiten, die aber auch dem Untergang geweiht sind. Das Gottesreich, das
dann im Traum erscheint, wird nicht von einem Tier oder einem tierhaften
Menschen, sondern ganz schlicht durch einen Menschen dargestellt: ,,Da
kam mit den Wolken des Himmels einer wie ein Menschensohn... Thm wur-
den Herrschaft, Wiirde und Konigtum gegeben® (7,13f). Das bedeutet: Erst
die Herrschaft Gottes wird eine wahrhaft menschliche Welt begriinden, so
wie diese Welt erst dann vollendet sein wird, wenn Gott ,,alles in allem® ist
(I Kor 15,28).

Noch an ein zweites endzeitliches Bild mochte ich erinnern, namlich an
das letzte der Bibel iiberhaupt, also an das, mit dem sie schlieBt: das Bild
vom himmlischen Jerusalem in der Apokalypse des Johannes. Unter Riick-
griff auf die prophetische Sprache des Alten Testamentes (Jes 65,17) wird
hier von einem ,neuen Himmel“ und einer ,neuen Erde* gesprochen
(Off 21,1):

Ich sah die heilige Stadt, das neue Jerusalem, von Gott her aus
dem Himmel herabkommen; sie war bereit wie eine Braut, die sich
fiir ihren Mann geschmiickt hat. Da hirte ich eine laute Stimme vom
Thron her rufen: Seht die Wohnung Gottes unter den Menschen! Er
wird in ihrer Mitte wohnen, und sie werden sein Volk sein; und er,
Gott, wird bei ihnen sein. Er wird alle Trdnen von ihren Augen ab-
wischen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine Trauer, keine Klage,
keine Miihsal. Das was friiher war, ist vergangen* (Off 21,2ff).

Die Stadt, das ist das Zusammensein der Menschen in der Gemeinschaft
mit Gott. Trauer und Klage wird es nicht mehr geben. Aber die Trinen sind
noch da, und daB Gott sie abwischt, das gehort mit zur Vollkommenheit die-
ses Gliicks. UnmiBverstindlich wird gesagt, daB die Stadt ,,aus dem Him-
mel* herabkommt. Thre Errichtung ist die Tat Gottes und nicht das Ergebnis
menschlicher Anstrengung. Diese Stadt ist unsere Heimat. Sie steht fir uns
bereit. Wir sind eingeladen, in ihr Wohnung zu nehmen, und es wird ein
menschliches Wohnen deshalb sein, weil Gott diese Wohnung nicht nur fiir
uns bereitet, sondern auch mit uns teilt.

Aber wer ist wiirdig, Biirger dieser Stadt zu sein? Die Antwort hat zu lau-
ten: derjenige, der diese Stadt erwartet, d.h. derjenige, der sie will, der sie
ersehnt, und das ist kein anderer als der, der in der GewiBheit, daB sie die
kommende Wirklichkeit sein wird, jetzt schon nach ihren Gesetzen lebt. Nur
der erwartet sie und will sie wirklich, der, allen anderslautenden Versiche-
rungen zum Trotz, ihre Gesetze und Prinzipien fiir die wahren und endgiil-
tigen hilt und sie deshalb in seinem Leben zum Tragen bringt. Die endgiil-



Josef Schmidt 440

tige Ankunft dieser Stadt und die vollkommene Durchsetzung ihrer Gesetze
und Prinzipien wird er allerdings Gott iiberlassen und nicht so vermessen
sein, sich dies zu seiner Anfgabe zn machen.

Freilich, alles was von ihr her, in ihrer Erwartung, in diesem Leben Ge-
stalt wird, wird in sie eingehen, d.h. alles Echte und Leuchtende, sozusagen
die Edelsteine, die wir bei uns hie und da antreffen, oder das Gold, das, mit
anderen Substanzen vermischt, erst ausgeschmolzen werden muB. Das sind
dann die Elemente, aus denen die zukiinftige Stadt aufgebant sein wird (vgl.
Off 21,11.18). Alles andere wird vergehen, oder mit dem Bild des Paulus zu
sprechen (1 Kor 3,12ff), alles andere wird in dem reinigenden Feuer des
kommenden Gottes verschwinden.

4. Nihe und Abstand der Wahrheit des Glaubens

Wenn wir uns nur die Mithe machen, uns immer wieder in die Aussagen und
Bilder der Bibel iiber die nns verheiBene Zukunft zu vertiefen, dann werden
wir auch ihre Frische und ihre Macht, uns anzusprechen, erfahren. Zugleich
miissen wir uns aber eingestehen, daB sie trotz ihrer Faszination fiir uns eine
Zumutung sind. Wir diirfen uns nichts vormachen. Auch wir sind, wie die
meisten unserer Zeitgenossen, angesichts dieser Botschaft geneigt, resi-
gniert die Achseln zu zucken und zu sagen: einfach zu groBartig, um wahr
zu sein. Nur eines sollten wir nicht tun. Wir sollten diese Botschaft nicht ver-
falschen. Die Versuchung ist naheliegend, aus Resignation vor der unge-
heuren Zumutung ihrer Inhalte sie umzudenten oder, wie es euphemistisch
heiBt, sie in eine ,.heute verstindliche Sprache* zu iibersetzen. Natiirlich
konnen wir sie entschérfen und sie so ausdeuten, daB jeder sie akzeptieren
kann, etwa als Metapher fiir die Sehnsucht des Menschen nach Gliick oder
als bildlich eingekleideter Appell zur Solidaritit und Hilfsbereitschaft. Threr
Zumutung sind wir damit ausgewichen und ihrem eigenen moglichen Wahr-
heitsgehalt, und um den allein muB es uns doch gehen. Er allein kann unsere
Freiheit zu der Zustimmung herausfordern, die wir Glaube nennen.

Ob wir selbst zu diesem Glauben fahig sind, mag eine offene Frage sein.
Aber wir sollten uns diesen Glanben nicht erschleichen wollen, indem wir
seinem Inhalt die uns genehme Form geben. Freilich, der Glanbe gehort in
die Unverfiigbarkeit von Freiheit und Gnade, und hier ist nichts erzwingbar.
Wozu wir aber verpflichtet sind, ist dies: die Sinnbilder des Glaubens rein
und nnverfilscht zu bewahren. Dazu gehort, daB wir uns um sie bemiihen,
daB wir sie betrachten, meditieren, daB wir ihrer inneren Logik folgen und
daB wir so iiber sie sprechen, daf sie sichtbar werden, daB sie leuchten vor
den Menschen und auch vor uns selbst.



Dem kommenden Gott entgegenwarten 441

Es sollte jedenfalls bei uns gleichsam klingeln, wenn diese Sinnbilder in
unserem Munde eine Gestalt annehmen, in der man sie nicht mehr ablehnen
kann, in der sie sozusagen jeder anstindige Mensch irgendwie akzeptieren
muB. Wer soll denn schon etwas dagegen haben, wenn die Botschaft lautet:
Seid gut zueinander! Aber dieses ,Seid gut zueinander!‘ zu griinden auf den
Glauben an ein himmlisches Jerusalem und daraus die Kraft zum Gutsein zu
schopfen, das wird nie eine weithin akzeptierte Selbstverstindlichkeit sein.
So menschlich diese Botschaft ist, so wenig liegt ihre Wahrheit in der Ver-
lingerung menschlicher Uberlegungen. Es wird immer ein Argernis bleiben,
daf ihre Menschlichkeit einem Widerspruch oder zumindest einer Gegen-
laufigkeit gegen unsere Allerweltsiiberzeugungen entstammt, und d.h. fiir
immer eine Zumutung sein wird oder eine Ermutigung zu etwas, nidmlich
eine Herausforderung unserer Freiheit zum Glauben oder auch: ein Ge-
schenk des Glaubens an unsere Freiheit.

Beunruhigen oder Angst machen sollte uns dieser Sachverhalt nicht. Im
Gegenteil! Es gehort doch zu den schonsten Erfahrungen im Umgang mit
den Sinnbildern des Glaubens, daf sie ihre erhellende Kraft und deswegen
auch ihre Uberzeugungskraft immer wieder neu unter Beweis stellen. Um
das zu erfahren, miissen wir sie nur in aller Ruhe betrachten. Es hat keinen
Sinn, sich da aus irgendeinem Eifer in eine Uberzeugtheit hineinzureden.
Das wire auch ganz aussichtslos. Es wiirde nur dazu fiihren, da} uns das,
was wir uns da angestrengt eingeredet haben, ein anderer mit Hilfe von viel
Psychologie und Therapie wieder mithsam ausreden muB.

Was ich meine, kann man auch in einer Tautologie formulieren. Uberzeu-
gen kann uns nur das, was uns wirklich liberzeugt. Fiir wahr halten kénnen
wir nur, was wir wirklich fiir wahr halten. Die einzige verniinftige Mog-
lichkeit, hier mit unserem Glauben ins reine zu kommen, ist das einfache
und ruhige Betrachten seiner Sinnbilder. Dafiir miissen wir uns allerdings
immer wieder geniigend Zeit nechmen. Es geht um etwas sehr Schlichtes: um
das geduldige Betrachten dieser Sinnbilder mit der Aufmerksamkeit und Of-
fenheit fiir das erhellende Licht, das von ihnen auf unser Leben und unsere
Wirklichkeit fallt. Dann werden wir auch bereit sein fiir das Geschenk des
Glaubens, und wir werden erleben, daf3 diese so ruhig betrachteten Bilder
plotzlich ihre flichige Objektivitit verlieren, daB sie sich ins Dreidimensio-
nale ausweiten und wir uns auf einmal mitten in ihnen befinden. Und es wird
uns nicht schwerfallen, dieses Einbezogensein zu verstehen als ein Ergrif-
fenwerden durch den, der uns in diesen Bildern begegnen will und der uns
in dieser Begegnung aufgehen 146t, daB er schon immer auf uns gewartet hat.





