Maria, Urbild der Kirche

Josef Neuner, Poona

Der folgende Artikel ,,Mary, model of the church* von Josef Neuner SJ
wurde mit freundlicher Erlaubnis des Herausgebers aus der in England er-
scheinenden Zeitschrift ,,The Month* (November 1995) iibernommen. In
diesem Beitrag versucht der Verfasser, die marianischen und weiblichen Di-
mensionen der Kirche hervorzuheben, die im Unterschied zu den institutio-
nellen und petrinischen vielerorts wenig beachtet wurden. Seine Ausfiihrun-
gen konnen im Zusammenhang der bisher ungelosten Frage nach dem Spe-
zificum einer ,weiblichen Spiritualitit* als Anregung aufgegriffen oder als
Anstofs zur Vertiefung der komplexen Problemstellung verstanden werden.
Die Ubersetzung des Artikels besorgte die Redaktion.

Die Frage nach der Stellung Mariens im Leben der Christen wurde eines
der schwierigen, hochst kontroversen Themen auf der Tagesordnung des
Zweiten Vatikanischen Konzils. Es hatten sich zwei Standpunkte entwickelt,
die miteinander stritten. Die Marianische Frommigkeit hatte ihren Hohe-
punkt erreicht und (zwar) nicht nor beim einfachen Volk, sondern auch bei
den forschenden Theologen. Sie konkurrierten miteinander in der Aufgabe,
die einzigartigen Vorziige zu verherrlichen, die Maria als Mutter Gottes zier-
ten. Viele Theologen standen jedoch dieser Tendenz kritisch gegeniiber, weil
sie der Ansicht waren, daB} alle christliche Theologie und Frommigkeit auf
der Bibel und auf gediegener Tradition griinden sollte. Sie hatten das Ge-
fiihl, daB Maria durch iibertriebene Formen der Verehrung und durch die
Flut der marianischen Literatur vom Hauptstrom des christlichen Lebens
fortgerissen und in das Reich ihrer eigenen Herrlichkeit versetzt wiirde. Es
gibt aber nur einen umfassenden Erlosungsplan, der von Gott in Jesus Chri-
stus kommt; er empfing sein menschliches Leben und wurde ein Glied un-
serer Menschheitsfamilie durch Maria; er bleibt fiir immer in nnserer Welt
gegenwirtig durch die Kirche. Marias Bernfung wird in und durch die Kir-
che fortgesetzt: Maria ist das Urbild der Kirche.

Der Konflikt zwischen den beiden Standpunkten fiihrte zu einer scharfen
Konfrontation beziiglich der Frage, ob der die Lehre iber Maria betreffende
Text in einem besonderen Dokument vorgelegt oder als das abschlieBende
Kapitel in der Konstitution iiber die Kirche eingefiigt werden solle. Ober-
flachlich betrachtet scheint dies ein weniger bedeutendes Problem der An-
ordnung eines Textes zu sein, aber es verursachte die lebhafteste Diskussion
unter den Bischéfen in der Konzilsaula und (auch) auBerhalb. Die Streitfrage



Maria, Urbild der Kirche 443

hatte eine tiefe symbolische Bedeutung: War die Verehrung und die Theo-
logie, welche Maria betraf, eine Angelegenheit ihrer personlichen Privile-
gien, oder waren ihr Leben und ihr Werk im Herzen der Kirche verwahrt?
Gespanntes Schweigen ergriff die Aula, als am 20. Oktober 1964 das Er-
gebnis der Abstimmung bekanntgegeben wurde: 1074 Bischofe stimmten
fiir ein eigenes Dokument, 1114 wiinschten sich den Text eingefiigt in Lu-
men Gentium.

Kardinal Ratzinger nannte das knappe Ergebnis der Abstimmung einen
. Wasser-Scheiden-BeschluB“: dieser bestimmte das Bild, mit welchem das
Konzil Maria der Welt vorgestellt hat. Eben dies war auch von Bedeutung
fiir das Bild der Kirche: ihre institutionellen Strukturen, die in der Kirchen-
Konstitution ausfiihrlich beschrieben wurden, hatten nur den alleinigen
Zweck, dem gottlichen Leben zu dienen, das von Gott kommt und durch
Maria Fleisch geworden ist. Daher hat das Kapitel den Titel: Die selige jung-
friuliche Gottesmutter Maria im Geheimnis Christi und der Kirche.

Das Werk der Erlosung

Die Analogie Maria-Kirche hat ihre Wurzeln in der Verkiindigungs-Erzéh-
lung des Lukas (Lk 1,26-38). Sie ist keine Geschichte, die das personliche
Marien-Leben behandelt, sondern der Bericht von Gottes Erlosung, die
durch Marias Mutterschaft zo uns kommt, und von der Freiheit ihrer Ant-
wort und von ihrer jungfriulichen Empfingnis. Eben dies wird in der Kir-
che fortgesetzt.

Maria gibt Jesus sein irdisches Leben. Durch sie wird der Sohn Gottes ein
Glied der Menschheitsfamilie. IThre Rolle im Erldsungswerk besteht nicht in
Aktivitiaten — Jesus wird lehren und Jiinger berufen, die Kirche wird sein
Werk fortsetzen — aber zunichst muf er als Anfang einer erneuerten
Menschheit in unserer Welt vorhanden sein. Marias Berufung, Jesus das Le-
ben zu geben, wird (auch) der Auftrag der Kirche sein; durch sie mul Gottes
Reich auf der Erde durch alle Zeiten verwirklicht werden.

Maria nimmt ihre Mutterschaft freiwillig auf sich. Im Schopfungswerk
wurde kein Bote bendtigt: Gott sprach, und es wurde Licht. Um uns zu er-
16sen, brauchte Gott einen Engel: Erlosung ist ein Geschenk Gottes, das in
Freiheit angenommen werden muB. Freiheit ist menschliche Wiirde; die Kir-
che und alles menschliche Leben muB auf Gottes erlosende Freiheit in Liebe
antworten. Das Konzil unterstreicht mit Nachdruck Marias Freiheit:

,,Mit Recht also sind die heiligen Viter der Uberzeugung, daB Maria nicht
bloB passiv von Gott benutzt wurde, sondern in freiem Glauben und Gehor-
sam zum Heil der Menschen mitgewirkt hat.” (LG 56).



Josef Neuner 444

Alle Geschenke Gottes werden unsere Aufgabe und miissen in schopferi-
scher Antwort empfangen werden. Sie fallen wie Samen in die Furchen un-
seres Herzens, wo sie durch unsere groBziigige Selbsthingabe gehegt wer-
den; Gottes Liebe wird menschliches Leben und Gnade.

Die Erlosung, d.h. die neue Schopfung, kommt von Gott; sie ist keine
menschliche Heldentat, nicht das Ergebnis unseres Scharfsinns. Das ist die
erste Bedeutung der Jungfriulichkeit Mariens. Wie kann sie die Mutter des
Erldsers sein, da sie noch nicht verheiratet ist? ,,Der Heilige Geist wird iiber
dich kommen, und die Kraft des Hochsten wird dich iiberschatten® . Im Ver-
kiindigungsbericht nimmt Lukas das Grundthema seiner beiden Biicher, des
Evangeliums und der Apostelgeschichte, vorweg: das ganze Mysterium der
Erlosung, das in Jesus durch Maria zu uns kommt und in der Kirche gegen-
wirtig wird, ist Gottes Geschenk durch den Heiligen Geist.

In derselben Verkiindigungserzihlung fiihrt Lukas zwei andere Lieb-
lingsthemen seiner Biicher ein: Gottes Sorge fiir die Armen und die Wiirde
der Frauen. In der jiidischen Welt wird Jungfriulichkeit keineswegs als Wiir-
denstand betrachtet (wie es bald schon in der christlichen Ara geschah). Gott
will, daB sich sein Volk vermehrt. Jungfriulichkeit ist ein Armutszustand,
der durch Mutterschaft erfiillt werden soll. Wenn Israel in der prophetischen
Literatur Jungfrau genannt wird, dann ist das kein Ruhmestitel, sondern
Ausdruck von Hilflosigkeit, von Angewiesensein auf Jahwe. In der Verlas-
senheit des Exils werden sie getrostet: ,Ich baue dich wieder auf, du sollst
neu gebaut werden, Jungfrau Israel. Du sollst dich wieder schmiicken mit
deinen Pauken (sollst ausziehen im Reigen der Frohlichen)“ (Jer 31,4).

In der vollig ménnlich (bestimmten) jiidischen Gesellschaft wird Maria, die
Frau, vom Engel gegriifit: ,,Von Gott Begnadete, der Herr ist mit dir*. Sie wird
der Weg (das FluBbett) der gottlichen Erlosung sein und (dies) nicht durch Ak-
tivititen der Fiihrerschaft und durch prophetische Botschaften, sondern als
eine Frau, die ihr Kind gebiert und es Israel und der Welt als Erléser schenkt.
Im Magnificat singt sie von ihrer hilflosen Armut, die von Gottes Kraft und
GroBmut erfiillt ist; ,,Er hat die Stolzen und Michtigen zerstreut, er erhob die
Niedrigen und erfiillte die Hungernden mit seinen Gaben* (vgl. Lk 1,51-55).

Antwortendes Horen

Das gottliche Geschenk der Erlosung wird jedoch nur durch Marias ver-
trauensvollen Gehorsam verwirklicht; ,Ich bin die Magd des Herrn, mir ge-
schehe, wie du es gesagt hast*. Dies ist die menschliche Seite im Dialog der
Erlosung. Gehorsam ist keine passive Ergebung — es wire unmenschlich
(entmenschlichend), auf Verantwortung zu verzichten —, sondern antworten-



Maria, Urbild der Kirche 445

des Horen. (Das ist die urspriingliche Bedeutung des lateinischen Wortes ob-
audire). Ihr ganzes Leben hindurch mufl Maria im Dialog mit Gottes Weis-
heit horen und lernen, wodurch alles menschliche Leben auf seine Bestim-
mung zugeht.

Dieser Erlosungsdialog wird in der Geschichte der Kirche und in jedem
Christenleben fortgesetzt und ausbuchstabiert. Seit frithester Zeit horten die
Christen die Evangelien der Verkiindigung und der Geburt Christi nicht als
Geschichten der Vergangenheit, sondern als fortwihrende Begegnung mit
Gottes rettender Liebe in der Kirche. Die Fleischwerdung des Wortes Gottes
geschieht in der Gegenwart, in unserer Welt. Schon im dritten Jahrhundert
richtet Origenes an die Hirten der Kirche die Botschaft: , Jederzeit kommt
der Engel herab und verkiindet dir, daB der Erloser heute geboren wird, Chri-
stus der Herr. Fiir Augustinus ist die Geburt Christi in der Kirche ein Lieb-
lingsthema: ,,Die Kirche ist Christi Mutter. Und wie ist sie Christi Mutter,
wenn nicht deswegen, weil sie seine Glieder gebiert? Ihr, zu denen ich spre-
che, seid Christi Glieder.“ Vom heiligen Ambrosius stammt die Formulie-
rung von Maria, dem Urbild der Kirche.

Diese Analogie zwischen Maria und der Kirche wurde in der modernen
Theologie wieder aufgegriffen und sie erhielt (auch) im Konzil ihren Raum.
Dies ist der Schliisseltext:

., Nun aber wird die Kirche, indem sie Marias geheimnisvolle Heiligkeit
betrachtet, ihre Liebe nachahmt und den Willen des Vaters getreu erfiillt,
durch die gldubige Annahme des Wortes Gottes auch selbst Mutter: Durch
Predigt und Taufe ndmlich gebiert sie die vom Heiligen Geist empfangenen
und aus Gott geborenen Kinder zum neuen und unsterblichen Leben. Auch
sie ist Jungfrau, da sie das Treuewort, das sie dem Briutigam gegeben hat,
unversehrt und rein bewahrt und in Nachahmung der Mutter ihres Herrn in
der Kraft des Heiligen Geistes jungfrdulich einen unversehrten Glauben,
eine feste Hoffnung und eine aufrichtige Liebe bewahrt” (LG 64).

Ein Bild fiir heute?

Seit frithester Zeit wurde Maria in der christlichen Welt als Urbild der Weib-
lichkeit empfohlen. Heute jedoch ist ihr Bild problematisch geworden. Wie
kann die demiitige Magd des Herrn ein Ansporn fiir Frauen sein, die sich im
Kampf um ihre Wiirde und ihre Gleichberechtigung in der modernen Gesell-
schaft engagieren? Die Welt der Frauen ist nicht mehr auf den hiuslichen Be-
reich beschriinkt, das kleine Haus von Nazareth kann kaum als angemessener
Rahmen fiir die Bestrebungen moderner Frauen betrachtet werden. Marias
Heiligkeit scheint aus einer anderen Welt zu kommen, vom Glanz der Sonne



Josef Neuner 446

durchflutet und von Engeln umgeben zu sein. Die moderne Frau aber gehort
der Erde und ist in den Kampf um eine bessere Gesellschaft verwickelt. Ist das
weibliche Ideal, das Maria darbietet, ein Ideal vergangener Generationen?

Maria hat nur dann eine Botschaft fiir Frauen von heute, wenn wir das tra-
ditionelle Bild, das oft in der volkstiimlichen Frommigkeit vorliegt, beiseite
schieben und zur Bibel zurlickkehren. Die biblischen Erzihlungen kommen
zwar offensichtlich im Gewand alter palistinensischer Kultur zu uns. Die
Angaben, die uns die Evangelien bieten, sind wenige, aber die personlichen
Kennzeichen ihrer Berufung und Sendung sind kriftig gezeichnet. Sie spre-
chen Frauen jeder Kultur an.

Im Bericht des Lukas verkorpert Maria die Wiirde und totale Freiheit der
Frau inmitten einer minnlichen Gesellschaft. Die gottliche Einladung
kommt ganz personlich zu ihr, zu der Frau, die ,,von Gott geehrt* wird. Sie
ist ausgewdhlt, die Mutter des Erlosers zu sein, vollig unabhingig von ge-
sellschaftlicher Anerkennung und Zustimmung. Die Probleme einer ledigen
Mutter, umgeben von ménnlicher Heuchelei, die immer bereit ist, ungliick-
liche Frauen zu steinigen, werden nicht einmal erwihnt. lhre Wiirde und ihre
Berufung kommen von Gott und sind in seiner Macht und in seiner Liebe
geschiitzt. Das ist eine Botschaft auch fiir Frauen von heute.

Marias Berufung, die Mutter des Messias, des Erldsers, zu sein, 6ffnet die
enge Welt von Nazareth fiir ihr Volk und fiir die Welt. Ihr Leben ist un-
trennbar mit der Sendung Jesu verbunden: ,,Als Magd des Herrn gab sie sich
ganz der Person und dem Werk ihres Sohnes hin“ (LG 56). Sie ist keine be-
kannte Gestalt des gesellschaftlichen oder politischen Lebens; ihre Beru-
fung als Frau ist es, Leben zu schenken. Durch ihr Kind umarmt sie die Welt.
Werden die Frauen von morgen wieder ihre einzigartige Aufgabe verwirkli-
chen, Kindern und Voélkern Leben zu schenken?

Was Marias personliches Leben betrifft, so gibt es dariiber nur ganz we-
nige biblische Auskiinfte; das meiste muB} aus den zeitgen6ssischen Berich-
ten iiber die sozialen und kulturellen Traditionen rekonstruiert werden. Es
ist leicht zu verstehen, daf§ diese Liicken seit frithester Zeit mit phantasie-
vollen Vorstellungen der Verehrer ausgefiillt wurden, oft mit Legenden, die
noch heute existieren. Schon in der Mitte des zweiten Jahrhunderts gibt uns
das apokryphe Jakobus-Evangelium, das stark von gnostischen Tendenzen
beeinfluBt ist, ein hoch-spiritualisiertes Bild des Wunderkindes Maria, das
bereits im Alter von zwei Jahren in den Tempel gebracht und édngstlich be-
schiitzt wurde. Maria ist auf dem Konzil von Ephesus (431) feierlich als
»Gottesmutter definiert worden; eben das wurde ein Signal fiir eine stets
wachsende Marienverehrung mit einem unbegrenzten Vertranen auf die
Macht ihrer Fiirsprache. Die prekire Grenzlinie zwischen echtem Glauben
und abergldaubischen Praktiken war nicht immer deutlich erkennbar. Theo-



Maria, Urbild der Kirche 447

logen begannen Maria Vorziige eines mirakulosen Wissens und geistlicher
Talente zuzuschreiben, die von den biblischen Quellen her keineswegs zu
begriinden sind.

Mit der Entscheidung, den marianischen Text in die Konstitution iiber die
Kirche einzufiigen, und auch wihrend aller folgenden Diskussionen hielt
das Konzil die klare Linie aufrecht, die Lehre von Maria auf einer biblischen
Grundlage dazubieten. Die Niichternheit seiner Marien-Darstellung, die auf
ihre einzigartige Rolle in Gottes Erlésungsplan konzentriert war, wurde von
vielen als ,,Diampfer” auf die oft emotionale Schwirmerei der Marien-Ver-
ehrung betrachtet. In Wirklichkeit war sie ein duflerst notwendiger Schritt,
um das Marienbild fiir die Christen in der Welt von heute wieder wahrhaf-
tig sinnvoll zu machen. Sie riickt die Berufung der Frauen ins Herz der Kir-
che und in die menschliche Gesellschaft. Das erneuerte Marienbild wurde
Urbild der Kirche.

Wird die Kirche weiblicher sein?

Angesichts des niherriickenden dritten Jahrtausends durchzieht viele rémi-
sche Dokumente die Sorge, ja die Angst, welchen Platz die Kirche in der
modernen Gesellschaft einnehmen soll, und welche Wege angemessen
seien, um das Evangelium zu verkiinden. Im Blick auf die Kirche hat sich
ein UberdruB in vielen Gemeinden eingeschlichen. Die Leute halten Aus-
schau nach einer Inspiration, nach einer tragfidhigen Kraft in ihrem Leben,
und sie warten vergeblich darauf. Das Konzil hatte ein weltweites Echo her-
vorgerufen - die Kirche war sein zentrales Thema gewesen —, aber das Kon-
zil gehort der Vergangenheit an, und die Erwartungen wurden nicht erfiillt.
Eine ,,.Leere® blieb zuriick, wie kann sie gefiillt werden?

In dieser kritischen Situation suchen wir neue Zugénge, bessere Wege der
Evangelisation und wirksamere pastorale Methoden. Das eigentliche Pro-
blem ist jedoch nicht die Effizienz: ihre wahre Natur mufl wiederentdeckt
und ein tiefer Konflikt muf} gelost werden. Thr Urbild ist Maria, eine Frau,
ihre gesellschaftliche ,,Prisentation‘ geschieht durch eine fast ausnahmslos
minnliche Struktur. Die notwendige Spannung zwischen der weiblichen Na-
tur und der institutionellen Mannlichkeit hat sich zu einem destruktiven
Konflikt entwickelt, der die Gldubigen, die Priester und sogar die Bischofe
entzweit. Kann er geheilt werden?

Es war eine historische Notwendigkeit, dal} sich die Kirche als ménnliche In-
stitution entwickelte. Alle Apostel, die Leiter der wachsenden Gemeinden, die
Theologen waren Minner. Wahrscheinlich war der Dienst der Frauen in der
frithen Kirche bedeutender als es, oberflidchlich betrachtet, erscheinen mag,



Josef Neuner 448

dennoch wurden die Institution nnd die intellektuelle Fiihrerschaft zanehmend
von Minnern beansprucht. Das heifit nicht, daB die weibliche Dimension
fehlte. Von Anfang an wurde die Gemeinschaft fiir wichtiger gehalten als die
Institution; Mitleid, Toleranz, Verzeihung und Verschnung waren zentrale
Themen der Spiritnalitit. In allen Zeiten wurde die wissenschaftliche Theolo-
gie durch mystische Erfahrungen des gottlichen Mysteriums ansgeglichen.

Dennoch prigten sich die Auswirkungen der ansnahmslos minnlichen
Fithrung tief in das Leben der Kirche ein: sie erscheint zu streng gesetzlich,
zu intellektuell, dogmatisch und autoritir. Infolge des erwachenden Sinns
fiir menschliche Wiirde, der die moderne Gesellschaft kennzeichnet, erwar-
ten wir mehr Respekt vor dem personlichen Gewissen und (seiner) Verant-
wortung. Antoritét ist in der Kirche notwendig, aber sie sollte das alleinige
Ziel haben, den Gldnbigen zu dienen, ihre Wiirde zu achten und sie in Frei-
heit zum gemeinsamen Ziel der Erlosung zu fiihren (vgl.LG 18).

Sehr ernste Disknssionen haben die Kirche in den vergangenen Jahren be-
unruhigt. Wir stehen inmitten der Streitfrage, ob geschiedene und wieder-
verheiratete Christen lebenslang von der Eucharistie ausgeschlossen werden
sollen; die Frage des Zolibats quilt die Kirche; ob der priesterliche Dienst
auch verheirateten Ménnern anvertraut werden soll, um die Eucharistie
wahrhaft in der Mitte der christlichen Gemeinden zu feiern; die Frage,
warnm Frauen vom geistlichen Amt ansgeschlossen bleiben sollen, kann
niemals zom Schweigen gebracht werden.

Alle diese Fragen sind wichtig, aber alle betreffen Angelegenheiten der
Disziplin, nicht des Glaubens. Sollten wir uns in einer Zeit der Krise nicht
mehr mit den fundamentalen Problemen des Glaubens beschiiftigen? Hier
und dort kommen mitten in den Debatten (folgende) tiefe und radikale Fra-
gen an die Oberfliche: Was bedeutet Gott, was bedeutet unser Glaube ei-
gentlich in einer Welt, die mehr und mehr verweltlicht? Wird die Kirche
noch gebrancht? Haben Priester noch eine Aunfgabe und eine Stellung in der
modernen Gesellschaft, seien sie nun verheiratet oder zélibatir, Minner
oder Franen? Haben sakramentale Riten noch eine wirkliche Bedentung fiir
moderne Menschen oder benétigen sie diese nur als dekorativen Wert in der
Eintonigkeit der sozialen Titigkeiten?

Was eigentlich ist die Kirche? Wir sind eine Gemeinschaft des Glanbens,
deren Symbol (Sinnbild) Maria ist. Sie ist die Frau, die uns den Erloser
schenkt. Durch sie ist Gott in unserer Welt gegenwiirtig, um zn heilen, zn
versohnen, und uns zu einer Gemeinschaft der Liebe werden zu lassen. Sie
ist mit dem goéttlichen Mysterinm erfiillt und teilt es an die Welt aus.

Eben dies ist (auch) die Sendung der Kirche, sie soll — nach den Worten
des Konzils — ,,das Sakrament der Einheit mit Gott“, transparentes Zeichen
der Gegenwart Gottes in unserer Welt, fiir nnsere Welt zu sein. Wer immer



Maria, Urbild der Kirche 449

zur Kirche kommt, geht hinein in Gottes Frieden; wenn wir sie lehren horen,
finden wir mehr als Lehre, wir werden in das gottliche Mysterium einge-
weiht, so dall wir im Glauben das ewige Leben entdecken.

Die Kirche ist auch ,,das Sakrament der Einheit aller Vilker*: durch den
Glauben an Jesus Christus werden wir eine Gemeinschaft, das eine Volk
Gottes. Die Kirche setzt die Friedens-Mission Jesu fort, sie reif3t trennende
Mauern nieder und heilt blutende Wunden. An Stelle von konkurrierendem
Wettbewerb und Feindschaft steht Solidaritidt. Um diese Sendung zu erfiil-
len, muf sie selbst eine Gemeinschaft der Liebe werden. Klerikale Uberle-
genheit und Distanz paBt nicht zum Wesen der Kirche; sie verliert an Glaub-
wiirdigkeit, wenn ihre Reihen von politischen Affiren und Machtkdmpfen
,,verseucht® sind.

Wenn wir auf eine weiblichere Kirche hoffen, dann erwarten wir nicht
blof} eine angemessene Verteilung der kirchlichen Aufgaben zwischen Min-
nern und Frauen — das ist eine Sache der Gerechtigkeit, die fiir das Image
der Kirche in der modernen Gesellschaft von grofier Bedeutung ist - sondern
wir erhoffen einen Klima-Wechsel. Die Kirche wird nicht als effiziente In-
stitution erscheinen, sondern wie eine Heimat, in der sich die Christen be-
schiitzt fiihlen und alle, die ernsthaft suchen, willkommen sind und Ver-
stindnis erfahren. Das christliche Leben wird wichtiger sein als die organi-
sierten Aktivitidten; wir werden weniger vom Zahlen sprechen (die wir fiir
die Statistik brauchen, aber die keineswegs notwendig dem Buch des Lebens
entsprechen), wir werden mehr um die Ausstrahlung des Evangeliums durch
lebendige Gemeinden in unserer Welt besorgt sein als um geplante Kampa-
gnen. Auch in Zukunft werden Gesetze notig sein, aber das Gewissen eines
jeden wird geachtet und ausgebildet werden, so dafl die Gliubigen ihren
Weg durch die bestiirzende Verwirrung unserer Welt finden. Theologische
Studien werden immer noch Bibliotheken brauchen, aber wichtiger als ge-
lehrte Forschung ist die Weisheit, eine Vision der Absichten Gottes fiir un-
sere Menschheitsfamilie; wir finden sie in der Kontemplation und in der
schweigenden Aufmerksamkeit.

Das Geschenk des Konzils an die Kirche des dritten Jahrtausends ist die
erneuerte Vision der Kirche: Maria als ihr Urbild und Symbol. Petrus wird
sich nicht bedroht fiihlen: auch er ist ein Symbol der Kirhe; Jesus selbst
machte ihn zum Felsen, auf dem die Kirche erbaut ist. Aber Petrus erhilt
diese Aufgabe nur, weil er geglaubt hat: der lebendige Glaube hat Vorrang.
Dieser Glaube mul} geschiitzt werden, das Leben muf} in Gemeinden ,,kana-
lisiert* werden, fiir die wir Autoritit und institutionelle Strukturen brauchen.
Petrus ist das Symbol der ménnlichen Dimension der Kirche, die Jungfrau
und Mutter Maria ist das Symbol ihres Lebens, das seinen Ursprung in Gott
hat und durch sie und durch die Kirche in unserer Welt gegenwirtig ist.



Christoph Dohmen 450

Maria, Symbol der Kirche: wir heiflen sie willkommen, wie sie aus dem
priachtigen Exil in himmlischen Glanz in ihre wirkliche Heimat, in das Herz
der Kirche, zuriickkehrt. Sie ist bei uns und schaut nicht von étherischen
Hohen herunter auf unsere Welt, sondern sie geht mit uns iiber die staubi-
gen und ermiidenden Stralen unserer Welt; sie ist mit uns im Kampf gegen
das iiberwiltigende Bose, fiir das wir keine Waffen haben, aber sie teilt mit
uns ihren ungebrochenen Glauben.

Maria ist das Urbild der Kirche, das in ihrem Herzen lebt. Sie macht sie
wieder zu einer Heimat, in der wir in einem hektischen Leben Ruhe und ein
liebevolles Willkommen finden, wenn wir in Not sind. Ihre Tiiren werden
niemals gegen uns verschlossen sein. Die Autoritit der Kleriker wird abge-
mildert, alle sind Schwestern und Briider, und keiner wird gedemiitigt. Wir
leben das unausssprechliche Mysterium Gottes und lernen die Wahrheit. Wir
kleben nicht an der triigerischen Klarheit der Begriffe, sondern wir lernen
vom Sitz der Weisheit. Viele dngstliche Fragen werden in heiligem Schwei-
gen beantwortet. Eigensinnige Wanderer werden aus vielen Lindern kom-
men, ,,und alle Volker stromen zu ihr* (Jes 2,2).

Damit uns ein Licht aufgeht

Die Weihnachtsgeschichte als kleine Einiibung
ins Lesen und Verstehen der Bibel

Christoph Dohmen, Osnabriick

Advents- und Weihnachtszeit fiihren uns wie kaum eine andere Zeit des Kir-
chenjahres ins Alte Testament. Zahllose Gebete, Lieder und liturgische
Texte deuten unser Warten auf das Weihnachtsfest als Widerspiegelung des
Wartens Israels auf den Messias. Der erste und grofite Teil der christlichen
Bibel, das sogenannte Alte Testament, im Kirchenjahr bei vielen Christen
oft vergessen und verdriingt, weil es ,,alt” sei, hat in dieser Zeit wieder Kon-
junktur. Doch ,,alt* sind fiir uns Heutige eigentlich alle Bibeltexte. Die alt-
testamentlichen wie auch die neutestamentlichen, denn auch letztere ent-
stammen nicht unserer Zeit und Welt, sondern einer uns fernen.

Bei all unserem Bemiihen um ein Verstehen biblischer Texte miissen wir
uns immer zuerst vor Augen fiihren, daB zwischen einem ,,alten* Text und uns





