
Maria, Urbild der Kirche 
Josef Neuner, Poona 

Der folgende Artikel •Mary, model of the church" von Josef Neuner SJ 
wurde mit freundlicher Erlaubnis des Herausgebers aus der in England er- 
scheinenden Zeitschrift •The Month" (November 1995) übernommen. In 
diesem Beitrag versucht der Verfasser, die marianischen und weiblichen Di- 
mensionen der Kirche hervorzuheben, die im Unterschied zu den institutio- 
nellen und petrinischen vielerorts wenig beachtet wurden. Seine Ausführun- 
gen können im Zusammenhang der bisher ungelösten Frage nach dem Spe- 
zificum einer •weiblichen Spiritualität" als Anregung aufgegriffen oder als 
Anstoß zur Vertiefung der komplexen Problemstellung verstanden werden. 
Die Übersetzung des Artikels besorgte die Redaktion. 

Die Frage nach der Stellung Mariens im Leben der Christen wurde eines 
der schwierigen, höchst kontroversen Themen auf der Tagesordnung des 
Zweiten Vatikanischen Konzils. Es hatten sich zwei Standpunkte entwickelt, 
die miteinander stritten. Die Marianische Frömmigkeit hatte ihren Höhe- 
punkt erreicht und (zwar) nicht nur beim einfachen Volk, sondern auch bei 
den forschenden Theologen. Sie konkurrierten miteinander in der Aufgabe, 
die einzigartigen Vorzüge zu verherrlichen, die Maria als Mutter Gottes zier- 
ten. Viele Theologen standen jedoch dieser Tendenz kritisch gegenüber, weil 
sie der Ansicht waren, daß alle christliche Theologie und Frömmigkeit auf 
der Bibel und auf gediegener Tradition gründen sollte. Sie hatten das Ge- 
fühl, daß Maria durch übertriebene Formen der Verehrung und durch die 
Flut der marianischen Literatur vom Hauptstrom des christlichen Lebens 
fortgerissen und in das Reich ihrer eigenen Herrlichkeit versetzt würde. Es 
gibt aber nur einen umfassenden Erlösungsplan, der von Gott in Jesus Chri- 
stus kommt; er empfing sein menschliches Leben und wurde ein Glied un- 
serer Menschheitsfamilie durch Maria; er bleibt für immer in unserer Welt 
gegenwärtig durch die Kirche. Marias Berufung wird in und durch die Kir- 
che fortgesetzt: Maria ist das Urbild der Kirche. 

Der Konflikt zwischen den beiden Standpunkten führte zu einer scharfen 
Konfrontation bezüglich der Frage, ob der die Lehre über Maria betreffende 
Text in einem besonderen Dokument vorgelegt oder als das abschließende 
Kapitel in der Konstitution über die Kirche eingefügt werden solle. Ober- 
flächlich betrachtet scheint dies ein weniger bedeutendes Problem der An- 
ordnung eines Textes zu sein, aber es verursachte die lebhafteste Diskussion 
unter den Bischöfen in der Konzilsaula und (auch) außerhalb. Die Streitfrage 



Maria, Urbild der Kirche 443 

hatte eine tiefe symbolische Bedeutung: War die Verehrung und die Theo- 
logie, welche Maria betraf, eine Angelegenheit ihrer persönlichen Privile- 
gien, oder waren ihr Leben und ihr Werk im Herzen der Kirche verwahrt? 
Gespanntes Schweigen ergriff die Aula, als am 20. Oktober 1964 das Er- 
gebnis der Abstimmung bekanntgegeben wurde: 1074 Bischöfe stimmten 
für ein eigenes Dokument, 1114 wünschten sich den Text eingefügt in Lu- 
men Gentium. 

Kardinal Ratzinger nannte das knappe Ergebnis der Abstimmung einen 
•Wasser-Scheiden-Beschluß": dieser bestimmte das Bild, mit welchem das 
Konzil Maria der Welt vorgestellt hat. Eben dies war auch von Bedeutung 
für das Bild der Kirche: ihre institutionellen Strukturen, die in der Kirchen- 
Konstitution ausführlich beschrieben wurden, hatten nur den alleinigen 
Zweck, dem göttlichen Leben zu dienen, das von Gott kommt und durch 
Maria Fleisch geworden ist. Daher hat das Kapitel den Titel: Die selige jung- 
fräuliche Gottesmutter Maria im Geheimnis Christi und der Kirche. 

Das Werk der Erlösung 

Die Analogie Maria-Kirche hat ihre Wurzeln in der Verkündigungs-Erzäh- 
lung des Lukas (Lk 1,26-38). Sie ist keine Geschichte, die das persönliche 
Marien-Leben behandelt, sondern der Bericht von Gottes Erlösung, die 
durch Marias Mutterschaft zu uns kommt, und von der Freiheit ihrer Ant- 
wort und von ihrer jungfräulichen Empfängnis. Eben dies wird in der Kir- 
che fortgesetzt. 

Maria gibt Jesus sein irdisches Leben. Durch sie wird der Sohn Gottes ein 
Glied der Menschheitsfamilie. Ihre Rolle im Erlösungswerk besteht nicht in 
Aktivitäten - Jesus wird lehren und Jünger berufen, die Kirche wird sein 
Werk fortsetzen - aber zunächst muß er als Anfang einer erneuerten 
Menschheit in unserer Welt vorhanden sein. Marias Berufung, Jesus das Le- 
ben zu geben, wird (auch) der Auftrag der Kirche sein; durch sie muß Gottes 
Reich auf der Erde durch alle Zeiten verwirklicht werden. 

Maria nimmt ihre Mutterschaft freiwillig auf sich. Im Schöpfungswerk 
wurde kein Bote benötigt: Gott sprach, und es wurde Licht. Um uns zu er- 
lösen, brauchte Gott einen Engel: Erlösung ist ein Geschenk Gottes, das in 
Freiheit angenommen werden muß. Freiheit ist menschliche Würde; die Kir- 
che und alles menschliche Leben muß auf Gottes erlösende Freiheit in Liebe 
antworten. Das Konzil unterstreicht mit Nachdruck Marias Freiheit: 

•Mit Recht also sind die heiligen Väter der Überzeugung, daß Maria nicht 
bloß passiv von Gott benutzt wurde, sondern in freiem Glauben und Gehor- 
sam zum Heil der Menschen mitgewirkt hat." (LG 56). 



Josef Neuner 444 

Alle Geschenke Gottes werden unsere Aufgabe und müssen in schöpferi- 
scher Antwort empfangen werden. Sie fallen wie Samen in die Furchen un- 
seres Herzens, wo sie durch unsere großzügige Selbsthingabe gehegt wer- 
den; Gottes Liebe wird menschliches Leben und Gnade. 

Die Erlösung, d.h. die neue Schöpfung, kommt von Gott; sie ist keine 
menschliche Heldentat, nicht das Ergebnis unseres Scharfsinns. Das ist die 
erste Bedeutung der Jungfräulichkeit Mariens. Wie kann sie die Mutter des 
Erlösers sein, da sie noch nicht verheiratet ist? •Der Heilige Geist wird über 
dich kommen, und die Kraft des Höchsten wird dich überschatten" . Im Ver- 
kündigungsbericht nimmt Lukas das Grundthema seiner beiden Bücher, des 
Evangeliums und der Apostelgeschichte, vorweg: das ganze Mysterium der 
Erlösung, das in Jesus durch Maria zu uns kommt und in der Kirche gegen- 
wärtig wird, ist Gottes Geschenk durch den Heiligen Geist. 

In derselben Verkündigungserzählung führt Lukas zwei andere Lieb- 
lingsthemen seiner Bücher ein: Gottes Sorge für die Armen und die Würde 
der Frauen. In der jüdischen Welt wird Jungfräulichkeit keineswegs als Wür- 
denstand betrachtet (wie es bald schon in der christlichen Ära geschah). Gott 
will, daß sich sein Volk vermehrt. Jungfräulichkeit ist ein Armutszustand, 
der durch Mutterschaft erfüllt werden soll. Wenn Israel in der prophetischen 
Literatur Jungfrau genannt wird, dann ist das kein Ruhmestitel, sondern 
Ausdruck von Hilflosigkeit, von Angewiesensein auf Jahwe. In der Verlas- 
senheit des Exils werden sie getröstet: •Ich baue dich wieder auf, du sollst 
neu gebaut werden, Jungfrau Israel. Du sollst dich wieder schmücken mit 
deinen Pauken (sollst ausziehen im Reigen der Fröhlichen)" (Jer 31,4). 

In der völlig männlich (bestimmten) jüdischen Gesellschaft wird Maria, die 
Frau, vom Engel gegrüßt: •Von Gott Begnadete, der Herr ist mit dir". Sie wird 
der Weg (das Flußbett) der göttlichen Erlösung sein und (dies) nicht durch Ak- 
tivitäten der Führerschaft und durch prophetische Botschaften, sondern als 
eine Frau, die ihr Kind gebiert und es Israel und der Welt als Erlöser schenkt. 
Im Magnificat singt sie von ihrer hilflosen Armut, die von Gottes Kraft und 
Großmut erfüllt ist: •Er hat die Stolzen und Mächtigen zerstreut, er erhob die 
Niedrigen und erfüllte die Hungernden mit seinen Gaben" (vgl. Lk 1,51-55). 

Antwortendes Hören 

Das göttliche Geschenk der Erlösung wird jedoch nur durch Marias ver- 
trauensvollen Gehorsam verwirklicht; •Ich bin die Magd des Herrn, mir ge- 
schehe, wie du es gesagt hast". Dies ist die menschliche Seite im Dialog der 
Erlösung. Gehorsam ist keine passive Ergebung - es wäre unmenschlich 
(entmenschlichend), auf Verantwortung zu verzichten -, sondern antworten- 



Maria, Urbild der Kirche 445 

des Hören. (Das ist die ursprüngliche Bedeutung des lateinischen Wortes ob- 
audire). Ihr ganzes Leben hindurch muß Maria im Dialog mit Gottes Weis- 
heit hören und lernen, wodurch alles menschliche Leben auf seine Bestim- 
mung zugeht. 

Dieser Erlösungsdialog wird in der Geschichte der Kirche und in jedem 
Christenleben fortgesetzt und ausbuchstabiert. Seit frühester Zeit hörten die 
Christen die Evangelien der Verkündigung und der Geburt Christi nicht als 
Geschichten der Vergangenheit, sondern als fortwährende Begegnung mit 
Gottes rettender Liebe in der Kirche. Die Fleischwerdung des Wortes Gottes 
geschieht in der Gegenwart, in unserer Welt. Schon im dritten Jahrhundert 
richtet Origenes an die Hirten der Kirche die Botschaft: •Jederzeit kommt 
der Engel herab und verkündet dir, daß der Erlöser heute geboren wird, Chri- 
stus der Herr". Für Augustinus ist die Geburt Christi in der Kirche ein Lieb- 
lingsthema: •Die Kirche ist Christi Mutter. Und wie ist sie Christi Mutter, 
wenn nicht deswegen, weil sie seine Glieder gebiert? Ihr, zu denen ich spre- 
che, seid Christi Glieder." Vom heiligen Ambrosius stammt die Formulie- 
rung von Maria, dem Urbild der Kirche. 

Diese Analogie zwischen Maria und der Kirche wurde in der modernen 
Theologie wieder aufgegriffen und sie erhielt (auch) im Konzil ihren Raum. 
Dies ist der Schlüsseltext: 

•Nun aber wird die Kirche, indem sie Marias geheimnisvolle Heiligkeit 
betrachtet, ihre Liebe nachahmt und den Willen des Vaters getreu erfüllt, 
durch die gläubige Annahme des Wortes Gottes auch selbst Mutter: Durch 
Predigt und Taufe nämlich gebiert sie die vom Heiligen Geist empfangenen 
und aus Gott geborenen Kinder zum neuen und unsterblichen Leben. Auch 
sie ist Jungfrau, da sie das Treuewort, das sie dem Bräutigam gegeben hat, 
unversehrt und rein bewahrt und in Nachahmung der Mutter ihres Herrn in 
der Kraft des Heiligen Geistes jungfräulich einen unversehrten Glauben, 
eine feste Hoffnung und eine aufrichtige Liebe bewahrt" (LG 64). 

Ein Bild für heute? 

Seit frühester Zeit wurde Maria in der christlichen Welt als Urbild der Weib- 
lichkeit empfohlen. Heute jedoch ist ihr Bild problematisch geworden. Wie 
kann die demütige Magd des Herrn ein Ansporn für Frauen sein, die sich im 
Kampf um ihre Würde und ihre Gleichberechtigung in der modernen Gesell- 
schaft engagieren? Die Welt der Frauen ist nicht mehr auf den häuslichen Be- 
reich beschränkt, das kleine Haus von Nazareth kann kaum als angemessener 
Rahmen für die Bestrebungen moderner Frauen betrachtet werden. Marias 
Heiligkeit scheint aus einer anderen Welt zu kommen, vom Glanz der Sonne 



Josef Neuner 446 

durchflutet und von Engeln umgeben zu sein. Die moderne Frau aber gehört 
der Erde und ist in den Kampf um eine bessere Gesellschaft verwickelt. Ist das 
weibliche Ideal, das Maria darbietet, ein Ideal vergangener Generationen? 

Maria hat nur dann eine Botschaft für Frauen von heute, wenn wir das tra- 
ditionelle Bild, das oft in der volkstümlichen Frömmigkeit vorliegt, beiseite 
schieben und zur Bibel zurückkehren. Die biblischen Erzählungen kommen 
zwar offensichtlich im Gewand alter palästinensischer Kultur zu uns. Die 
Angaben, die uns die Evangelien bieten, sind wenige, aber die persönlichen 
Kennzeichen ihrer Berufung und Sendung sind kräftig gezeichnet. Sie spre- 
chen Frauen jeder Kultur an. 

Im Bericht des Lukas verkörpert Maria die Würde und totale Freiheit der 
Frau inmitten einer männlichen Gesellschaft. Die göttliche Einladung 
kommt ganz persönlich zu ihr, zu der Frau, die •von Gott geehrt" wird. Sie 
ist ausgewählt, die Mutter des Erlösers zu sein, völlig unabhängig von ge- 
sellschaftlicher Anerkennung und Zustimmung. Die Probleme einer ledigen 
Mutter, umgeben von männlicher Heuchelei, die immer bereit ist, unglück- 
liche Frauen zu steinigen, werden nicht einmal erwähnt. Ihre Würde und ihre 
Berufung kommen von Gott und sind in seiner Macht und in seiner Liebe 
geschützt. Das ist eine Botschaft auch für Frauen von heute. 

Marias Berufung, die Mutter des Messias, des Erlösers, zu sein, öffnet die 
enge Welt von Nazareth für ihr Volk und für die Welt. Ihr Leben ist un- 
trennbar mit der Sendung Jesu verbunden: •Als Magd des Herrn gab sie sich 
ganz der Person und dem Werk ihres Sohnes hin" (LG 56). Sie ist keine be- 
kannte Gestalt des gesellschaftlichen oder politischen Lebens; ihre Beru- 
fung als Frau ist es, Leben zu schenken. Durch ihr Kind umarmt sie die Welt. 
Werden die Frauen von morgen wieder ihre einzigartige Aufgabe verwirkli- 
chen, Kindern und Völkern Leben zu schenken? 

Was Marias persönliches Leben betrifft, so gibt es darüber nur ganz we- 
nige biblische Auskünfte; das meiste muß aus den zeitgenössischen Berich- 
ten über die sozialen und kulturellen Traditionen rekonstruiert werden. Es 
ist leicht zu verstehen, daß diese Lücken seit frühester Zeit mit phantasie- 
vollen Vorstellungen der Verehrer ausgefüllt wurden, oft mit Legenden, die 
noch heute existieren. Schon in der Mitte des zweiten Jahrhunderts gibt uns 
das apokryphe Jakobus-Evangelium, das stark von gnostischen Tendenzen 
beeinflußt ist, ein hoch-spiritualisiertes Bild des Wunderkindes Maria, das 
bereits im Alter von zwei Jahren in den Tempel gebracht und ängstlich be- 
schützt wurde. Maria ist auf dem Konzil von Ephesus (431) feierlich als 
•Gottesmutter" definiert worden; eben das wurde ein Signal für eine stets 
wachsende Marienverehrung mit einem unbegrenzten Vertrauen auf die 
Macht ihrer Fürsprache. Die prekäre Grenzlinie zwischen echtem Glauben 
und abergläubischen Praktiken war nicht immer deutlich erkennbar. Theo- 



Maria, Urbild der Kirche 447 

logen begannen Maria Vorzüge eines mirakulösen Wissens und geistlicher 
Talente zuzuschreiben, die von den biblischen Quellen her keineswegs zu 
begründen sind. 

Mit der Entscheidung, den marianischen Text in die Konstitution über die 
Kirche einzufügen, und auch während aller folgenden Diskussionen hielt 
das Konzil die klare Linie aufrecht, die Lehre von Maria auf einer biblischen 
Grundlage dazubieten. Die Nüchternheit seiner Marien-Darstellung, die auf 
ihre einzigartige Rolle in Gottes Erlösungsplan konzentriert war, wurde von 
vielen als •Dämpfer" auf die oft emotionale Schwärmerei der Marien-Ver- 
ehrung betrachtet. In Wirklichkeit war sie ein äußerst notwendiger Schritt, 
um das Marienbild für die Christen in der Welt von heute wieder wahrhaf- 
tig sinnvoll zu machen. Sie rückt die Berufung der Frauen ins Herz der Kir- 
che und in die menschliche Gesellschaft. Das erneuerte Marienbild wurde 
Urbild der Kirche. 

Wird die Kirche weiblicher sein? 

Angesichts des näherrückenden dritten Jahrtausends durchzieht viele römi- 
sche Dokumente die Sorge, ja die Angst, welchen Platz die Kirche in der 
modernen Gesellschaft einnehmen soll, und welche Wege angemessen 
seien, um das Evangelium zu verkünden. Im Blick auf die Kirche hat sich 
ein Überdruß in vielen Gemeinden eingeschlichen. Die Leute halten Aus- 
schau nach einer Inspiration, nach einer tragfähigen Kraft in ihrem Leben, 
und sie warten vergeblich darauf. Das Konzil hatte ein weltweites Echo her- 
vorgerufen - die Kirche war sein zentrales Thema gewesen -, aber das Kon- 
zil gehört der Vergangenheit an, und die Erwartungen wurden nicht erfüllt. 
Eine •Leere" blieb zurück, wie kann sie gefüllt werden? 

In dieser kritischen Situation suchen wir neue Zugänge, bessere Wege der 
Evangelisation und wirksamere pastorale Methoden. Das eigentliche Pro- 
blem ist jedoch nicht die Effizienz: ihre wahre Natur muß wiederentdeckt 
und ein tiefer Konflikt muß gelöst werden. Ihr Urbild ist Maria, eine Frau, 
ihre gesellschaftliche •Präsentation" geschieht durch eine fast ausnahmslos 
männliche Struktur. Die notwendige Spannung zwischen der weiblichen Na- 
tur und der institutionellen Männlichkeit hat sich zu einem destruktiven 
Konflikt entwickelt, der die Gläubigen, die Priester und sogar die Bischöfe 
entzweit. Kann er geheilt werden? 

Es war eine historische Notwendigkeit, daß sich die Kirche als männliche In- 
stitution entwickelte. Alle Apostel, die Leiter der wachsenden Gemeinden, die 
Theologen waren Männer. Wahrscheinlich war der Dienst der Frauen in der 
frühen Kirche bedeutender als es, oberflächlich betrachtet, erscheinen mag, 



Josef Neuner 44g 

dennoch wurden die Institution und die intellektuelle Führerschaft zunehmend 
von Männern beansprucht. Das heißt nicht, daß die weibliche Dimension 
fehlte. Von Anfang an wurde die Gemeinschaft für wichtiger gehalten als die 
Institution; Mitleid, Toleranz, Verzeihung und Versöhnung waren zentrale 
Themen der Spiritualität. In allen Zeiten wurde die wissenschaftliche Theolo- 
gie durch mystische Erfahrungen des göttlichen Mysteriums ausgeglichen. 

Dennoch prägten sich die Auswirkungen der ausnahmslos männlichen 
Führung tief in das Leben der Kirche ein: sie erscheint zu streng gesetzlich, 
zu intellektuell, dogmatisch und autoritär. Infolge des erwachenden Sinns 
für menschliche Würde, der die moderne Gesellschaft kennzeichnet, erwar- 
ten wir mehr Respekt vor dem persönlichen Gewissen und (seiner) Verant- 
wortung. Autorität ist in der Kirche notwendig, aber sie sollte das alleinige 
Ziel haben, den Gläubigen zu dienen, ihre Würde zu achten und sie in Frei- 
heit zum gemeinsamen Ziel der Erlösung zu führen (vgl.LG 18). 

Sehr ernste Diskussionen haben die Kirche in den vergangenen Jahren be- 
unruhigt. Wir stehen inmitten der Streitfrage, ob geschiedene und wieder- 
verheiratete Christen lebenslang von der Eucharistie ausgeschlossen werden 
sollen; die Frage des Zölibats quält die Kirche; ob der priesterliche Dienst 
auch verheirateten Männern anvertraut werden soll, um die Eucharistie 
wahrhaft in der Mitte der christlichen Gemeinden zu feiern; die Frage, 
warum Frauen vom geistlichen Amt ausgeschlossen bleiben sollen, kann 
niemals zum Schweigen gebracht werden. 

Alle diese Fragen sind wichtig, aber alle betreffen Angelegenheiten der 
Disziplin, nicht des Glaubens. Sollten wir uns in einer Zeit der Krise nicht 
mehr mit den fundamentalen Problemen des Glaubens beschäftigen? Hier 
und dort kommen mitten in den Debatten (folgende) tiefe und radikale Fra- 
gen an die Oberfläche: Was bedeutet Gott, was bedeutet unser Glaube ei- 
gentlich in einer Welt, die mehr und mehr verweltlicht? Wird die Kirche 
noch gebraucht? Haben Priester noch eine Aufgabe und eine Stellung in der 
modernen Gesellschaft, seien sie nun verheiratet oder zölibatär, Männer 
oder Frauen? Haben sakramentale Riten noch eine wirkliche Bedeutung für 
moderne Menschen oder benötigen sie diese nur als dekorativen Wert in der 
Eintönigkeit der sozialen Tätigkeiten? 

Was eigentlich ist die Kirche? Wir sind eine Gemeinschaft des Glaubens, 
deren Symbol (Sinnbild) Maria ist. Sie ist die Frau, die uns den Erlöser 
schenkt. Durch sie ist Gott in unserer Welt gegenwärtig, um zu heilen, zu 
versöhnen, und uns zu einer Gemeinschaft der Liebe werden zu lassen. Sie 
ist mit dem göttlichen Mysterium erfüllt und teilt es an die Welt aus. 

Eben dies ist (auch) die Sendung der Kirche, sie soll - nach den Worten 
des Konzils - •das Sakrament der Einheit mit Gott", transparentes Zeichen 
der Gegenwart Gottes in unserer Welt, für unsere Welt zu sein. Wer immer 



Maria, Urbild der Kirche 449 

zur Kirche kommt, geht hinein in Gottes Frieden; wenn wir sie lehren hören, 
finden wir mehr als Lehre, wir werden in das göttliche Mysterium einge- 
weiht, so daß wir im Glauben das ewige Leben entdecken. 

Die Kirche ist auch •das Sakrament der Einheit aller Völker": durch den 
Glauben an Jesus Christus werden wir eine Gemeinschaft, das eine Volk 
Gottes. Die Kirche setzt die Friedens-Mission Jesu fort, sie reißt trennende 
Mauern nieder und heilt blutende Wunden. An Stelle von konkurrierendem 
Wettbewerb und Feindschaft steht Solidarität. Um diese Sendung zu erfül- 
len, muß sie selbst eine Gemeinschaft der Liebe werden. Klerikale Überle- 
genheit und Distanz paßt nicht zum Wesen der Kirche; sie verliert an Glaub- 
würdigkeit, wenn ihre Reihen von politischen Affären und Machtkämpfen 
•verseucht" sind. 

Wenn wir auf eine weiblichere Kirche hoffen, dann erwarten wir nicht 
bloß eine angemessene Verteilung der kirchlichen Aufgaben zwischen Män- 
nern und Frauen - das ist eine Sache der Gerechtigkeit, die für das Image 
der Kirche in der modernen Gesellschaft von großer Bedeutung ist - sondern 
wir erhoffen einen Klima-Wechsel. Die Kirche wird nicht als effiziente In- 
stitution erscheinen, sondern wie eine Heimat, in der sich die Christen be- 
schützt fühlen und alle, die ernsthaft suchen, willkommen sind und Ver- 
ständnis erfahren. Das christliche Leben wird wichtiger sein als die organi- 
sierten Aktivitäten; wir werden weniger vom Zahlen sprechen (die wir für 
die Statistik brauchen, aber die keineswegs notwendig dem Buch des Lebens 
entsprechen), wir werden mehr um die Ausstrahlung des Evangeliums durch 
lebendige Gemeinden in unserer Welt besorgt sein als um geplante Kampa- 
gnen. Auch in Zukunft werden Gesetze nötig sein, aber das Gewissen eines 
jeden wird geachtet und ausgebildet werden, so daß die Gläubigen ihren 
Weg durch die bestürzende Verwirrung unserer Welt finden. Theologische 
Studien werden immer noch Bibliotheken brauchen, aber wichtiger als ge- 
lehrte Forschung ist die Weisheit, eine Vision der Absichten Gottes für un- 
sere Menschheitsfamilie; wir finden sie in der Kontemplation und in der 
schweigenden Aufmerksamkeit. 

Das Geschenk des Konzils an die Kirche des dritten Jahrtausends ist die 
erneuerte Vision der Kirche: Maria als ihr Urbild und Symbol. Petrus wird 
sich nicht bedroht fühlen: auch er ist ein Symbol der Kirhe; Jesus selbst 
machte ihn zum Felsen, auf dem die Kirche erbaut ist. Aber Petrus erhält 
diese Aufgabe nur, weil er geglaubt hat: der lebendige Glaube hat Vorrang. 
Dieser Glaube muß geschützt werden, das Leben muß in Gemeinden •kana- 
lisiert" werden, für die wir Autorität und institutionelle Strukturen brauchen. 
Petrus ist das Symbol der männlichen Dimension der Kirche, die Jungfrau 
und Mutter Maria ist das Symbol ihres Lebens, das seinen Ursprung in Gott 
hat und durch sie und durch die Kirche in unserer Welt gegenwärtig ist. 



Christoph Dohmen 450 

Maria, Symbol der Kirche: wir heißen sie willkommen, wie sie aus dem 
prächtigen Exil in himmlischen Glanz in ihre wirkliche Heimat, in das Herz 
der Kirche, zurückkehrt. Sie ist bei uns und schaut nicht von ätherischen 
Höhen herunter auf unsere Welt, sondern sie geht mit uns über die staubi- 
gen und ermüdenden Straßen unserer Welt; sie ist mit uns im Kampf gegen 
das überwältigende Böse, für das wir keine Waffen haben, aber sie teilt mit 
uns ihren ungebrochenen Glauben. 

Maria ist das Urbild der Kirche, das in ihrem Herzen lebt. Sie macht sie 
wieder zu einer Heimat, in der wir in einem hektischen Leben Ruhe und ein 
liebevolles Willkommen finden, wenn wir in Not sind. Ihre Türen werden 
niemals gegen uns verschlossen sein. Die Autorität der Kleriker wird abge- 
mildert, alle sind Schwestern und Brüder, und keiner wird gedemütigt. Wir 
leben das unausssprechliche Mysterium Gottes und lernen die Wahrheit. Wir 
kleben nicht an der trügerischen Klarheit der Begriffe, sondern wir lernen 
vom Sitz der Weisheit. Viele ängstliche Fragen werden in heiligem Schwei- 
gen beantwortet. Eigensinnige Wanderer werden aus vielen Ländern kom- 
men, •und alle Völker strömen zu ihr" (Jes 2,2). 

Damit uns ein Licht aufgeht 
Die Weihnachtsgeschichte als kleine Einübung 
ins Lesen und Verstehen der Bibel 

Christoph Dohmen, Osnabrück 

Advents- und Weihnachtszeit führen uns wie kaum eine andere Zeit des Kir- 
chenjahres ins Alte Testament. Zahllose Gebete, Lieder und liturgische 
Texte deuten unser Warten auf das Weihnachtsfest als Widerspiegelung des 
Wartens Israels auf den Messias. Der erste und größte Teil der christlichen 
Bibel, das sogenannte Alte Testament, im Kirchenjahr bei vielen Christen 
oft vergessen und verdrängt, weil es •alt" sei, hat in dieser Zeit wieder Kon- 
junktur. Doch •alt" sind für uns Heutige eigentlich alle Bibeltexte. Die alt- 
testamentlichen wie auch die neutestamentlichen, denn auch letztere ent- 
stammen nicht unserer Zeit und Welt, sondern einer uns fernen. 

Bei all unserem Bemühen um ein Verstehen biblischer Texte müssen wir 
uns immer zuerst vor Augen führen, daß zwischen einem •alten" Text und uns 




