
Christoph Dohmen 450 

Maria, Symbol der Kirche: wir heißen sie willkommen, wie sie aus dem 
prächtigen Exil in himmlischen Glanz in ihre wirkliche Heimat, in das Herz 
der Kirche, zurückkehrt. Sie ist bei uns und schaut nicht von ätherischen 
Höhen herunter auf unsere Welt, sondern sie geht mit uns über die staubi- 
gen und ermüdenden Straßen unserer Welt; sie ist mit uns im Kampf gegen 
das überwältigende Böse, für das wir keine Waffen haben, aber sie teilt mit 
uns ihren ungebrochenen Glauben. 

Maria ist das Urbild der Kirche, das in ihrem Herzen lebt. Sie macht sie 
wieder zu einer Heimat, in der wir in einem hektischen Leben Ruhe und ein 
liebevolles Willkommen finden, wenn wir in Not sind. Ihre Türen werden 
niemals gegen uns verschlossen sein. Die Autorität der Kleriker wird abge- 
mildert, alle sind Schwestern und Brüder, und keiner wird gedemütigt. Wir 
leben das unausssprechliche Mysterium Gottes und lernen die Wahrheit. Wir 
kleben nicht an der trügerischen Klarheit der Begriffe, sondern wir lernen 
vom Sitz der Weisheit. Viele ängstliche Fragen werden in heiligem Schwei- 
gen beantwortet. Eigensinnige Wanderer werden aus vielen Ländern kom- 
men, •und alle Völker strömen zu ihr" (Jes 2,2). 

Damit uns ein Licht aufgeht 
Die Weihnachtsgeschichte als kleine Einübung 
ins Lesen und Verstehen der Bibel 

Christoph Dohmen, Osnabrück 

Advents- und Weihnachtszeit führen uns wie kaum eine andere Zeit des Kir- 
chenjahres ins Alte Testament. Zahllose Gebete, Lieder und liturgische 
Texte deuten unser Warten auf das Weihnachtsfest als Widerspiegelung des 
Wartens Israels auf den Messias. Der erste und größte Teil der christlichen 
Bibel, das sogenannte Alte Testament, im Kirchenjahr bei vielen Christen 
oft vergessen und verdrängt, weil es •alt" sei, hat in dieser Zeit wieder Kon- 
junktur. Doch •alt" sind für uns Heutige eigentlich alle Bibeltexte. Die alt- 
testamentlichen wie auch die neutestamentlichen, denn auch letztere ent- 
stammen nicht unserer Zeit und Welt, sondern einer uns fernen. 

Bei all unserem Bemühen um ein Verstehen biblischer Texte müssen wir 
uns immer zuerst vor Augen führen, daß zwischen einem •alten" Text und uns 



Damit uns ein Licht aufgeht 451 

heutigen Lesern vermittelt werden muß. Daraus ergibt sich wie von selbst, daß 
es nicht nur einen Sinn des Textes gibt, den ursprünglichen, vom Text inten- 
dierten, sondern auch schon - durch die Jahrhunderte bedingt - eine Menge 
von •Rezeptionssinnen", d.h. die Texte sind im Laufe der Zeit schon in dieser 
und jener Art aufgefaßt, verstanden und ausgelegt worden. Aus dem Mitein- 
ander von Geschichte und Gegenwart eröffnen sich für uns folglich immer 
mehrere Sinne der Heiligen Schrift, die auf die Synchronie und Diachronie un- 
serer Glaubensgeschichte verweisen. Diese Begriffe halten das Besondere der 
Glaubensgemeinschaft als aktuell existierender (Synchronie) und als durch 
die Zeiten gewachsener (Diachronie) fest. Ganz deutlich wird dies dort, wo 
christliches Bibelverstehen von der Besonderheit der Heiligen Schrift des 
Christentums ausgeht, die nämlich eine Heilige Schrift in zwei Teilen ist. Die 
zweigeteilte Einheit der christlichen Bibel macht deutlich, daß das Christen- 
tum nicht vom Himmel gefallen oder als etwas ganz Neues bis dahin Unbe- 
kanntes entstanden ist, sondern daß es auf einem breiten und festen Funda- 
ment aufruht, der Offenbarung Gottes an Israel, die sich in der Bibel Israels 
niedergeschlagen hat. Sie wurde dann zum ersten Teil der christlichen Bibel. 

Die Verstehensrichtung der christlichen Bibel läuft, was die Anordnung 
im Hintereinander von Altem und Neuem Testament markiert, eindeutig 
vom Alten Testament zum Neuen, so daß man eigentlich auch zuerst das 
ganze Alte Testament lesen müßte, bevor man mit dem Neuen Testament be- 
ginnen kann. Da aber das Neue Testament, das eben kein selbständiges Buch 
ist, sondern sozusagen im Anschluß an die Bibel Israels und unter ihrer Vor- 
aussetzung das Bekenntnis zu Jesus als dem Christus ablegt, immer wieder 
auf sein Fundament, das Alte Testament, zurückverweist, kann man als Le- 
ser auch beim Neuen Testament beginnen, wenn man die Rückverweise 
ernst nimmt und sich im Verstehen der Schrift von ihnen leiten läßt. Als Le- 
ser des Neuen Testamentes muß man also mit der Eigenart dieses Teils der 
christlichen Bibel ernst machen. Ständig wird man •zurückverwiesen". Zi- 
tate, Anspielungen, Motivaufnahmen etc. zeigen den Verstehenshorizont an. 
Dabei wird durch ein Zitat nicht literarische Belesenheit dokumentiert, son- 
dern ein ganzer Kontext •eingespielt". Es handelt sich hierbei um ein Phä- 
nomen, Intertextualität genannt, das übrigens in der gesamten modernen Li- 
teratur eine entscheidende Rolle spielt und vielen besonders durch die Werke 
Umberto Ecos bekannt ist. Intertextualität meint das Zusammenspiel von 
Texten bzw. das Einspielen von Texten, größeren Kontexten, Hintergründen, 
Traditionen etc. in neue Texte. Als Leser des Neuen Testamentes überlesen 
wir Christen diese Rückverweise und Anspielungen oft oder relativieren sie 
fast vollständig, indem wir sie als •Erfüllungszitate" oder •Schriftbeweise" 
interpretieren. So wie wir es von modernen Zitationen her kennen, wo Auto- 
ren eben ihre Kenntnis dokumentieren oder zur Rechtfertigung ihrer Aus- 



Christoph Dohmen 452 

sagen eine Autorität heranziehen wollen. Bei den neutestamentlichen Tex- 
ten - bzw. bei solchen Intertextualitätsphänomenen - geht es aber um etwas 
anderes. Wenn wir durch Mangel an breiten Bibelkenntnissen die ange- 
spielten Texte oft selbst nicht mehr einspielen können, dann müssen wir uns 
eine Strategie aneignen, die uns zum nötigen Hintergrundwissen führt. Wir 
müssen uns von diesen •Hinweisen" wirklich weisen lassen. In der Praxis 
des Bibellesens heißt das, daß wir neutestamentliche Texte lesen und dabei 
alle alttestamentlichen Hinweise und Zitate an Ort und Stelle nachschlagen, 
nicht um zu überprüfen, ob richtig zitiert wird, sondern um von dort den 
größeren Kontext, den Hintergrund dieser Stelle, als Interpretationshilfe in 
den neutestamentlichen Text einspielen zu können. Dieses Verfahren klingt 
zuerst sicherlich sehr umständlich und ist es zugegebenermaßen auch, aber 
es eröffnet ganz neue Perspektiven, vor allen Dingen bei neutestamentlichen 
Texten, die wir durch die Liturgie immer wieder hören und so gut zu ken- 
nen glauben. Eine Hilfe bei diesem Lesen der Bibel kann eine Bibelausgabe 
sein, die auf der Randspalte Querverweise auflistet. Wirkliche Freude am 
Bibellesen wird sicherlich bekommen, wer sich eines der Evangelien einmal 
vornimmt und Stück für Stück auf diese Weise •vom Alten Testament her" 
liest. Schnell gelangt man so auch nicht nur zum Alten Testament als Ver- 
stehenshintergrund neutestamentlicher Botschaft, sondern auch zur Inten- 
tion der neutestamentlichen Schriftsteller, die ihre Botschaft gerade vom Al- 
ten Testament her verkünden. 

Die Weihnachtsgeschichte des Matthäus (Mt 1-2) als Beispiel: 

Fünfmal finden sich in diesen zwei Kapiteln ausdrückliche Rückverweise 
auf das Alte Testament: 

•Dies alles ist geschehen, damit sich erfüllt, was der Herr durch den Pro- 
pheten gesagt hat: Seht, die Jungfrau wird ein Kind empfangen, einen Sohn 
wird sie gebären, und man wird ihm den Namen Immanuel geben, d.h. über- 
setzt: Gott ist mit uns" (Mt 1,22-23). 

•Sie antworteten ihm: In Betlehem in Judäa; denn so steht es bei dem Pro- 
pheten: Du, Betlehem, im Gebiet von Juda, bist keineswegs die unbedeu- 
tendste unter den führenden Stätten von Juda; denn aus dir wird ein Fürst 
hervorgehen, der Hirt meines Volkes Israel" (Mt 2,5-6). 

•Dort blieb er bis zum Tod des Herodes. Denn es sollte sich erfüllen, was 
der Herr durch den Propheten gesagt hat: Aus Ägypten habe ich meinen Sohn 
gerufen" (Mt 2,15). 

•Damals erfüllte sich, was durch den Propheten Jeremia gesagt worden 
ist: Ein Geschrei war in Rama zu hören, lautes Weinen und Klagen: Rahel 
weinte um ihre Kinder und wollte sich nicht rösten lassen, denn sie waren 
dahin" (Mt 2,17-18). 



Damit uns ein Licht aufgeht 453 

•und ließ sich in einer Stadt namens Nazareth nieder. Denn es sollte sich 
erfüllen, was durch die Propheten gesagt worden ist: Er wird Nazoräer ge- 
nannt werden" (Mt 2,23). 

Alle hier genannten Rückverweise haben gemeinsam, daß sie sich auf Pro- 
phetenworte beziehen. Dabei ist nur einmal angegeben, aus welchem Pro- 
pheten das Zitat stammt. Dies hängt wohl damit zusammen, daß in neute- 
stamentlicher Zeit die Bibel Israels oft in der Zweiteilung von •Gesetz und 
Propheten" wahrgenommen und gerade im Christentum immer stärker aus 
der Perspektive der Prophetie verstanden wurde (vgl. Hebr 1,1). 

Beim ersten Zitat, der berühmten Immanuel-Verheißung aus Jes 7, greift 
Matthäus über das Zitat auf das spannungsvolle Verhältnis von Gericht und 
Heil in der Jesajaperikope zurück. Das ursprüngliche prophetische Drohwort 
(Jes 7,14) übernimmt dort im Kontext nämlich die Funktion den von Gott 
verheißenen Beistand für die Davididen auch durch das Gericht hindurch zu 
verdeutlichen, weil Gottes Treue nicht menschlicher Berechenbarkeit ent- 
spricht. Insofern liegt die Immanuel-Verheißung thematisch nahe beim Bild 
vom neuen Reis aus dem abgehauenen Baumstumpf (Jes 11). Matthäus ge- 
braucht dieses von der Treue Gottes zusammengehaltene Miteinander von 
Kontinuität und Diskontinuität um die Zugehörigkeit der Christen zu Israel, 
dem Gottesvolk und seinen Verheißungen zu verdeutlichen. Dazu stellt er im 
ersten Kapitel seines Evangeliums unvermittelt die von Abraham bis Josef 
gehende Genealogie der Verkündigung der Jungfrauengeburt mit dem Je- 
sajazitat gegenüber. Beides gehört für ihn untrennbar zusammen. Während 
die Genealogie die Verwurzelung des Christentums in Israel und im Alten 
Testament festhält, kommt mit der Jungfrauengeburt das für Menschen Un- 
berechenbare und Unerwartete zum Tragen. Das Jesajazitat benutzt Mat- 
thäus zugleich für einen weiteren Spannungsbogen, der aus der Namensdif- 
ferenz zwischen Jesus und Immanuel entsteht. Die Verheißung, daß man ihm 
den Namen Immanuel geben wird, erfüllt sich ja erst einmal nicht, erst im 
letzten Satz des Matthäusevangeliums wird es aufgelöst, wenn der Aufer- 
standene dort seinen Jüngern sagt •Ich bin bei euch" (Mt 28,20) und damit 
das •Gott ist mit uns" (Mt 1,23) des Immanuel erklärt. 

Während das Jesajazitat spannungsvoll in den Zusammenhang bei Mat- 
thäus eingebracht wurde und gar nicht im engen Sinne als Beweis diente, ist 
das, was wir bei Schriftzitaten zuerst erwarten, beim zweiten Zitat deutli- 
cher gegeben. Hier geht es mit dem Zitat aus Mi 5,1 tatsächlich um einen 
•Beweis" auf der Schriftgrundlage. Das ist auch in der Geschichte selbst in 
dieser Weise realisiert, weil es ja die Schriftgelehrten sind, die die Schrift 
einbringen, so daß nicht von der Erfüllung eines Schriftwortes geredet wird, 
sondern davon, daß •geschrieben steht" (Mt 2,5). Beim Propheten Micha 



Christoph Dohmen 454 

selbst hat dieses Wort eine kritische Funktion indem das Dorf Betlehem (Mi 
5,1) der Hauptstadt Jerusalem (Mi 4,8) gegenübergestellt wird. Und auch 
hier geht es letztendlich um das, was aus dem Jesajabild vom neuen Reis aus 
dem abgehauenen Baumstumpf schon bekannt ist, daß Gott treu ist, wenn 
auch nicht menschlich berechenbar und vorhersehbar. Betlehem ist der Ort 
Isais, des Vaters Davids, und damit in Erinnerung an die Berufung Davids 
(1 Sam 16) der Ort, der für den Ursprung der Erwählung und Berufung 
Gottes steht. Daß gerade hier, wo ein eigentlicher Schriftbeweis vorliegt, 
Matthäus nicht von der Erfüllung der Schrift redet, wie wir es allzuoft und 
allzuschnell bei allen Schrifthinweisen im Neuen Testament voraussetzen, 
sollte uns auch nachdenklich machen in bezug auf das, was Erfüllung der 
Schrift bedeuten kann. 

Einen deutlichen Hinweis auf das Verständnis der Erfüllung der Schrift 
bietet das nächste Zitat bei Matthäus. Liest man die kleine Episode von der 
Flucht nach Ägypten (Mt 2,13-15) unbefangen, so hat man den Eindruck, 
daß die eigentümliche Reise nur berichtet wird, um das abschließende Zitat 
aus Hos 11 •Aus Ägypten habe ich meinen Sohn gerufen" einzubringen. Um 
die Tragweite dessen zu ermessen, was durch dieses Zitat eingespielt wird, 
muß man nicht nur beachten, daß der Prophet Hosea an dieser Stelle auf die 
Exoduserfahrung seines Volkes anspielt, um in schwieriger Zeit daraus 
Hoffnung zu schöpfen, sondern daß dieser Satz bei ihm ein zentrales Kapi- 
tel, das von Gericht und Liebe Gottes kündet, einleitet. Dort geht es um die 
unbändige Liebe und Barmherzigkeit Gottes, die alle menschliche Logik 
übersteigt. Die Befreiungstat des Exodus wird geradezu als erste Liebestat, 
als Zeichen des •verliebten Gottes" vorgestellt. Wenn der Evangelist die so 
erinnerte Exodustheologie durch den Hinweis auf die Erfüllung einleitet, 
dann kann Erfüllung hier wohl nicht im Sinne des Erledigten und Abge- 
schlossenen oder auch des Beweises angesehen werden; denn das Entschei- 
dende dieser •Einspielung" besteht ja darin, daß für Matthäus in und durch 
Jesus der Befreiungsgott des Exodus sich zu Wort meldet. Erfüllung bedeu- 
tet hier also eher, daß etwas Angekündigtes in seiner Gültigkeit bestätigt 
wird bzw. als solches in Kraft gesetzt wird. 

Vollends werden die Schwierigkeiten eines einfachen Schemas •Ver- 
heißung - Erfüllung" beim nächsten Zitat deutlich, wenn dort der Kinder- 
mord von Betlehem mit einem Jeremiazitat verknüpft wird, das zwar nicht 
in der finalen Form •damit sich erfüllt ..." eingeführt wird, sondern durch 
die Feststellung •damals erfüllte sich ...". Matthäus geht es eindeutig nicht 
um eine prophetische Vorhersage des Kindermordes, sondern darum, seinen 
Lesern und Hörern ein Stichwort zu geben, das ihnen helfen kann, all das zu 
verstehen, was er ihnen in der Jesusgeschichte - von Anfang an - vorlegt. 
Mit der expliziten Nennung des Jeremia unterstreicht Matthäus, daß es nicht 



Damit uns ein Licht aufgeht 455 

um irgendeine Prophetie geht, sondern ein spezieller (literarischer) Zusam- 
menhang angespielt ist. Es geht ihm um den Teil des Jeremiabuches, den 
man gerne das •Trostbüchlein" nennt, weil es vom Trost und der Hoffnung 
der im Exil lebenden Israeliten und der Verheißung von Israels Wiederher- 
stellung handelt. Die gesamte Verheißung ist dort in drei Abschnitte unter- 
gliedert, die immer mit dem Hinweis eingeführt werden •Seht, es werden 
Tage kommen - Spruch des Herrn" (Jer 30,3; 31,27.31). In den drei Ab- 
schnitten werden die sogenannten Väterverheißungen Israels erneuert, Land, 
Volk und Bund mit Gott. Das Trostbüchlein hat seinen Gipfel im letzten Teil, 
der Verheißung eines •Neuen Bundes". Dieser Neue Bund, den Jer 31,31 
verheißt, ist aber kein neuer im Sinne eines anderen gegenüber dem bishe- 
rigen. Vielmehr will Gott seinen Bund in neuer Unmittelbarkeit Israel ge- 
ben, damit er von seiten der Menschen nicht mehr gebrochen werden kann. 
Grundlage aller Verheißungen und des Neuen Bundes ist aber nach Jer 31,34 
die Sündenvergebung Gottes. Sehr tief führt Matthäus uns als seine Leser 
gleich zu Beginn seines Evangeliums an das Verständnis des Neuen Bundes 
heran, indem er den versöhnenden und verzeihenden Gott durch das Weinen 
Raheis in Erinnerung bringt. Mit dem Jeremiazitat gelingt es Matthäus, sei- 
nen bibelkundigen Lesern und Hörern gleich zu Beginn seines Evangeliums 
einen großen Erwartungs- und Deutehorizont für die Jesusgeschichte zu 
eröffnen, der ihnen zeigt, daß es um weit mehr geht als nur ein paar Ge- 
schichten aus dem Leben dieses Jesus. Es ist keine Erzählung besonderer 
Grausamkeiten, die das Leben Jesu begleiten, sondern gerade durch das Je- 
remiazitat deutet Matthäus seinen Lesern diese Tat des Herodes im größe- 
ren Horizont der Dramatik des Christusgeschehens, denn dem Tod der vie- 
len wegen des einen Kindes steht der Tod des einen für die vielen in der Pas- 
sion gegenüber. 

Das letzte der fünf Zitate führt schließlich dahin, wo auch die anderen 
ihren Grund haben, nämlich zur allgemeinen Schriftautorität im frühen 
Christentum. Den Hinweis darauf, daß Josef, sich einem im Traum erhalte- 
nen Befehl folgend, mit seiner Familie in Nazareth niederläßt, verbindet 
Matthäus mit einem •Erfüllungshinweis" darauf, daß •die Propheten" ge- 
sagt hätten, daß er •Nazoräer" genannt werde. Nun findet sich ein solcher 
Hinweis weder bei einem der Propheten des Alten Testamentes noch in ei- 
nem anderen alttestamentlichen Buch, so daß man oft versucht hat, auf ähn- 
lich lautende hebräische Worte zu verweisen, doch hilft dies eigentlich nicht 
weiter, weil die Verbindung zum Ort Nazareth von der Perikope Mt 2,19-23 
her konstitutiv ist und die Bezeichnung Nazoräer für die Christen darüber 
hinaus bekannt war. Wir haben es hier wohl mit einem Schriftbezug zu tun, 
der nicht auf einer eindeutigen Schriftstelle basiert. Derartiges liegt auch in 
dem bekannten Bekenntnissatz vor, den Paulus in 1 Kor 15,4 überliefert, wo 



Christoph Dohmen 456 

die Auferweckung am dritten Tage mit dem Hinweis verbunden ist •gemäß 
der Schrift", ohne daß es eine Bibelstelle geben würde, die von der Aufer- 
weckung am dritten Tage spricht. In solchen Schriftbezügen kommt die 
•Glaubensüberzeugung von der Gottgewolltheit" (F. Mußner) des Gesche- 
hens zum Ausdruck. Durch den Rückgriff auf die Bibel - •die Propheten" 
kann im frühen Christentum durchaus als Begriff für die ganze Schrift ver- 
wendet werden - wird die Übereinstimmung des Berichteten mit der Offen- 
barung Gottes betont. Das ist für Matthäus zum Abschluß der Kindheitsge- 
schichte von nicht zu unterschätzender Bedeutung, so daß der marginal wir- 
kende Satz ein wenig von einem Summarium an sich hat. 

Schon die hier kurz angesprochenen expliziten Schriftbezüge aus Mt 1-2 
lassen erkennen, wie tief die neutestamentliche Botschaft in der Bibel Isra- 
els, dem christlichen Alten Testament verwurzelt ist. Schnell ließen sich 
auch über die hier angesprochenen expliziten Bezüge hinaus weitere - im- 
plizite - in diesen beiden Kapiteln namhaft machen, wie z.B. die Frage nach 
den Geschichten, die hinter den in der Genealogie ausgewählten Namen ste- 
hen oder was das Motiv der Träume Josefs, das an Israels Erzvater Jakob an- 
spielt, bedeutet. Macht man sich so einmal auf den Weg, das Neue Testa- 
ment vom Alten Testament her zu lesen, dann kann man etwas von der Dra- 
matik und Dynamik der neutestamentlichen Botschaft wiedergewinnen, weil 
man dann nicht mehr nur •alten" Texten begegnet, die dies oder das berich- 
ten, sondern unmittelbar in das hineingezogen wird, was die neutestament- 
lichen Autoren verkündigen wollten. Aus dieser Unmittelbarkeit heraus 
kann uns dann ein Licht aufgehen, nicht nur in den Weihnachtstexten und 
nicht nur am Weihnachtsfest. 

Zum Weiterlesen und Vertiefen: 

Von den Matthäuskommentaren, die den alttestamentlichen Hintergrund deutlicher hervorhe- 
ben, sind besonders die von H. Frankemölle (Düsseldorf 1994), M. Limbeck (21988) und U. 
Luz (Zürich/Neukirchen-Vluyn 1985) zu nennen; zum theoretischen Verstehenshintergrund 
des Alten Testaments als erstem Teil der christlichen Bibel vgl. C. Dohmen/G. Stemberger, 
Hermeneutik der Jüdischen Bibel und des Alten Testaments. Stuttgart 1996; eine kurze Dar- 
stellung der Auslegung des AT im NT hat F. Mußner vorgelegt in: C. Dohmen/F. Mußner, Nur 
die halbe Wahrheit? Freiburg 1993; was man mit biblischen Texten nicht nur machen kann, 
sondern was sie vor allen Dingen mit uns machen können, zeigt P. Deselaers, Biblisch predi- 
gen - ein Risiko, Bibel und Liturgie 68, 1995, 204-208; instruktive Beiträge zur - weit über 
die Exegese hinausgehenden - Frage nach dem Verhältnis von •Verheißung und Erfüllung" 
bietet der Sammelband von K. Richter/B. Kranemann (Hg.), Christologie der Liturgie. Frei- 
burg 1995; ein Versuch, die Weihnachtsbotschaft vom Alten Testament her meditativ zu er- 
schließen, findet sich in: C. Dohmen, Von Weihnachten keine Spur? Freiburg 1996. 




