
70 Jahre • Geist und Leben " 3 

Formel bringen. •Die christliche Wahrheit unterscheidet sich (nämlich) von 
allen übrigen Lehren darin, daß sie die Weisheit nicht in eine mittelmäßige 
Neutralität setzt, sondern in scheinbar widersprüchliche Gestimmtheiten, 
die jeweils bis zur äußersten Intensität vorangetrieben erscheinen: Freude 
und Buße, Stolz und Demut, Liebe und Verzicht usf. Wie über ein Kreuz 
ausgespannt, erleidet der Mensch dessen äußerste Spannung und ausdeh- 
nende Kraft nach allen Richtungen hin." (Gilbert Keith Chesterton). 

Muße - Weg zum Leben 
Erhard Kunz, Frankfurt a. Main 

•Muße als Lebenshilfe". Bei der Vorbereitung ist mir klargeworden, daß 
diese Formulierung der Bedeutung der Muße für unser Leben nicht gerecht 
wird. Wenn Muße für unser Leben nur eine Hilfe ist, dann kann es offenbar 
Leben grundsätzlich auch ohne Muße geben. In Wirklichkeit - so denke ich 
jetzt - ist das, was mit Muße gemeint ist, ein Lebensvollzug und eine Le- 
benshaltung, ohne die es gutes, erfülltes Leben gar nicht geben kann. Ohne 
Muße mögen wir vielleicht überleben; aber der Zugang zum eigentlichen 
Leben ist uns verschlossen. In der Muße finden wir den Weg zum Leben 
selbst. Deshalb ist Muße nicht - wie es in der alten griechischen Kultur ver- 
standen wurde - eine Lebensweise, die nur einer bestimmten Klasse (näm- 
lich den freien Bürgern) zukommt, während andere (nämlich die Sklaven) 
von ihr ausgeschlossen sind; sondern sie ist eine vom Leben selbst zuge- 
messene und daher dringlich •gemußte" Haltung. (Damit deute ich in etwas 
eigenwilliger Weise die sprachliche Herkunft des deutschen Wortes Muße 
an: Es entspringt dem Wortstamm, der sich auch in •messen", •Maß" und 
•müssen" findet.) 



Erhard Kunz 4 

Wie wichtig früheren Zeiten die Muße war, ist mir in den letzten Som- 
merferien beim Besuch der alten karolingischen Kirche Mistail bei Nieder- 
kastei in Graubünden deutlich geworden. An einer Wand der Kirche befin- 
det sich ein mittelalterliches Fresko, das einen sogenannten •Feiertags- 
christus" darstellt. Jesus wird wie an der Geißelsäule nackt, nur mit einem 
Lendentuch bekleidet, als Leidender dargestellt. Aber nicht Geißelschläge 
fallen auf ihn nieder, sondern er ist von Werkzeugen aus dem bäuerlichen 
und handwerklichen Lebensbereich umgeben und wird von ihnen bedrängt: 
von Pflug, Egge, Hacke, Hammer, Säge, Backtrog usw. Er steht mit bloßen 
Füßen auf der Schneide einer Sense. Christus leidet - so will das Bild aus- 
drücken -, weil Menschen an Sonn- und Feiertagen arbeiten, anstatt Ruhe 
und Muße zu halten. Die sonntägliche Ruhe und Muße ist für christliches 
Leben so wichtig, daß Christus Leiden zufügt, wer das Gebot der Ruhe 
mißachtet. 

Muße - unterschieden von zweckgerichtetem Handeln 

Was ist nun mit Muße gemeint? Muße unterscheidet sich zunächst einmal 
von zweckgerichteter Tätigkeit und Arbeit. Bei zweckgerichteter Arbeit tue 
ich etwas, um einen Zweck zu erreichen, der außerhalb des Tuns selbst liegt. 
Ich will durch mein Handeln etwas herstellen, was nicht schon da ist. Man 
bezeichnet zweckgerichtetes Handeln deshalb auch als herstellendes Han- 
deln. Ich strebe dabei etwas an, das nicht schon im Tun selbst gegeben und 
verwirklicht ist. Zum Beispiel beschäftige ich mich jetzt, da ich dieses Re- 
ferat ausarbeite, mit dem Thema Muße, weil ich in einer Woche ein Referat 
zu diesem Thema zu halten habe. Der Zweck meiner Tätigkeit ist das in 
einer Woche zu haltende Referat. Was ich jetzt tue, ruht also nicht einfach 
in sich, sondern ist auf anderes ausgerichtet, wird von anderem bestimmt 
und wird von dorther gemessen. Ich muß zum Beispiel mit der Vorbereitung 
rechtzeitig fertig werden; ich muß Gedanken entwickeln und sie so konzi- 
pieren, daß sie den Hörerinnen und Hörern des Referates verständlich wer- 
den und ihnen möglichst etwas sagen. Zweckgerichtetes Tun wird von dem 
außerhalb liegenden Zweck angefordert und beansprucht. Es ist deshalb von 
einer gewissen Unruhe erfüllt; denn es ruht ja nicht in sich selbst. Und es ist 
von einer mehr oder weniger großen Sorge geprägt, von der Sorge nämlich, 
dem anfordernden Zweck auch gerecht zu werden. Zweckgerichtetes Tun 
bringt deshalb eine gewisse Belastung mit sich, die jeweils unterschiedlich 
empfunden wird. 

Aufgrund der Erfordernisse des Lebens ist ein großer Teil unserer ge- 
wöhnlichen Tätigkeit zweckorientiertes Tun. Wir sind gehalten, durch unser 
Tun Zwecke zu erreichen, die außerhalb des Tuns selbst liegen. Zum Bei- 



Muße - Weg zum Leben 5 

spiel suchen wir als Pädagogen, Politiker, Berater oder Prediger durch un- 
ser Reden Menschen zu beeinflussen und sie zu bestimmtem Verhalten zu 
bewegen. Als Betriebsleiter wollen wir durch unsere Planungen und Anord- 
nungen erreichen, daß im Betrieb effektiv gearbeitet wird und der Betrieb 
Bestand hat. Durch unsere Tätigkeit in Haus und Familie wollen wir unse- 
ren Familienmitgliedern ein angenehmes Zuhause schaffen. Durch unsere 
Berufsarbeit wollen wir unseren Lebensunterhalt verdienen. Vielleicht wol- 
len wir durch manches, was wir tun, auch unser Image pflegen und unser 
Ansehen steigern. Auch solches Handeln, durch das wir unsere eigene Per- 
son und unsere eigenen Interessen gegenüber anderen durchsetzen wollen, 
ist zweckorientiertes Handeln. 

Weil alle diese Zwecke immer auch bedroht und gefährdet sind und weil 
nie sicher ist, ob wir sie durch unser Tun auch tatsächlich erreichen, enthält 
das zweckorientierte Handeln immer eine gewisse Unsicherheit, die sich in 
Hast äußern und bis zur Hektik steigern kann. Und vor allem: Weil zweck- 
gerichtetes Tun auf etwas anderes ausgerichtet ist, das jetzt im Tun selbst 
noch gar nicht gegeben ist, deshalb kann solches Tun allein (d. h. wenn es 
nicht von der Lebenshaltung der Muße getragen und beseelt wird) keine 
wirkliche Erfüllung geben. Das eigentlich Angezielte ist ja immer noch ab- 
wesend, steht ja noch aus. So kann zweckgerichtetes Tun allein die Seele 
nicht erfüllen und sättigen. Es bleibt ein Unbefriedigtsein, das leicht dazu 
antreiben kann, immer neue Zwecke anzustreben, um so die innere Uner- 
fülltheit zu überwinden, was aber nicht gelingen kann. Wer seinen Lebens- 
inhalt vor allem in zweckorientierter Tätigkeit sucht, muß notwendig uner- 
füllt bleiben. Hier liegt wohl eine Wurzel der verschiedenen Süchte, die in 
Menschen eindringen und sie beherrschen können. 

Muße bedeutet nun ein - zeitweiliges - Freisein von zweckgerichteter 
Tätigkeit. Die Arbeit mit ihrer Unruhe, Sorge und Belastung wird unterbro- 
chen und hinter sich gelassen. Es wird innegehalten. Es ist ein freier Zeit- 
raum gegeben, der nicht durch Forderungen von außen bestimmt und be- 
herrscht ist. Zur Muße gehört, daß ich nichts bloß deshalb tue, weil ich es 
tun muß. 

Muße - unterschieden von Müßiggang 

Der durch die Unterbrechung zweckgerichteter Arbeit entstandene Freiraum 
wird nun aber in der Muße nicht einfach durch Nichtstun •gefüllt". Muße ist 
durchaus nicht dasselbe wie Müßiggang, der bekanntlich als aller Laster An- 
fang gilt. •Müßiggang ist ein Feind der Seele", heißt es in der Benediktre- 
gel (Kapitel 48). •Deshalb sollen sich die Brüder beschäftigen: zu bestimm- 
ten Zeiten mit Handarbeit, zu bestimmten anderen Stunden mit heiliger Le- 



Erhard Kunz 6 

sung." Bloßes Nichtstun erzeugt Langeweile und Überdruß, die ihrerseits 
nach ablenkenden Beschäftigungen rufen, deren Zweck es ist, die durch die 
Unterbrechung der Arbeit entstandene Leere zu vertreiben. Manche Freizeit- 
aktivitäten sind - zwar in anderer Weise als die Berufsarbeit - doch wie- 
derum bloß zweckorientiertes Handeln: Sie haben den Zweck, die innere 
Öde vergessen zu lassen und zu verdrängen. Sie heben die innere Unruhe 
und das Getriebensein von Sorge nicht auf, sondern steigern es vielleicht so- 
gar noch. Jedenfalls entsteht durch sie keine neue, tiefere, erfüllendere 
Weise zu handeln und zu leben. 

Muße: das Leben empfangen und bejahen 

In der Muße tritt an die Stelle zweckorientierten Handelns nicht die reine 
Untätigkeit, sondern eine neue, andere Weise sich zu verhalten. Die innere 
Einstellung wird verändert. Es kommt zu einer Umkehr, einer Wende. An- 
statt mich bloß sorgenvoll zu bemühen und anzustrengen, durch Tun einen 
Zweck zu erreichen, lasse ich mir jetzt das Leben geben. Muße ist ein Ge- 
schehen, in dem ich Leben, das mich umgibt und in mir anwesend ist, wahr- 
nehme, mich von ihm erfüllen und beschenken lasse und ihm zustimme. In 
der Muße versuche ich nicht, Leben zu beeinflussen, zu manipulieren, zu be- 
herrschen, sondern ich nehme es in Ehrfurcht an. Solches Geschehen ordnet 
mich nicht auf etwas anderes hin, das jetzt noch nicht gegeben ist und das 
ich durch mein Tun erst herstellen muß, sondern es trägt seinen Sinn in sich 
selbst. Leben wahrzunehmen, es zu empfangen und in sich wirksam werden 
zu lassen - das ist in sich selbst gut. Indem ich es geschehen lasse, erfahre 
ich, daß es gut und erfüllend ist. Ich werde deshalb nicht unruhig zu ande- 
rem hingetrieben, sondern kann dankbar bei dem verweilen, was mir jetzt 
gegeben ist. Ich kann den gegenwärtigen Augenblick auskosten und darin 
meine Seele sättigen lassen. Denn •das innere Verkosten und Schmecken der 
Dinge sättigt und befriedigt die Seele", wie Ignatius von Loyola sagt (Exer- 
zitien, Nr. 2). Muße ist ein Geschehen des •Genießens", wobei zu beachten 
ist, daß manche Dinge, die man •genießt", durchaus bitter sein können. Vor 
allem manche Heilkräuter schmecken bitter. Wer sie nicht genießen will, 
dem fehlen Lebensstoffe. Die Grundhaltung der Muße finde ich schön in 
einem kleinen Gedicht J. W. v. Goethes ausgedrückt, das die Überschrift 
•Eigentum" trägt: 

•Ich weiß, daß mir nichts angehört 
als der Gedanke, der ungestört 
in meiner Seele will fließen, 
und jeder günstige Augenblick, 



Muße - Weg zum Leben ' 

den mich ein liebendes Geschick 
von Grund auf läßt genießen." 

Ohne Widerstand das annehmen, was meiner Seele jetzt zufließen will, 
und es als Geschenk dankbar empfangen und verkosten - das ist das Ge- 
schehen, das wohl mit Muße gemeint ist. •Genießen", wie es hier verstan- 
den wird, bedeutet nicht ein egoistisches Verschlingen, In-sich-Hineinzie- 
hen, Ausnützen oder Ausbeuten des zu genießenden •Gegenstandes". Es ist 
ein dankbares Wahr-nehmen und Empfangen, in dem die Gabe in ihrer ei- 
genen inneren Qualität geachtet und der Geber anerkannt wird. Ohne Kon- 
sumdisziplin ist ein derartiges Genießen nicht möglich. 

Die konkreten Weisen, in denen solches geschieht, sind - wie das Leben 
selbst - sehr vielgestaltig. Es kann geschehen, wenn ich aufmerksam und 
offenen Herzens die Natur, einen Baum, ein Eichhörnchen, eine Hunde- 
blume (vgl. Wolfgang Borcherts Erzählung •Die Hundeblume") betrachte; 
oder wenn ich in körperlichen Übungen (Eutonie, Yoga, Tanz ...) meinen 
eigenen Körper und das in ihm pulsierende Leben erfahre; oder wenn ich 
mir durch einen Roman den Blick und das Herz für die Tiefe menschlichen 
Lebens öffnen lasse; oder wenn ich ein Kind anschaue und mich in sein ru- 
higes, schlummerndes Gesicht versenke - entsprechend dem Weihnachtslied 
von Paul Gerhardt: 

• Ich sehe dich mit Freude an 
und kann mich nicht satt sehen; 
und weil ich nun nichts weiter kann, 
bleib ich anbetend stehen. 
O daß mein Sinn ein Abgrund war, 
und meine Seel ein weites Meer, 
daß ich dich möchte fassen. " 

So singt Paul Gerhardt im Blick auf das Jesuskind in der Krippe. Aber 
Entsprechendes kann in mir vorgehen im Blick auf jedes Menschenkind. 
Und warum nur im Blick auf ein Kind? Warum nicht auch im Blick auf ei- 
nen alten Menschen, dem eine ganze Lebensgeschichte ins Gesicht ge- 
zeichnet ist? Ich kann vom Leben ergriffen und innerlich angerührt werden, 
wenn ich mich - vielleicht in der Erinnerung - auf die Gestalt und die Ge- 
schichte eines geliebten Menschen besinne. Die Beispiele ließen sich unbe- 
grenzt fortführen. 

Immer öffnet mich solches Geschehen - wenn es denn geschieht - zum 
Geheimnis des Lebens und seinem unausdenklichen Grund, den wir Gott 
nennen, hin; es bringt mich zugleich mit mir selbst und meiner eigenen Tiefe 
in Kontakt. Es ist ein Geschehen, in dem ich passiv geschehen lasse. •Muße 



Erhard Kunz 8 

ist die Haltung des empfangenden Vernehmens, der anschauenden, kontem- 
plativen Versenkung in das Seiende" (Josef Pieper, Muße und Kult. München 
1949, 52). •Die Muße ist nicht die Haltung dessen, der eingreift, sondern 
dessen, der sich öffnet; nicht dessen, der zupackt, sondern dessen, der los- 
läßt, der sich losläßt und überläßt - fast wie ein Schlafender sich überläßt 
(nur wer sich überläßt, vermag ja zu schlafen)" (ebd. 53 f)- Zugleich aber 
bin ich im Geschehen der Muße ganz tätig, weil ganz bejahend, ganz zu- 
stimmend. •Muße lebt aus der Bejahung. Muße ist nicht einfach dasselbe 
wie Nicht-Aktivität; sie ist nicht das gleiche wie Stille, auch nicht dasselbe 
wie innere Stille. Sie ist wie die Stille im Gespräch der Liebenden, das aus 
der Übereinstimmung sich nährt" (ebd. 55). Zustimmung zum Leben, Über- 
einstimmung mit dem Leben und seinem geheimnisvollen Grund - das ist 
die Seele dessen, was Muße meint. 

Spätestens hier mag sich Widerspruch regen. Wie kann man angesichts 
der dunklen Seiten des Lebens dem Leben zustimmen? Genügt dazu eine an- 
genehme eutonische Erfahrung oder der Anblick eines schlummernden Kin- 
des? Muße darf - wenn sie wahrhaftig bleiben will - das Dunkel und die 
Schrecken der Wirklichkeit nicht ausblenden. Sie muß auch die Grenzen, 
Risse und Brüche im Leben wahrnehmen und sich davon betreffen lassen. 
Aber wie? Hier scheint es mir hilfreich zu sein, das Geschehen der Muße, 
in dem wir uns das Leben geben lassen, als einen Weg zu verstehen, der ver- 
schiedene Phasen oder Aspekte umfaßt. Ich skizziere im folgenden kurz die 
Phasen. 

Der Weg der Muße 

1. Staunen 
Das zweckorientierte Tun wird unterbrochen und die innere Langeweile des 
Müßiggangs wird überwunden, wenn es mir gegeben wird, über das, was 
mir begegnet, zu staunen. Kinder haben eine Gabe zu staunen. Sie können 
vor einem Käfer, der über den Weg krabbelt, in die Knie gehen; sie können 
die farbigen Blumen, die auf ein Kissen gemalt sind, immer wieder bewun- 
dernd anschauen und betasten. Das Kleine und Unscheinbare erregt ihre 
Aufmerksamkeit und erfüllt sie mit Freude. Psychologen in den USA haben 
festgestellt, daß in unserer Zivilisation Kindern spätestens vom 3. Lebens- 
jahr an das Staunen systematisch ausgetrieben wird. Durch die Überfülle der 
ständig wechselnden Eindrücke geht die Fähigkeit verloren, die einzelnen 
Dinge und Ereignisse in ihrer Nicht-Selbstverständlichkeit wahrzunehmen 
und für ihr Dasein dankbar zu sein. Unsere Zivilisation vermittelt uns von 
Kindheit an den Eindruck, alles sei selbstverständlich. •Wer in einem Haus 
mit fließendem Leitungswasser lebt, hält Wasser für selbstverständlich. Und 



Muße - Weg zum Leben 9 

wer immer Geld in der Tasche hat, hält seine nächste Mahlzeit für selbst- 
verständlich. Unser Leben besteht aus der Annahme, die Erde würde uns 
ständig bedienen" (M. Fox, Schöpfungsspiritualität. Stuttgart 1993, 114). 
Josef Pieper bestimmt das Wesen des bürgerlichen Lebens als das •Für- 
selbstverständlich-Halten" (zitiert ebd.). Wir halten das Leben und das Sein 
für selbstverständlich. Dabei sind - genau bedacht - das Totsein und das 
Nichtsein das eigentlich Selbstverständliche. Wenn man bedenkt, wieviele 
Millionen Faktoren gegeben sein und zusammenspielen müssen, damit 
Leben entstehen und erhalten bleiben kann, dann ist Leben ganz und gar un- 
wahrscheinlich. Daß kein Leben ist, sondern der Tod herrscht, ist das, was 
eigentlich zu erwarten wäre. Und wie kann denn überhaupt etwas sein? Wir 
begreifen es nicht. Daß überhaupt etwas ist und nicht vielmehr nichts ist - 
das ist das Erstaunliche. Über das uns umgebende Leben, über die Schöp- 
fung in ihrer Unermeßlichkeit und über unser eigenes Dasein und unsere 
Wirkmöglichkeiten in dieser Schöpfung zu staunen - das ist der erste Schritt 
im Vollzug der Muße. 

2. Erleiden 
Wer sich im Staunen die Wirklichkeit geben läßt, wird sehr bald aber auch 
mit den dunklen Seiten dieser Wirklichkeit konfrontiert. Gerade in Muße- 
stunden können die Belastungen, Enttäuschungen, Unfertigkeiten des Le- 
bens mit großer Wucht ins Bewußtsein treten und die Aufmerksamkeit auf 
sich ziehen. Der innere Friede und die Freude, die man sich von der Muße 
erhofft hatte und die im Staunen anfanghaft gegeben waren, sind ver- 
schwunden. Statt dessen ist die Seele von Unruhe und Verwirrung be- 
herrscht. Für ein heiles Leben ist es wichtig, dieser Erfahrung nicht auszu- 
weichen. Wenn wir mit uns selbst und mit der Wirklichkeit insgesamt ver- 
söhnt sein wollen, müssen wir auch das Beunruhigende und Schmerzerre- 
gende wahrnehmen und es in seiner Wirklichkeit erspüren und durchleiden. 
Ignatius von Loyola betrachtete es als eine Gnade, wenn jemand in der 
•Mußezeit" der Exerzitien sogar das Böse, das in ihm ist und in das er ver- 
strickt ist, in seiner inneren Ungeordnetheit erfühlt und verspürt; um diese 
Gnade soll man beten (Exerzitien, Nr. 63, 57). Es kann sehr unangenehm 
sein, ist aber sehr heilsam, in die inneren dunklen Kammern der Seele her- 
abzusteigen und anzuschauen, was darin verborgen ist. Es mögen Erinne- 
rungen, Gefühle, Regungen sein, die das Idealbild, das wir von uns haben, 
erheblich beeinträchtigen. Es mögen Verwundungen sein, die uns zugefügt 
wurden und die im Verborgenen immer noch schmerzen und uns mit inne- 
rer Wut und Bitterkeit erfüllen. Es mögen Ängste sein, die uns mißtrauisch 
machen und uns hemmen, loszulassen und schöpferisch zu sein. Mit diesen 
inneren dunklen Wirklichkeiten gilt es in Kontakt zu kommen und sie von 



Erhard Kunz 10 

innen her zu erfassen und als die eigene, als meine Wirklichkeit anzuneh- 
men. Wenn der dunkle Bereich verdrängt und abgespalten wird, kann man 
nicht zu wirklicher innerer Ruhe kommen; denn dann wird man immer da- 
mit beschäftigt sein, diesen Bereich vor sich und vor anderen zu verschlei- 
ern. Alles, was man tut, wird auch den Zweck haben, die Verschleierung auf- 
rechtzuerhalten. So gewinnt alles einen zweckorientierten, der Muße entge- 
gengesetzten Charakter. Wirkliche Muße wird es ohne die Phase des Erlei- 
dens nicht geben. 

3. Vertrauensvoll sich überlassen 
Im Staunen nehmen wir die Wirklichkeit in ihrer bewundernswerten Schön- 
heit wahr. Zugleich erfahren wir erleidend die dunklen, bedrohlichen Ab- 
gründe des Lebens. Wenn wir uns die Wirklichkeit geben lassen, tritt beides 
auf uns zu: Licht und Dunkel, anziehende Schönheit und abstoßende Häß- 
lichkeit, Leben und Tod. Bleibt beides sich widersprechend nebeneinander 
stehen? Wird uns in der Muße letztlich nur der Widerspruch bewußt? Wir 
können von uns aus den Riß, der uns selbst und die Wirklichkeit als ganze 
durchzieht, nicht beseitigen. Wir müssen ihn von uns aus als unsere Wirk- 
lichkeit annehmen. Aber es ist ein Geschenk, wenn wir uns mit und in die- 
ser widersprüchlichen Wirklichkeit loslassen können, um uns dem Urgrund 
des Lebens zu überlassen - vertrauend, daß dieser Urgrund, der Urgrund des 
Lebens! - beides umfängt, Licht und Dunkel, Leben und Tod. Dieses ver- 
trauensvolle Loslassen und Sichüberlassen ist das, was in biblischer Spra- 
che Glauben heißt. Solcher Glaube ist die eigentliche Wurzel der Ruhe oder 
der Muße: •Wer glaubt, der braucht nicht zu fliehen", der braucht nicht zu 
hasten (Jes 28,16); er findet Ruhe und Rast und kommt zum •Ort der Erho- 
lung" (vgl. Jes 28,12). 

4. Schöpferisch handeln 
Wer den Widerspruch von Leben und Tod nicht verdrängt, sondern ihn er- 
leidet und sich darin vertrauensvoll überlassen kann, gewinnt eine neue Frei- 
heit, die Freiheit, von innen heraus zu handeln und tätig zu werden. Zum 
Weg der Muße gehört das Freiwerden zu kreativem Handeln, zu schöpferi- 
schem Gestalten, zu musischer Betätigung. Wem es gegeben wird, in den 
Widersprüchlichkeiten des Lebens nicht zu verzweifeln und sich nicht zu 
verhärten, sondern sich vertrauend loszulassen, in dem lösen sich innere 
Fesseln und Hemmungen. In ihm bricht ein Quell auf, der dazu drängt, ein 
Wort zu sagen (vgl. 2 Kor 4, 13: •Wir glauben, darum reden wir"), ein Lied 
zu singen, ein Bild zu malen oder auch nur - und es wäre keineswegs das 
Geringste - Tränen zu weinen, Tränen, die aus dem inneren Quell fließen, 
Tränen der getrösteten Trauer, Tränen der Freude. Immer will sich die in- 



Muße - Weg zum Leben 11 

nere Erfahrung äußern; und erst wenn sie sich in einem schöpferischen Tun, 
das dem Herzen entspringt, ausgedrückt und dargestellt hat, ist das Innere 
wirklich befreit. Solches Tun kann im Unterschied zu dem zweckorientier- 
ten Handeln als darstellendes Handeln bezeichnet werden. Sein Sinn ist im 
Vollzug selbst gegeben. Ich singe, weil es mir Freude macht, und nicht 
(primär), weil ich etwas erreichen will. 

Die innere Freiheit, die aus dem Vertrauen wächst, wird sich auch auf das 
geforderte zweckgerichtete Handeln auswirken und es von innen her verän- 
dern. Das zweckgerichtete Handeln mit seiner Un-ruhe und Sorge wird in 
eine tiefere Ruhe und Sorglosigkeit aufgenommen. Ich werde mich dann 
zum Beispiel mit dem Thema Muße nicht mehr nur deshalb beschäftigen, 
weil ich in einer Woche ein Referat darüber halten muß, sondern weil es ein 
höchst anregendes Thema ist, das mir selbst Freude macht und mir selbst 
sehr viel gibt. So wirkt sich die Muße auch auf das zweckorientierte Han- 
deln heilend aus. Im Idealfall wird es selbst zu einem Handeln, das seinen 
Sinn in sich selbst trägt, weil es aus der Freude an Gott heraus entsteht und 
so einfach zur Ehre Gottes geschieht. 

5. Einstimmen 
Wenn die bisher genannten Schritte vollzogen sind, wird man sich mit sich 
und dem Leben insgesamt in Übereinstimmung finden. Die •Zustimmung 
zum Lebensganzen", die die Muße charakterisiert (W. Zauner, Art. •Muße", 
in: Praktisches Lexikon der Spiritualität, 897), wächst auf dem skizzierten 
Weg. Wenn die Schritte wenigstens anfanghaft vollzogen sind, wird man 
schließlich sagen können: •Das Leben ist gut"; oder mit den Worten, in die 
Hölderlins Gedicht über die Muße (übrigens ebenfalls die Beschreibung ei- 
nes Weges!) endet: •Leben! Leben der Welt! ... Glücklich wohn ich in dir." 
Wer so sprechen kann, nimmt jetzt schon teil an der Zustimmung Gottes, der 
am 7. Schöpfungstag sein Werk vollendete und ruhte, also Muße hielt. In der 
biblischen Tradition ist daher jeder 7. Tag eine dringliche Einladung, Ruhe 
zu halten und schon jetzt in die Muße Gottes einzutreten. 

Wenn man bedenkt, wie unerläßlich für ein erfülltes menschliches Leben 
die Vollzüge sind, die mit dem Wort Muße gemeint sind, dann versteht man 
die Dringlichkeit, mit der der mittelalterliche •Feiertagschristus" die Unter- 
brechung zweckorientierten Handelns erwartet. 

Wer keine Muße hält, sondern immer nur von Sorge getrieben tätig ist, wi- 
derspricht Jesus, der uns zuruft: •Sorgt nicht ängstlich ... Betrachtet die Vö- 
gel des Himmels ... und schaut auf die Lilien des Feldes" (Mt 6,25-29).* 

* Impulsreferat - gehalten bei einem Besinnungswochenende, entnommen aus der Zeitschrift 
•Hirschberg", Dezember 1993. 




