70 Jahre ,, Geist und Leben 3

Formel bringen. ,,Die christliche Wahrheit unterscheidet sich (ndmlich) von
allen tibrigen Lehren darin, daB sie die Weisheit nicht in eine mittelmaBige
Neutralitdt setzt, sondern in scheinbar widerspriichliche Gestimmtheiten,
die jeweils bis zur duflersten Intensitit vorangetricben erscheinen: Freude
und Bufle, Stolz und Demut, Liebe und Verzicht usf. Wie iiber ein Kreuz
ausgespannt, erleidet der Mensch dessen duflerste Spannung und ausdeh-
nende Kraft nach allen Richtungen hin.* (Gilbert Keith Chesterton).

Mulle — Weg zum Leben

Erhard Kunz, Frankfurt a. Main

~Mufle als Lebenshilfe“. Bei der Vorbereitung ist mir klargeworden, da
diese Formulierung der Bedeutung der MuBe fiir unser Leben nicht gerecht
wird. Wenn Mufle fiir unser Leben nur eine Hilfe ist, dann kann es offenbar
Leben grundsiitzlich auch ohne MuBle geben. In Wirklichkeit — so denke ich
jetzt — ist das, was mit MuBe gemeint ist, ein Lebensvollzug und eine Le-
benshaltung, ohne die es gutes, erfiilltes Leben gar nicht geben kann. Ohne
MuBe mogen wir vielleicht iiberleben; aber der Zugang zum eigentlichen
Leben ist uns verschlossen. In der Mufie finden wir den Weg zum Leben
selbst. Deshalb ist MuBSe nicht — wie es in der alten griechischen Kultur ver-
standen wurde -~ eine Lebensweise, die nur einer bestimmten Klasse (nim-
lich den freien Biirgern) zukommt, wihrend andere (nidmlich die Sklaven)
von ihr ausgeschlossen sind; sondern sie ist eine vom Leben selbst zuge-
messene und daher dringlich ,,gemuBte* Haltung. (Damit deute ich in etwas
eigenwilliger Weise die sprachliche Herkunft des deutschen Wortes MuBe
an: Es entspringt dem Wortstamm, der sich auch in ,,messen*, ,, MaB*“ und
-miissen* findet.)



Erhard Kunz 4

Wie wichtig friilheren Zeiten die Mufle war, ist mir in den letzten Som-
merferien beim Besuch der alten karolingischen Kirche Mistail bei Nieder-
kastel in Graubiinden deutlich geworden. An einer Wand der Kirche befin-
det sich ein mittelalterliches Fresko, das einen sogenannten ,Feiertags-
christus® darstellt. Jesus wird wie an der Geiflelsdule nackt, nur mit einem
Lendentuch bekleidet, als Leidender dargestellt. Aber nicht Geifielschlige
fallen auf ihn nieder, sondern er ist von Werkzeugen aus dem biuerlichen
und handwerklichen Lebensbereich umgeben und wird von ihnen bedréngt:
von Pflug, Egge, Hacke, Hammer, Sdge, Backtrog usw. Er steht mit bloBen
FiiBen auf der Schneide einer Sense. Christus leidet — so will das Bild aus-
driicken —, weil Menschen an Sonn- und Feiertagen arbeiten, anstatt Ruhe
und MuBe zu halten. Die sonntigliche Ruhe und MulBe ist fiir christliches
Leben so wichtig, daB Christus Leiden zufiligt, wer das Gebot der Ruhe
miBachtet.

Mufle — unterschieden von tweckgerichtetem Handeln

Was ist nun mit Mufe gemeint? MuBie unterscheidet sich zunéchst einmal
von zweckgerichteter Tatigkeit und Arbeit. Bei zweckgerichteter Arbeit tue
ich etwas, um einen Zweck zu erreichen, der aullerhalb des Tuns selbst liegt.
Ich will durch mein Handeln etwas herstellen, was nicht schon da ist. Man
bezeichnet zweckgerichtetes Handeln deshalb auch als herstellendes Han-
deln. Ich strebe dabei etwas an, das nicht schon im Tun selbst gegeben und
verwirklicht ist. Zum Beispiel beschiftige ich mich jetzt, da ich dieses Re-
ferat ausarbeite, mit dem Thema Mufle, weil ich in einer Woche ein Referat
zu diesem Thema zu halten habe. Der Zweck meiner Titigkeit ist das in
einer Woche zu haltende Referat. Was ich jetzt tue, ruht also nicht einfach
in sich, sondern ist auf anderes ausgerichtet, wird von anderem bestimmt
und wird von dorther gemessen. Ich mufl zum Beispiel mit der Vorbereitung
rechtzeitig fertig werden; ich mufl Gedanken entwickeln und sie so konzi-
pieren, daB sie den Horerinnen und Horern des Referates verstiandlich wer-
den und ihnen moglichst etwas sagen. Zweckgerichtetes Tun wird von dem
auBerhalb liegenden Zweck angefordert und beansprucht. Es ist deshalb von
einer gewissen Unruhe erfiillt; denn es ruht ja nicht in sich selbst. Und es ist
von einer mehr oder weniger groflen Sorge geprigt, von der Sorge ndmlich,
dem anfordernden Zweck auch gerecht zu werden. Zweckgerichtetes Tun
bringt deshalb eine gewisse Belastung mit sich, die jeweils unterschiedlich
empfunden wird.

Aufgrund der Erfordernisse des Lebens ist ein groBer Teil unserer ge-
wohnlichen Titigkeit zweckorientiertes Tun. Wir sind gehalten, durch unser
Tun Zwecke zu erreichen, die auBerhalb des Tuns selbst liegen. Zum Bei-



Mufe — Weg zum Leben 5

spiel suchen wir als Pidagogen, Politiker, Berater oder Prediger durch un-
ser Reden Menschen zu beeinflussen und sie zu bestimmtem Verhalten zu
bewegen. Als Betriebsleiter wollen wir durch unsere Planungen und Anord-
nungen erreichen, daB im Betrieb effektiv gearbeitet wird und der Betrieb
Bestand hat. Durch unsere Titigkeit in Haus und Familie wollen wir unse-
ren Familienmitgliedern ein angenehmes Zuhaunse schaffen. Durch unsere
Berufsarbeit wollen wir unseren Lebensunterhalt verdienen. Vielleicht wol-
len wir durch manches, was wir tun, auch unser Image pflegen und unser
Ansehen steigern. Auch solches Handeln, durch das wir unsere eigene Per-
son und unsere eigenen Interessen gegeniiber anderen durchsetzen wollen,
ist zweckorientiertes Handeln.

Weil alle diese Zwecke immer auch bedroht und gefihrdet sind und weil
nie sicher ist, ob wir sie durch unser Tun auch tatsdchlich erreichen, enthélit
das zweckorientierte Handeln immer eine gewisse Unsicherheit, die sich in
Hast dufern und bis zur Hektik steigern kann. Und vor allem: Weil zweck-
gerichtetes Tun auf etwas anderes ausgerichtet ist, das jetzt im Tun selbst
noch gar nicht gegeben ist, deshalb kann solches Tun allein (d. h. wenn es
nicht von der Lebenshaltung der MuBle getragen und beseelt wird) keine
wirkliche Erfiillung geben. Das eigentlich Angezielte ist ja immer noch ab-
wesend, steht ja noch aus. So kann zweckgerichtetes Tun allein die Seele
nicht erfiillen und sittigen. Es bleibt ein Unbefriedigtsein, das leicht dazu
antreiben kann, immer neue Zwecke anzustreben, um so die innere Uner-
fiilltheit zu iiberwinden, was aber nicht gelingen kann. Wer seinen Lebens-
inhalt vor allem in zweckorientierter Tétigkeit sucht, mu notwendig uner-
fiillt bleiben. Hier liegt wohl eine Wurzel der verschiedenen Siichte, die in
Menschen eindringen und sie beherrschen kénnen.

MuBe bedeutet nun ein — zeitweiliges — Freisein von zweckgerichteter
Titigkeit. Die Arbeit mit ihrer Unruhe, Sorge und Belastung wird unterbro-
chen und hinter sich gelassen. Es wird innegehalten. Es ist ein freier Zeit-
raum gegeben, der nicht durch Forderungen von auflen bestimmt und be-
herrscht ist. Zur MuBe gehort, daB ich nichts blol deshalb tue, weil ich es
tun muB.

Muf3e — unterschieden von Miifiggang

Der durch die Unterbrechung zweckgerichteter Arbeit entstandene Freiraum
wird nun aber in der MuBe nicht einfach durch Nichtstun ,,gefiilit*. MuBe ist
durchaus nicht dasselbe wie Miiliggang, der bekanntlich als aller Laster An-
fang gilt. ,,MiiBiggang ist ein Feind der Seele®, heiBt es in der Benediktre-
gel (Kapitel 48). ,,Deshalb sollen sich die Briider beschiftigen: zu bestimm-
ten Zeiten mit Handarbeit, zu bestimmten anderen Stunden mit heiliger Le-



Erhard Kunz 6

sung.“ BloBes Nichtstun erzeugt Langeweile und UberdruB, die ihrerseits
nach ablenkenden Beschiftigungen rufen, deren Zweck es ist, die durch die
Unterbrechung der Arbeit entstandene Leere zu vertreiben. Manche Freizeit-
aktivititen sind — zwar in anderer Weise als die Berufsarbeit — doch wie-
derum blofl zweckorientiertes Handeln: Sie haben den Zweck, die innere
Ode vergessen zu lassen und zu verdringen. Sie heben die innere Unruhe
und das Getriebensein von Sorge nicht auf, sondern steigern es vielleicht so-
gar noch. Jedenfalls entsteht durch sie keine neue, tiefere, erfiillendere
Weise zu handeln und zu leben.

Mupe: das Leben empfangen und bejahen

In der MuBe tritt an die Stelle zweckorientierten Handelns nicht die reine
Untitigkeit, sondern eine neue, andere Weise sich zu verhalten. Die innere
Einstellung wird verindert. Es kommt zu einer Umkehr, einer Wende. An-
statt mich blof} sorgenvoll zu bemiihen und anzustrengen, durch Tun einen
Zweck zu erreichen, lasse ich mir jetzt das Leben geben. MuBe ist ein Ge-
schehen, in dem ich Leben, das mich umgibt und in mir anwesend ist, wahr-
nehme, mich von ihm erfiillen und beschenken lasse und ihm zustimme. In
der Mufle versuche ich nicht, Leben zu beeinflussen, zu manipulieren, zu be-
herrschen, sondern ich nehme es in Ehrfurcht an. Solches Geschehen ordnet
mich nicht auf etwas anderes hin, das jetzt noch nicht gegeben ist und das
ich durch mein Tun erst herstellen muB, sondern es trigt seinen Sinn in sich
selbst. Leben wahrzunehmen, es zu empfangen und in sich wirksam werden
zu lassen — das ist in sich selbst gut. Indem ich es geschehen lasse, erfahre
ich, daB es gut und erfiillend ist. Ich werde deshalb nicht unruhig zu ande-
rem hingetrieben, sondern kann dankbar bei dem verweilen, was mir jetzt
gegeben ist. Ich kann den gegenwirtigen Augenblick auskosten und darin
meine Seele sittigen lassen. Denn ,,das innere Verkosten und Schmecken der
Dinge sittigt und befriedigt die Seele®, wie Ignatius von Loyola sagt (Exer-
zitien, Nr. 2). MuBe ist ein Geschehen des ,,GenieBens®, wobei zu beachten
ist, dal manche Dinge, die man ,,genieBt“, durchaus bitter sein kénnen. Vor
allem manche Heilkriduter schmecken bitter. Wer sie nicht genieBen will,
dem fehlen Lebensstoffe. Die Grundhaltung der MuBe finde ich schén in
einem kleinen Gedicht J. W. v. Goethes ausgedriickt, das die Uberschrift
HElgentum' tragt:

»Ich weif3, daf3 mir nichts angehirt
als der Gedanke, der ungestort

in meiner Seele will fliefen,

und jeder giinstige Augenblick,



Mufle — Weg zum Leben 7

den mich ein liebendes Geschick
von Grund auf lidfit genieflen.

Ohne Widerstand das annehmen, was meiner Seele jetzt zuflieBen will,
und es als Geschenk dankbar empfangen und verkosten — das ist das Ge-
schehen, das wohl mit MuBe gemeint ist. ,,GenieBen®, wie es hier verstan-
den wird, bedeutet nicht ein egoistisches Verschlingen, In-sich-Hineinzie-
hen, Ausniitzen oder Ausbeuten des zu genieBenden ,,Gegenstandes®. Es ist
ein dankbares Wahr-nehmen und Empfangen, in dem die Gabe in ihrer ei-
genen inneren Qualitit geachtet und der Geber anerkannt wird. Ohne Kon-
sumdisziplin ist ein derartiges GenieBen nicht moglich.

Die konkreten Weisen, in denen solches geschieht, sind — wie das Leben
selbst — sehr vielgestaltig. Es kann geschehen, wenn ich aufmerksam und
offenen Herzens die Natur, einen Baum, ein Eichhornchen, eine Hunde-
blume (vgl. Wolfgang Borcherts Erzihlung ,,Die Hundeblume*) betrachte;
oder wenn ich in korperlichen Ubungen (Eutonie, Yoga, Tanz ...) meinen
eigenen Korper und das in ihm pulsierende Leben erfahre; oder wenn ich
mir durch einen Roman den Blick und das Herz fiir die Tiefe menschlichen
Lebens 6ffnen lasse; oder wenn ich ein Kind anschaue und mich in sein ru-
higes, schlummerndes Gesicht versenke — entsprechend dem Weihnachtslied
von Paul Gerhardt:

Ich sehe dich mit Freude an

und kann mich nicht satt sehen;
und weil ich nun nichts weiter kann,
bleib ich anbetend stehen.

O daf3 mein Sinn ein Abgrund wiir,
und meine Seel ein weites Meer,
daf3 ich dich mochte fassen.

So singt Paul Gerhardt im Blick auf das Jesuskind in der Krippe. Aber
Entsprechendes kann in mir vorgehen im Blick auf jedes Menschenkind.
Und warum nur im Blick auf ein Kind? Warum nicht auch im Blick auf ei-
nen alten Menschen, dem eine ganze Lebensgeschichte ins Gesicht ge-
zeichnet ist? Ich kann vom Leben ergriffen und innerlich angeriihrt werden,
wenn ich mich — vielleicht in der Erinnerung — auf die Gestalt und die Ge-
schichte eines geliebten Menschen besinne. Die Beispiele lieBen sich unbe-
grenzt fortfiihren.

Immer offnet mich solches Geschehen — wenn es denn geschieht — zum
Geheimnis des Lebens und seinem unausdenklichen Grund, den wir Gott
nennen, hin; es bringt mich zugleich mit mir selbst und meiner eigenen Tiefe
in Kontakt. Es ist ein Geschehen, in dem ich passiv geschehen lasse. ,,MuBe



Erhard Kunz 8

ist die Haltung des empfangenden Vernehmens, der anschauenden, kontem-
plativen Versenkung in das Seiende* (Josef Pieper, Mufe und Kult. Miinchen
1949, 52). ,.Die MuBe ist nicht die Haltung dessen, der eingreift, sondern
dessen, der sich 6ffnet; nicht dessen, der zupackt, sondern dessen, ‘der los-
14Bt, der sich loslaBt und iiberldBt — fast wie ein Schlafender sich iiberliBt
(nur wer sich iiberldfit, vermag ja zu schlafen)“ (ebd. 53 f). Zugleich aber
bin ich im Geschehen der MuBe ganz titig, weil ganz bejahend, ganz zu-
stimmend. ,,Mufle lebt aus der Bejahung. MuBe ist nicht einfach dasselbe
wie Nicht-Aktivitit; sie ist nicht das gleiche wie Stille, auch nicht dasselbe
wie innere Stille. Sie ist wie die Stille im Gespriach der Liebenden, das aus
der Ubereinstimmung sich nihrt* (ebd. 55). Zustimmung znm Leben, Uber-
einstimmung mit dem Leben und seinem geheimnisvollen Grund — das ist
die Seele dessen, was MuBe meint.

Spitestens hier mag sich Widerspruch regen. Wie kann man angesichts
der dunklen Seiten des Lebens dem Leben zustimmen? Geniigt dazu eine an-
genehme eutonische Erfahrung oder der Anblick eines schlummernden Kin-
des? MuBe darf — wenn sie wahrhaftig bleiben will — das Dunkel und die
Schrecken der Wirklichkeit nicht ausblenden. Sie muf auch die Grenzen,
Risse und Briiche im Leben wahrnehmen und sich davon betreffen lassen.
Aber wie? Hier scheint es mir hilfreich zu sein, das Geschehen der MuBe,
in dem wir uns das Leben geben lassen, als einen Weg zu verstehen, der ver-
schiedene Phasen oder Aspekte umfaBt. Ich skizziere im folgenden kurz die
Phasen.

Der Weg der Mufie

1. Staunen

Das zweckorientierte Tan wird unterbrochen und die innere Langeweile des
MiBiggangs wird iiberwunden, wenn es mir gegeben wird, iiber das, was
mir begegnet, zu staunen. Kinder haben eine Gabe zu staunen. Sie kénnen
vor einem Kiifer, der iiber den Weg krabbelt, in die Knie gehen; sie konnen
die farbigen Blumen, die auf ein Kissen gemalt sind, immer wieder bewun-
dernd anschauen und betasten. Das Kleine und Unscheinbare erregt ihre
Aufmerksamkeit und erfiillt sie mit Freude. Psychologen in den USA haben
festgestellt, daB in unserer Zivilisation Kindern spitestens vom 3. Lebens-
jahr an das Staunen systematisch ausgetrieben wird. Dorch die Uberfiille der
stdndig wechselnden Eindriicke geht die Fihigkeit verloren, die einzelnen
Dinge und Ereignisse in ihrer Nicht-Selbstverstindlichkeit wahrzunehmen
und fiir ihr Dasein dankbar zu sein. Unsere Zivilisation vermittelt uns von
Kindheit an den Eindruck, alles sei selbstverstindlich. ,,Wer in einem Haus
mit flieBendem Leitungswasser lebt, hilt Wasser fiir selbstverstindlich. Und



Mufie — Weg zum Leben 9

wer immer Geld in der Tasche hat, hilt seine nichste Mahlzeit fiir selbst-
verstiandlich. Unser Leben besteht aus der Annahme, die Erde wiirde uns
stindig bedienen* (M. Fox, Schopfungsspiritualitit. Stuttgart 1993, 114).
Josef Pieper bestimmt das Wesen des biirgerlichen Lebens als das ,.Fiir-
selbstverstdndlich-Halten* (zitiert ebd.). Wir halten das Leben und das Sein
fiir selbstverstindlich. Dabei sind — genau bedacht — das Totsein und das
Nichtsein das eigentlich Selbstverstindliche. Wenn man bedenkt, wieviele
Millionen Faktoren gegeben sein und zusammenspielen miissen, damit
Leben entstehen und erhalten bleiben kann, dann ist Leben ganz und gar un-
wahrscheinlich. Dal} kein Leben ist, sondern der Tod herrscht, ist das, was
eigentlich zu erwarten wire. Und wie kann denn iiberhaupt etwas sein? Wir
begreifen es nicht. Daf} iiberhaupt etwas ist und nicht vielmehr nichts ist —
das ist das Erstaunliche. Uber das uns umgebende Leben, iiber die Schdp-
fung in ihrer UnermeBlichkeit und iiber unser eigenes Dasein und unsere
Wirkmoglichkeiten in dieser Schopfung zu staunen — das ist der erste Schritt
im Vollzug der Mufe.

2. Erleiden

Wer sich im Staunen die Wirklichkeit geben liBt, wird sehr bald aber auch
mit den dunklen Seiten dieser Wirklichkeit konfrontiert. Gerade in MuBe-
stunden koénnen die Belastungen, Enttauschungen, Unfertigkeiten des Le-
bens mit groler Wucht ins BewuBtsein treten und die Aufmerksamkeit auf
sich ziehen. Der innere Friede und die Freude, die man sich von der MuBe
erhofft hatte und die im Staunen anfanghaft gegeben waren, sind ver-
schwunden. Statt dessen ist die Seele von Unruhe und Verwirrung be-
herrscht. Fiir ein heiles Leben ist es wichtig, dieser Erfahrung nicht auszu-
weichen. Wenn wir mit uns selbst und mit der Wirklichkeit insgesamt ver-
sOhnt sein wollen, miissen wir auch das Beunruhigende und Schmerzerre-
gende wahrnehmen und es in seiner Wirklichkeit erspiiren und durchleiden.
Ignatius von Loyola betrachtete es als eine Gnade, wenn jemand in der
»MuBezeit” der Exerzitien sogar das Bose, das in ihm ist und in das er ver-
strickt ist, in seiner inneren Ungeordnetheit erfiihlt und verspiirt; um diese
Gnade soll man beten (Exerzitien, Nr. 63, 57). Es kann sehr unangenehm
sein, ist aber sehr heilsam, in die inneren dunklen Kammern der Seele her-
abzusteigen und anzuschauen, was darin verborgen ist. Es mdgen Erinne-
rungen, Gefiihle, Regungen sein, die das Idealbild, das wir von uns haben,
erheblich beeintrichtigen. Es mogen Verwundungen sein, die uns zugefiigt
wurden und die im Verborgenen immer noch schmerzen und uns mit inne-
rer Wut und Bitterkeit erfiillen. Es mogen Angste sein, die uns miBtrauisch
machen und uns hemmen, loszulassen und schdpferisch zu sein. Mit diesen
inneren dunklen Wirklichkeiten gilt es in Kontakt zu kommen und sie von



Erhard Kunz 10

innen her zu erfassen und als die eigene, als meine Wirklichkeit anzuneh-
men. Wenn der dunkle Bereich verdringt und abgespalten wird, kann man
nicht zu wirklicher innerer Ruhe kommen; denn dann wird man immer da-
mit beschiftigt sein, diesen Bereich vor sich und vor anderen zu verschlei-
ern. Alles, was man tut, wird auch den Zweck haben, die Verschleierung auf-
rechtzuerhalten. So gewinnt alles einen zweckorientierten, der MuBe entge-
gengesetzten Charakter. Wirkliche Mufle wird es ohne die Phase des Erlei-
dens nicht geben.

3. Vertrauensvoll sich iiberlassen

Im Staunen nehmen wir die Wirklichkeit in ihrer bewundernswerten Schon-
heit wahr. Zugleich erfahren wir erleidend die dunklen, bedrohlichen Ab-
griinde des Lebens. Wenn wir uns die Wirklichkeit geben lassen, tritt beides
auf uns zu: Licht und Dunkel, anzichende Schonheit und abstoende Hil-
lichkeit, Leben und Tod. Bleibt beides sich widersprechend nebeneinander
stechen? Wird uns in der MuBe letztlich nur der Widerspruch bewuBBt? Wir
konnen von uns aus den RiB, der uns selbst und die Wirklichkeit als ganze
durchzieht, nicht beseitigen. Wir miissen ihn von uns aus als unsere Wirk-
lichkeit annehmen. Aber es ist ein Geschenk, wenn wir uns mit und in die-
ser widerspriichlichen Wirklichkeit loslassen kénnen, um uns dem Urgrund
des Lebens zu iiberlassen — vertrauend, daB dieser Urgrund, der Urgrund des
Lebens! — beides umfingt, Licht und Dunkel, Leben und Tod. Dieses ver-
trauensvolle Loslassen und Sichiiberlassen ist das, was in biblischer Spra-
che Glauben heifit. Solcher Glaube ist die eigentliche Wurzel der Ruhe oder
der MuBe: ,,Wer glaubt, der braucht nicht zu fliehen®, der braucht nicht zu
hasten (Jes 28, 16); er findet Ruhe und Rast und kommt zum ,,Ort der Erho-
lung* (vgl. Jes 28, 12).

4., Schopferisch handeln

Wer den Widerspruch von Leben und Tod nicht verdringt, sondern ihn er-
leidet und sich darin vertrauensvoll iiberlassen kann, gewinnt eine neue Frei-
heit, die Freiheit, von innen heraus zu handeln und titig zu werden. Zum
Weg der MuBe gehort das Freiwerden zu kreativem Handeln, zu schopferi-
schem Gestalten, zu musischer Betitigung. Wem es gegeben wird, in den
Widerspriichlichkeiten des Lebens nicht zu verzweifeln und sich nicht zu
verhirten, sondern sich vertrauend loszulassen, in dem 19sen sich innere
Fesseln und Hemmungen. In ihm bricht ein Quell auf, der dazu dréngt, ein
Wort zu sagen (vgl. 2 Kor 4, 13: ,,Wir glauben, darum reden wir*), ein Lied
zu singen, ein Bild zu malen oder auch nur — und es wire keineswegs das
Geringste — Trinen zu weinen, Trinen, die aus dem inneren Quell flieBen,
Trinen der getrosteten Trauer, Tridnen der Freude. Immer will sich die in-



Mufie — Weg zum Leben 11

nere Erfahrung duBern; und erst wenn sie sich in einem schopferischen Tun,
das dem Herzen entspringt, ausgedriickt und dargestellt hat, ist das Innere
wirklich befreit. Solches Tun kann im Unterschied zu dem zweckorientier-
ten Handeln als darstellendes Handeln bezeichnet werden. Sein Sinn ist im
Vollzug selbst gegeben. Ich singe, weil es mir Frende macht, und nicht
(primdr), weil ich etwas erreichen will.

Die innere Freiheit, die aus dem Vertrauen wichst, wird sich auch auf das
geforderte zweckgerichtete Handeln answirken und es von innen her verén-
dern. Das zweckgerichtete Handeln mit seiner Un-ruhe und Sorge wird in
eine tiefere Ruhe und Sorglosigkeit aufgenommen. Ich werde mich dann
zum Beispiel mit dem Thema MuBe nicht mehr nur deshalb beschiftigen,
weil ich in einer Woche ein Referat dariiber halten muf8, sondern weil es ein
héchst anregendes Thema ist, das mir selbst Freunde macht nnd mir selbst
sehr viel gibt. So wirkt sich die MuBe auch auf das zweckorientierte Han-
deln heilend aus. Im Idealfall wird es selbst zu einem Handeln, das seinen
Sinn in sich selbst trigt, weil es aus der Freude an Gott heraus entsteht und
so einfach zur Ehre Gottes geschieht.

5. Einstimmen

Wenn die bisher genannten Schritte vollzogen sind, wird man sich mit sich
und dem Leben insgesamt in Ubereinstimmnng finden. Die ,,Zustimmung
zum Lebensganzen®, die die MuBe charakterisiert (W. Zauner, Art. ,, Mufie “,
in: Praktisches Lexikon der Spiritualitdt, 897), wichst auf dem skizzierten
Weg. Wenn die Schritte wenigstens anfanghaft vollzogen sind, wird man
schlieilich sagen konnen: ,,Das Leben ist gut*“; oder mit den Worten, in die
Holderlins Gedicht iiber die Mulle (iibrigens ebenfalls die Beschreibung ei-
nes Weges!) endet: ,,Leben! Leben der Welt! ... Gliicklich wohn ich in dir.*
Wer so sprechen kann, nimmt jetzt schon teil an der Zustimmung Gottes, der
am 7. Schopfungstag sein Werk vollendete und ruhte, also Mufle hielt. In der
biblischen Tradition ist daher jeder 7. Tag eine dringliche Einladung, Ruhe
zu halten und schon jetzt in die MuBle Gottes einzutreten.

Wenn man bedenkt, wie unerldBlich fiir ein erfiilltes menschliches Leben
die Vollziige sind, die mit dem Wort MufBle gemeint sind, dann versteht man
die Dringlichkeit, mit der der mittelalterliche ,,Feiertagschristus* die Unter-
brechung zweckorientierten Handelns erwartet.

Wer keine Mule hilt, sondern immer nur von Sorge getrieben titig ist, wi-
derspricht Jesus, der uns zuoruft: ,,Sorgt nicht dngstlich ... Betrachtet die V6-
gel des Himmels ... und schaut aof die Lilien des Feldes* (Mt 6,25-29).*

* Impulsreferat — gehalten bei einem Besinnungswochenende, entnommen aus der Zeitschrift
, Hirschberg “, Dezember 1993.





