Existentialethik —
spirituelle Mitte der Moraltheologie

Bernhard Fraling, Miinster

Man mag den Eindruck haben, andere Probleme hitten das im Thema ange-
deutete weithin verdriangt: Bioethik,! Ethik der Kommunikation, Sexual-
ethik weisen auf Bereiche hin, in denen sich aufgrund neuester Entwicklun-
gen auch die aktuellsten Fragen stellen. Hinter diesen scheinen andere Uber-
legungen in den Hintergrund zu treten. Dabei 148¢ sich leicht feststellen, daB
die epochalen Griinde, die zur Ausbildung der Existentialethik gefithrt ha-
ben, durchauns noch gelten. Es 146t sich iiberdies zeigen, dal die formalen
Regeln einer Existentialethik Dialogmdéglichkeiten mit anderen wichtigen
ethischen Ansitzen eréffnen. Dies soll im folgenden versucht werden.?

1. Das Entstehen der Existentialethik im Spannungsfeld
von Normen- und Situationsethik

a) Das Ethos im Umbruch unserer Zeit

Die Flut der Biicher, die versuchen, unsere Epoche, das zwanzigste Jahr-
hundert, als eine Zeit des Umbruchs darzustellen, ist nicht mehr zu iiber-
schauen. Versuche sind aus unterschiedlichen Perspektiven gemacht wor-
den, die Inhalte der Verdnderung bewuBt zu machen. Die Moderne sieht man
durch die Postmoderne abgeldst, die alte Zeit durch das ,,new age* allmih-
lich verdridngt. Aus soziologischen Versuchen sind neue Benennungen be-
kannt geworden; man spricht von der Risiko-* und von der Erlebnisgesell-
schaft* und findet das ,,Chaos der Liebe* ,,ganz normal*>. Man konnte fort-
fahren. Literatur® und Philosophie sind sich einig darin, da die moderne ar-
beitsteilige Industriekultur Lebensverhiltnisse geschaffen hat, die kaum

' Im neuen LThK findet sich z.B. ein 3-spaltiger Artikel Bioethik; das Stichwort Existenti-
alethik fehlt vollig.

* Im wesentlichen sind die folgenden Uberlegungen im Rahmen einer Abschiedsvorlesung
vorgetragen worden und tragen daher einige Spuren des miindlichen Vortrags, die hier nicht
verwischt werden sollten.

* U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/M 1986.

* G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt/New
York 1995.

7 U. Beck/E. Beck-Gernsheim, Das ganz normale Chaos der Liebe (st 1725). Frankfurt/M
1990.

¢ Hier wiire an Kafka insbesondere zu erinnern.



Existentialethik — spirituelle Mitte der Moraltheologie 13

mehr zu durchschauen sind. Die sekundidren Systeme drohen, den Menschen
vollig zu beherrschen.” Die anonymen Machtstrukturen floBen keinerlei Ver-
trauen ein. Sie lassen das Dasein in seiner Unbehaustheit erfahren, in sei-
nem Geworfensein.® Die neue Uniibersichtlichkeit® LiBt es nicht mehr zu,
iberkommenes Lebenswissen ohne weitere Reflexion auf Fragen anzuwen-
den, die es tiberfordern wiirde.

b) Situationsethik im Kontext der Existenzphilosophie
Die gerade in wenigen Strichen umrissene Situation'® hat schon friih ihre
Konsequenzen in der Ethik gehabt; die immer groBer gewordene Schwie-
rigkeit, allgemein giiltige, von allen akzeptierte Normierungen zu formulie-
ren, und die Erfahrung des Unbehaustseins des modernen Menschen erwie-
sen sich als der Mutterboden, auf dem die Situationsethik wuchs. Martin
Heidegger schreibt in Sein und Zeit: ,,Existentielles Verstehen besagt: sich
entwerfen auf die eigenste faktische Moglichkeit des In-der-Welt-sein-kon-
nens. Seinkénnen aber ist nur verstanden im Existieren in dieser Moglich-
keit. Welche Stimmung entspricht solchem Verstehen? Das Rufverstehen er-
schlieBt das eigene Dasein in der Unheimlichkeit seiner Vereinzelung.*"
Heidegger sagt das im Zusammenhang mit seinen Uberlegungen zum Ge-
wissen. Die Grundstimmung, in der sich der Mensch seiner Gewissensver-
antwortung bewuft wird, ist hier mit der Erfahrung der Unheimlichkeit ver-
bunden; ihr entspricht die Angst. Hier schwingt Kierkegaards Erfahrung
weiter. Die Tatsache des Geworfenseins ist zugleich die Tatsache radikaler
Vereinzelung. Sie bedeutet, dal der Mensch ganz auf sich selbst zuriickge-
worfen ist und sich selbst zu verantworten hat. Dafiir gibt es keine Geldnder
allgemeingiiltiger Normen mehr; im Je Jetzt seiner Freiheit entwirft der
Mensch sein eigenes Dasein in je neuen Situationen. Das bedeutet Situati-
onsethik: Die Freiheit zum Selbstentwurf ohne die Bindung an allgemein
und immer giiltige Vorgaben von Naturgesetz und Gebot.

¢) Reaktionen der Theologie
Die Antworten der Theologie auf dieses Problem fielen héchst unterschied-
lich aus. Die groBen Vertreter der evangelischen Theologie unseres Jahr-

7 H. Freyer, Theorie des gegenwiirtige Zeitalters. Stuttgart 1965; und E. Goffmann, Stigma.
Uber Techniken der Bewiiltigung beschiidigter Identitit (stw 140). Frankfurt/M. 21977, wiren
hier als Zeugen und als Korrektoren zu lesen.

® M. Heidegger, Sein und Zeit. Halle 1941.

° J. Habermas, Die neue Uniibersichtlickeit. Frankfurt/M. 1985,

0 Einzuriumen ist, daB hier in einem Uberblick Stellungnahmen aus einem langen Zeitraum
zusammengestellt sind; im Blick auf das hier angezielte Thema sind aber die Parallelen do-
minant.

" A.a.0. (Anm. 8), 295.



Bernhard Fraling 14

hunderts wie Barth, Bultmann und andere folgen den Grundlinien einer Si-
tuationsethik, die von ihnen in je verschiedener Weise rezipiert wurde. Auf
sie kann in diesem Zusammenhang nicht niher eingegangen werden.

Der Gegenpol in dieser Auseinandersetzung findet sich in der katholi-
schen Kirche; Pius XII. hat als einer der hervorragenden Anwilte objektiver
sittlicher Ordnung Position bezogen. In sein Pontifikat fillt die Auseinan-
dersetzung iiber die Frage der Sitnationsethik. Er selbst hat in verschiede-
nen Stellungnahmen dazu das Wort ergriffen, entsprechend das Sanctum Of-
ficium am 2. Februar 1956.

Es bestand der Verdacht des ethischen Relativismus, fiir das kirchliche
Lehramt Grund genug, die Position der Situationsethik zuriickzuweisen. Die
iiberzeitliche Geltung der Essenzethik wird dagegen behauptet.

Damit war zwar eine Barriere gezogen gegen einen vermeintlich gefihr-
lichen Trend; aber die epochale Frage blieb theologisch unerledigt. Es blieb
das Problem der uniibersehbar vielen verschiedenen Situationen der Men-
schen in unserer Welt mit ihren Unwigbarkeiten. Es blieb die Anfrage der
evangelischen Theologie und der Existenzphilosophie nach dem Gehalt der
Anthropologie; diese sahen die Einmaligkeit und Unvertretbarkeit mensch-
lichen Personseins in einer von naturalistischen Elementen durchsetzten Es-
senzmetaphysik nicht genitigend zum Ausdruck gebracht.

Schon vor der Instruktion des Sanktum Offizium hatte Karl Rahner mehr-
fach zu dieser Frage Stellung genommen.'? Zunichst warnte er vor einer
Tendenz zur ,Siindenmystik®, um deren Wirkung er sich Sorgen machte,
weil sie in der Nichtanerkennung objektiver Normen dem Egoismus des
Menschen Vorschub leiste:'* ,,Wer vor einer Gewissensentscheidung als
Christ wahrhaft betend sich zu Herzen nihme, daB die Welt unter dem Kreuz
steht, an dem Gott selbst angenagelt und durchbohrt hingt, daB Gottes Ge-
bot auch den Tod des Menschen als Konsequenz fordern kann, daB es nichts
in der Welt an Bitterkeit, Tragik, Verzweiflung gibt, das ein zu groBer Preis
fiir die ewige Verheilung Gottes wiire, daB man nichts Boses tun darf, um
Gutes zu erreichen, daB es Irrtum und Hiresie der euddmonistischen Neu-

'* Vielleicht war er indirekt auch im Blick der rdmischen Autoren. Pius XII spricht in seiner
Ansprache (dokumentiert in AAS 44 (1952), 413-419; Utz-Groner 142f.) von einer Auffas-
sung des ,.ethischen Existentialismus® oder des ,ethischen Individualismus®, Ausdriicke, in
denen man indirekt eine Stellungnahme gegen Rahner zu entdecken glaubte. Allerdings muB
man feststellen, daB Rahner sich in seiner Position von diesen Sitzen nicht eigentlich ange-
griffen fiihlen mufite. Thm ging es vielmehr um die Frage, was katholische Theologie von der
neueren Entwicklung der Existenzphilosophie und der ihr entsprechenden Situationsethik ler-
nen konnte.

* K. Rahner, Gefahren im heutigen Katholizismus (Christ heute 10). Einsiedeln 1950, 39, im
Wiederabdruck eines Artikels, den er unter dem Titel, Der Appell an das Gewissen. Situati-
onsethik und Siindenmystik in der Zeitschrift Wort und Wahrheit 4 (1949) 721-734 verof-
fentlicht hatte.



Existentialethik — spirituelle Mitte der Moraltheologie 15

zeit ist, wenn man meint, das sittlich Richtige konne den Menschen nicht in
eine innerweltliche ausweglose Tragik fiihren..., daB8 es nicht im Belieben
des Menschen steht, eine ,heroische Situation‘ immer zu vermeiden, dann
giibe es wahrhaftig seltener Christen, die meinen, ihre Situation bediirfe ei-
ner Regelung, die abweicht von den Gesetzen, die die Kirche als die Gottes
verkiindet...“!*

Diese Sorge hinderte ihn aber nicht daran, sich in aller Intensitit dem an-
gedeuteten sachlichen Problem zu stellen. Thm war bewuBt, dal das, was
friither nur extremer Randfall sittlicher Situation gewesen war, der nur sehr
selten vorkam, nun fast zu einem normalen Fall geworden war: ,,Es gibt nur
wenig, worliber alle einig sind...“'> Man kann es immer mehr beobachten,
daB die Meinungen auch von Christen angesichts unterschiedlicher Heraus-
forderungen hochst unterschiedlich sein kénnen. Die Differenz und die Dis-
kussion iiber differente Gegenstinde hat seitdem eigentlich nur zugenom-
men, wenn wir daran denken, wie schwer wir es haben, in Fragen der Um-
weltethik, der Friedensethik, der Entwicklungspolitik zu einheitlichen Mei-
nungsbildungen zu kommen. Je nach dem Standort und den Moglichkeiten,
die Wirklichkeit zu sehen, verschieben sich die Perspektiven und damit hiu-
fig auch die Urteilsbildung.'

Solche Grunderfahrungen machen verstindlich, warum man immer weni-
ger Sachverhalte als allgemeingiiltig regelbar ansieht; damit aber sind sie
keineswegs ethisch irrelevant. Eine Tendenz des Denkens, wie sie bei Hei-
degger sichtbar wird, legt es nahe, davon auszugehen, dal das Leben zu-
mindest nicht ausschlieBlich nach allgemein verbindlichen sittlichen Nor-
men gelebt werden kann. Dies wiirde das Gelingen menschlicher Existenz
beeintréichtigen.

Rahner versuchte, das positive Anliegen der Situationsethik, den einzel-
nen in seiner Einmaligkeit ernstzunehmen, aufzugreifen, ohne doch die Ori-
entierung an Normen dabei aufzugeben. Dieses Interesse verfolgt er in der
Entwicklung einer formalen Existentialethik. Seine These besagt, daBl die
,.Existentialethik nach unserer Meinung der Kern der Wahrheit ist, der auch
in der falschen Situationsethik steckt.*!’

" Ebd., 54.

'S Ebd., 41.

'® Die Zahl nicht einfach generalisierbarer Entscheidungen, die der einzelne je fiir sich von
seinem Gewissen her zu verantworten hat, nimmt zu; und dennoch wohnt dem Ethos eine
Tendenz inne, die auf Universalisierbarkeit zumindest hingeordnet ist. Das erklért, warum oft
die Meinungen in den Auseinandersetzungen iiber Einzelfragen, z.B. der Friedensethik oder
der Umweltpolitik oder auch der medizinischen Ethik, so heftig aufeinanderprallen. Es liegt
hier jeweils ein Engagement vor, in das der Mensch mit persénlicher Entschiedenheit und
darum auch emotioneller Bindung eintritt.

17 K. Rahner, Uber die Frage einer formalen Existentialethik, in: Rahner S 2, 227-246, 230.



Bernhard Fraling 16

Es ist kein Zufall, daB sein Postulat einer Existentialethik herausstellt, daf3
es sich um eine ,formale” Ethik handele; es gelte, formale Regeln zu ent-
werfen, die es erlauben wiirden, die einmalige, nur diesen bestimmten Men-
schen angehende sittliche Verpflichtung wahrzunehmen; man kénnte hier
theologisch von der Wahrnehmung einmaliger individueller Berufung spre-
chen, die nur diesen bei seinem Namen Gerufenen meint. Materiale Normen
zeichnen den Rahmen ab, der fiir alle gilt, innerhalb dessen sich die freie,
aber nicht einfach beliebige Selbstgestaltung des einzelnen Menschen in ih-
rer Freiheit vollzieht. Diese formalen Regeln sollen helfen, die Spur aufzu-
nehmen, die dem einzelnen vorgezeichnet ist. Der Bereich der Entscheidun-
gen, die nicht mehr einfach in allgemeinen Normen vorgeformt sind, nimmt
in unserer Welt bestindig zu.

Die Betonung der Tatsache, daf diese Ethik vorrangig durch solche for-
malen Regeln gekennzeichnet ist, 146t einen Vergleich mit der insbesondere
von den Frankfurter Philosophen Habermas und Apel entwickelten Diskurs-
ethik'® zu. Auch in ihr werden formale Regeln entwickelt, die den Prozef
der Findung sittlicher Orientierung bestimmen sollen. Hier wie dort ist iibri-
gens zu bemerken, dal diese Regeln selbst erhebliche ethische Anspriiche
an diejenigen stellen, die auf der Suche nach der sittlichen Wahrheit sind.

2. Der spirituelle Kern einer formalen Existentialethik:
Die Bemiihung um die Unterscheidung der Geister

Der bisher einzige diskutable Versnch, solche formalen Regeln einer Exi-
stentialethik in theologischer Methodik zu entwickeln, entstammt der Exer-
zitieninterpretation Karl Rahners." Bislang bewegen sich alle weiteren Ver-
suche der Prizisierung und Fortfiihrung in seinem Fahrwasser. Damit aber
wird im Zentrum der Existentialethik ihr spiritueller Kern sichtbar.?
Rahners geistliche Heimat ist bei Ignatius von Loyola zu suchen, in dessen
Orden er eintrat. Als sich dann aufgrund seiner duBeren Lebensgeschichte
die Frage dringend stellte, wie denn der einzelne seine unvertretbare indivi-

" Vgl. aus theologisch-ethischer Sicht dazu im Uberblick: W. Lesch/A. Bondolfi, Theologi-
sche Ethik im Diskurs (UTB 1806). Tiibingen/Basel 1995.

' Zum tgnatiusjahr verdffentlichte er: Die Ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis.
Uber einige theologische Probleme in den Wahlregeln der Exerzitien des heiligen Ignatius,
in: Ignatius von Loyola. Hrsg. F. Wulf. Wiirzburg 1956, 345-405; wiederabgedruckt in K.
Rahner, Das Dynamische in der Kirche (QD 5). Freiburg 1958, 74—148.

" In der Frage nach dem eigentlichen Ursprungsort Rahnerschen theologischen Denkens hat
L. Sanhiiter die Konvergenz seiner spiritnellen Grundorientierung und einer entsprechenden
systematischen Schwerpunktbildung herausgearbeitet: Das Dynamische in der Moral. Zur
Aktualitdt der Existentialethik Karl Rahners (DiTh 40). St. Ottilien 1990.



Existentialethik — spirituelle Mitte der Moraltheologie 17

duelle Aufgabe, den personlichen Ruf Gottes an ihn, erkennen konne, lag
ihm bereits die Erfahrung der reflektierten Schritte der Wahl in den Exerzi-
tien vor. Nicht ohne den EinfluB Erich Przywaras?!, seines Bruders Hugo
und anderer bedeutender Interpreten der Exerzitien war es ihm so mdglich,
die einzelnen Schritte der Wahlentscheidung reflexiv zu erhellen und die er-
sten Bausteine zu einer von ihm postulierten Existentialethik zusammenzu-
stellen. Rahner beruft sich dabei auf die Parallele zwischen der geistesge-
schichtlichen Situation im Umbruch der beginnenden Neuzeit, in der Igna-
tius seine Erfahrungen niedergeschrieben hatte, mit der gegenwértigen Um-
bruchsituation. Insbesondere sei bei Ignatius auf neue Weise die einmalige
Individualitit des einzelnen Menschen wahrgenommen worden.*

a) Die Voraussetzungen fiir den Prozef} existentialethischer Wahrnehmung
Die hier zu findenden formalen Regeln sind solche, die den Prozel einer
Wahrnehmung bestimmen. Es geht um das Wie ethischer Wahrheitsfindung
in der Situation des einzelnen. Die Logik existentialethischer Wahrneh-
mung® beschreibt einen existentiellen ProzeB3, bei dem die Freiheit des Men-
schen von Anfang an im Spiel ist. Inhalt existentialethischer Wahrnehmung
ist der Mensch, insofern er ein von Gott einmalig gemeinter ist; aber dies
kann Herausforderung, gar Uberfremdung des bisherigen Selbstbildes be-
deuten. Wer sich dem Individualwillen Gottes aussetzt, riskiert seine Exi-
stenz in diesem ProzeB. Dieser kann nur gelingen, wenn der den individuel-
len Weg Suchende dazu bereit ist, Gott den ganz Anderen sein und sich ge-
gebenenfalls seine eigenen Wiinsche und Plidne durchkreuzen zu lassen.

Daraus ergeben sich im einzelnen folgende Voraussetzungen — es sind
schon die ersten formalen Regeln mit einem beachtlichen ethischen An-
spruch ~ fiir diesen ProzeB des Erkennens:

1. Eine erste, bei vielen nicht so selbstverstiandlich (wie bei Ignatius) ge-
gebene Voraussetzung ist der Glaube nicht nur, daB es einen Gott und eine
Erlésung in Christus gibt, sondern daff diesem Gott die Entscheidungen des
individuellen Lebensweges des einzelnen Menschen nicht gleichgiiltig sind.
Rahner sagt: ,,... je personlicher eine Liebe ist, je mehr sie die eigene Per-
son in dieser Liebe einsetzt und hingibt, umso individueller, einmaliger, un-
vertretbarer wird diese Liebe.“** Sie richtet sich zugleich auf das Person-

2 K.P. Fischer, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners. Freiburg 1974,
bes. 55-61.

2 Dies hatte sich schon in der spitmittelalterlichen Mystik und der Devotio moderna ange-
bahnt, in der die neue Betonung der Erfahrung zu tieferem Selbstinnewerden gefiihrt hatte.
2 Vel. hier den grundlegenden Aufsatz von K. Rahner zur Logik der existentiellen Erkennt-
nis, die er zum Ignatius-Jubildum verdffentlichte (Anm. 19).

2 Uber die heilgeschichtliche Bedeutung des einzelnen in der Kirche, in: K. Rahner, Sendung
und Gnade. Beitrige zur Pastoraltheologie. tnnsbruck/Wien/Miinchen 1959, 99.



Bernhard Fraling 18

lichste im anderen; von solcher Liebe ist immer die innerste Personmitte des
anderen gemeint. Ja, man wird sagen miissen, daB der einzelne nur dadurch
voll er selbst wird, daB er der von Gott als dieser einmalige Mensch erkannte
und geliebte ist.

Heutige Exerzitienpraxis zeigt, daf diese Grundlage, die von Ignatius in
den ,,Anotaciones*? und im Prinzip und Fundament seiner Exerzitien fest-
geschrieben®® wurde, normalerweise {iber geraume Zeit erarbeitet und ver-
tieft werden muB,”” ehe der weitere ExerzitienprozeB angegangen werden
kann.

2. Wie die Diskursethik die ,,ideale Sprechsituation* als quasi ethisches
Postulat fiir das Gelingen des Diskurses voraussetzt, so Ignatius die Haltung
der Indifferenz bei dem, der auf der Suche nach der Wahrheit individueller
Entscheidung ist. Ignatius formuliert: ,,Darum ist es notwendig, uns allen
geschaffenen Dingen gegeniiber gleichmiitig (indiferentes) zu verhalten,
was der Freiheit unseres Willens iiberlassen und nicht verboten ist. [...] Ein-
zig das sollen wir ersehnen und erwihlen, was mehr zum Ziele hinfiihrt, anf
das hin wir erschaffen sind.“* Das klingt nach stoischer Ataraxie; unberiihrt
von den Wirklichkeiten der Welt ist der Mensch nicht antastbar. Hier aber
ist etwas vollig anderes gemeint, nicht Mangel an Engagement, sondern Be-
reitschaft zu héchstem Einsatz, wie sie bei dem Mann im Gleichnis anzu-
treffen ist, der den Schatz im Acker gefunden hat.?® Er kann alles lassen, al-
les ist ihm in diesem Sinn gleichgiiltig geworden, wenn er nur den Acker be-
kommt. In den Exerzitien geht es um die Vertiefung einer Haltung, die Gott
als das eigentliche Ziel des Lebens entdeckt hat und in der Forderung von
dessen Ehre den je besseren Weg sucht. Gemeint ist kein beruhigtes ,,Ge-
wehr bei Fu8*, sondern die duBerste Bereitschaft dessen, der sagen kann:
»Mir ist alles gleich, wenn nur ...* Wer liebt, kann so sprechen; gerade weil
ihm eine Sache iiber alles wichtig geworden ist, wird ihm alles andere im
Vergleich dazu unwichtig.

3. Bei diesen Voraussetzungen des Fundamentes der Exerzitien handelt es
sich offenbar um solche, die einer davernden Vertiefung bediirfen. Ahnlich
ist es mit einer weiteren Vorbedingung, die hier nur kurz erwihnt werden
kann; wie im Neuplatonismus der Erleuchtung immer eine Phase der Reini-

* Damit sind Anmerkungen am Beginn des Exerzitienbiichleins gemeint, in denen Ignatius
sein methodisches Konzept fiir die Exerzitien umreift.

% Exerzitien, Nr. 5 u. 23.

*7 Biblisch scheint sie mir am deutlichsten im Gleichnis von den Talenten festgeschrieben, in
dem gefordert wird, daB der einzelne sich in seinen Begabungen annimmt, indem er mit ih-
nen arbeitet. Ein geriittelt MaB an Grundvertranen ist dabei conditio sine qua non.

* Exerzitien Nr. 23; nach A. Haas, Ignatius von Loyola. Geistliche Ubungen (Herder Tb 276).
Freiburg 1966.

2 Vgl. Mt 13,441,



Existentialethik — spirituelle Mitte der Moraltheologie 19

gung vorausgeht, so geht Ignatius mit dem, den er zur freien Entscheidung
fithren will, den Weg durch Liuterung und Bekehrung. Die sogenannte er-
ste Woche der Exerzitien soll Voreingenommenheiten abbauen, die sich der
Erkenntnis des eigenen Weges in den Weg stellen konnen.*

b) Die Wahl als Vollzug existentialethischer Wahrnehmung

1. Zu ihr wiirde ich erstens die Bemiihung rechnen, in der Christkonigs-
betrachtung®' und in den Leben-Jesu-Betrachtungen der sogenannten zwei-
ten Woche der Exerzitien dem eigenen Werten und Urteilen einen inhaltlich
bestimmenden Hintergrund (Bewertungshorizont) zu geben. Wenn Ignatius
erkennen 14Bt, daf es fiir jeden, der die Ubungen macht, ganz personliche
Zuginge zu dieser Begegnung mit dem Herrn gibt,*? dann gehort diese
Ubung zur Erstellung individueller Wertorientierung mit ihren je eigenen
Akzentuierungen und Priferenzen, in deren Licht dann die Gegenstinde der
Wahl nzher ins Auge gefafit werden konnen.

Zwei Orientierungspunkte sind es, auf die sich der Wihlende bezieht: Der
Bezug zu Christus, jetzt im individuellen Bemiihen in hohem Mal aktuali-
siert, bedeutet zwar Riickbindung an iiberkommenes Glaubenswissen, aber
dieses in ganz personlicher Weise. Es gibt kein addquat universalisierbares
Christusbild; dieses ,,bilde* sich jedem individuell ein, wiirde die Mystik sa-
gen.

Der andere Orientierungspunkt ist die konkrete Lebenssituation des
Wiihlenden: Der Blick auf ihn heiBt: Wahrnehmen der eigenen Méglichkei-
ten sowie des darin ergehenden Anspruchs. Beide Punkte oder Pole existen-
tieller Wahrnehmung sind zugleich Quellen der Geisterfahrung. Die Bewe-
gungen des Geistes erfahrt der einzelne in sich und in den Wechselspielen
seiner Lebensgeschichte mit ihren Hohen und Tiefen, mit ihren Begegnun-
gen und Abschieden.

2. Die Wahrnehmung des Individualwillens Gottes fiir den einzelnen ge-
schieht weiter in einer Konvergenzerfahrung von Wahlgegenstand und eige-
ner Entscheidungsbereitschaft; diese Ubereinstimmung wird als Trost er-
lebt. Das geistliche Tagebuch des Heiligen zeigt, daB er selbst seine Ent-
scheidungen immer wieder in dieser Weise von der darin erfahrenen Ge-
genwart Gottes bzw. seines Geistes her zn beurteilen versucht hat. Es gab so
etwas wie ein dauerndes Wechselspiel von gesuchter und erfahrener Unmit-
telbarkeit zu Gott bzw. Christus und einer Erfassung dieser oder jener Rea-

 Als biblischer Referenzpunkt kénnte hier die Forderung des Paulus genannt werden, der
die Rémer auffordert, das Sinnen und Denken zu erneuern — im Abbau der Schemata dieser
Welt -, damit sie fahig werden, den Willen Gottes zu erkennen (Rom 12,2).

3\ Exerzitien Nr. 91-100.

% Das ergibt sich insbesondere aus den Anotaciones; vgl. Nr. 2 und 15.



Bernhard Fraling 20

litét, die als Mittel angesehen wurde auf dem Weg des einzelnen oder auch
der Gemeinschaft zu Gott.** Rationalitit, das Abwigen von Griinden fiir und
gegen eine Entscheidung war dabei keineswegs ausgeschlossen aus dem
Wahlvorgang; sie wurde in ihn hinein integriert. Das beschreibt Ignatius in
den Wahlzeiten der zweiten Exerzitienwoche.

Aber die eigentliche Grundlage der Entscheidung ist fiir Ignatius nicht nur
die Frage, wohin fiihrt dieses oder jenes Verhalten, sondern woher kommt
dieser Wunsch, dieser Gedanke? So leitet er dazu an, die Geister zu unter-
scheiden. Vom Ursprung der Regung des Trostes her erfiihrt er diesen als po-
sitives bzw. negatives Kriterium. Gewihlt werden soll, was durch die Er-
fahrung des Trostes bestitigt* wird; in eben diesem deutet sich die Uber-
einstimmung mit jener Wertorientierung an, um die sich der Exerzitant
bemiiht. Diese Ubereinstimmung wird als eine Wirkung des Geistes gese-
hen, die Konvergenz mit dem herstellt, um dessen Ruf es geht.

Der Trost kann somit als Ubereinstimmungserfahrung gedeutet werden.?
Wertorientierter, ganz personlich erfahrener Bezug auf das Evangelium, die
eigenen Moglichkeiten und der Wahlgegenstand stimmen zusammen. Die-
ses Zusammenstimmen ergibt sich normalerweise im probeweisen Einsatz
der Freiheit selbst, die sich auf den vernommen geglaubten Ruf bejahend
einldht. Das bedeutet , existentielles Erkennen® und ist Gegenstand der Exi-
stentialethik, die uns hier in einer Form begegnet, die ohne Kernelemente
gelebter Spiritualitit nicht realisierbar ist.

3. Die Dynamisierung der Normen- und Institutionenethik
durch (das Moment formaler) Existentialethik

a) Erfahrungen

Ich beginne mit einer eigenen Erfahrung, die mir zu denken gegeben hat. Es
gab im Vorfeld des Erscheinens der Enzyklika Humanae vitae Pauls V1. in
der deutschen Moraltheologie heftige Auscinandersetzungen iiber die Frage
der sittlichen Beurteilung der kiinstlichen Empfingnisverhiitung. Einer der
Vorreiter der Diskussion, die auf einem moraltheologischen KongreB hoch-
gradig emotional gefithrt worden war, wurde am Abend beim Glas Bier ge-
fragt, wie er eigentlich zur Anderung seiner Meinung gekommen sei. In den

¥ Vgl. Ignatius von Loyola, Das geistliche Tagebuch. Hrsg. A. Haas und P. Knauer. Freiburg
i.Br./Basel/Wien 1961,146-148 u.a.

* Vgl. Das geistliche Tagebuch 163, die Bitte um Bestitigung.

** Darin kann man eine Erginzung zu Rahners Vorschlag sehen; vgl. B. Fraling, Hinfiihrung
ur freien Entscheidung nach den Exerzitien des Ignatius von Loyola, in: Humanum, Hrsg. J.
Griindel/V. Eid. Diisseldorf 1972, 161-177.



Existentialethik — spirituelle Mitte der Moraltheologie 21

flinfziger Jahren hatte noch niemand die allgemeine Geltung des Verbots
kiinstlicher Empfingnisverhiitung bestritten. Aber er und einige wenige an-
dere hatten bis dato ihre Meinung gedndert und dies den lieben langen Tag
lang mit hochkomplexen Argumenten aus dem Naturrecht zu begriinden ver-
sucht. Jetzt lautete die Antwort ganz anders: Ich habe mit Ehepaaren, von
deren Integritit und Gldubigkeit ich rundum iiberzeugt war, nichtelang iiber
dieses Problem diskutiert; am Ende hatte ich keine Argumente mehr. Darum
sehe ich die Sache jetzt anders: Wir diirfen keine untragbaren Lasten aufer-
legen.

Es kam zu einer Meinungsbildung unter den Fachleuten, die trotz der En-
zyklika und vieler weiterer innerkirchlicher Mahnungen bis heute wirksam
geblieben ist. Das ist noch kein Wahrheitsbeweis; das Beispiel kann aber,
auch wenn der innerkirchliche Meinungsbildungsprozel immer noch nicht
abgeschlossen ist, zeigen, in welcher Form eine Dynamisierung der Normen-
ethik durch Existentialethik denkbar ist. Was sich dort in den nichtelangen
Diskussionen und den Reflexionen des betreffenden Moraltheologen ereig-
nete, kann nach den formalen Regeln der Existentialethik beurteilt werden:

Es handelte sich 1) um eine Situation, die von vornherein in die Deutung
des Glaubens einbezogen war. 2) Die Konfrontation ist fiir den Theologen
eine neue Erfahrung. Uberkommenes Normwissen scheint hier aufgrund ei-
ner ganz nenen Problematik der Sitnation nicht mehr gerecht zu werden. An-
dere Reaktionspotentiale werden aktiviert. 3) Im Hintergrund sind bei ihm
Erfahrungen aus der Beichtpraxis wirksam gewesen, in der es verbreitet ein
Unbehagen gab, weil sie allzu oft unter den gegebenen Voraussetzungen der
strengen Regelungen zu Versagen und Frustration fiihrte. Wire es denkbar,
daB sich aufgrund dieser Erfahrungen der Geltungsgrund der Norm ver-
schoben hiitte? Der Versuch, die Unterscheidungsregeln anzuwenden, war
gemacht worden, ohne daB sie ausdriicklich eine Rolle gespielt hitten. Der
Impuls neuen Nachdenkens in der Normenethik war hier jedenfalls durch
glaubwiirdige Entscheidung aus individueller Verantwortung heraus aus-
gelost worden, die dem Existentialethos auch in seiner spirituellen Dimen-
sion zuzuordnen ist.%

Ein anderes, auf seine Weise wieder hichst aktuelles Beispiel ist die Ent-
wicklung der theologischen Stellungnahme zur Frage der Organtransplanta-
tion, die sich zunichst als Problem der Spende a vivo darstellte. Die neue
Technik stellt nene Fragen an iiberkommenes Lebenswissen. In der neuscho-
lastischen Moraltheologie hatte man gelernt, das Problem chirurgischer Ein-

% Hier war gewissermaRen Wirklichkeit geworden, was L. Sanhiiter als Ergebnis seiner Stu-
die festhalten konnte: ,,Existentialethik wird Teil der allgemeinen, normativen Ethik als de-
ren dynamisierendes Moment* (L. Sanhiiter, Das Dynamische in der Moral. Zur Aktualitdt
der Existentialethik Karl Rahners (DiTh 40). St. Ottilien 1989, 234).



Bernhard Fraling 22

griffe nach dem Totalititsprinzip zu beantworten. Das Prinzip besagt, daB
der rechtfertigende Grund fiir den chirurgischen Eingriff immer das Wohl
der Ganzheit (Totalititsprinzip) dieses Organismus sein muB, an dem der
Eingriff vorgenommen wird.

Die Antwort war hier fiir neuscholastisch orientierte Moraltheologen klar:
Das Totalitdtsprinzip® verbot eine Entnahme von Organen a vivo zwecks ei-
ner Transplantation. GemiB diesem Prinzip .,darf sich ... keiner zugunsten
eines anderen Organes berauben, weil das nicht vom Wohl des eigenen Lei-
bes gefordert wird; mit dieser Anwendung des Totalititsprinzips lehnt Gu-
stav Ermecke noch 1961 die Transplantation ab.?*

Aber ein Unbehagen blieb: War man der Situation wirklich gerecht ge-
worden? Was war der eigentliche Geltungsgrund des Totalititsprinzips?
Richard Egenter brachte hier eine Wende.* Der Ausgangspunkt seiner Kri-
tik an iiberkommener Weisung war ein spirituell-theologischer. Dieser be-
stand in einer biblisch konzipierten, dynamisch verstandenen Anthropoio-
gie. Fiir ihn ist Moraltheologie ,,die Wert- und Normwissenschaft von der
gnadegetragenen Gestaltung des liebenden ,alter Christus® als eines Gliedes
im mystischen Herrenleib“.** Diese theologische Vorentscheidung gibt ihm
ein anderes Reaktionspotential im Blick auf das anstehende Problem; er hat
von hier aus Moglichkeiten, anders auf die gestellte Frage zu reagieren, und
tut dies in einer individuellen, von seinem Gewissen bestimmten Stellung-
nahme. Egenter geht dabei vom individuellen Bezug aus, den der eine
Mensch zum andern hat; in der Realisierung der Liebe wird der andere dem
Handelnden jeweils zum ,.alter ego®. Insofern beide in der Kommunikaton
der Liebe so verschmelzen, so eins-sein konnen, da der eine das alter ego
des anderen wird, wird man um des Wohles dieses alter ego willen auch ja
dazu sagen konnen, daB man ein Glied, ohne das man durchaus weiterzule-
ben im Stande ist, opfert. Was die Normfindung angeht, so kann man heute
diesen faktisch existentialethisch angestoBenen ProzeB, in dem in neuer

*7 Pius XI. hatte dieses Prinzip in aller Deutlichkeit in seinem Rundschreiben Casti connubii
formuliert: ,,Der einzelne aber hat iiber die Glieder seines Leibes kein anderes Verfiigungs-
recht, als daB er sie ihrem natiirlichen Zweck entsprechend gebrauchen kann: Er darf sie da-
her weder vernichten noch verstimmeln, noch auf irgendeine andere Weise sie zu ihrem
natiirlichen Funktionen untauglich machen, auBer wenn sonst fiir das Wohl des Gesamtkor-
pers nicht gesorgt werden kann.“ Zitiert nach A. Rohrbasser, Heilslehre der Kirche. Doku-
mente von Pius IX. bis Pius dem XI1. Freiburg/Schw. 1953, Nr. 1702.

¥ In: J. Mausbach/G. Ermecke, Katholische Moraltheologie. Bd. 1II. Miinster 01961, 250
vgl. B. Hiring, der zur gleichen Zeit zuriickhaltender urteilt und stirker einen groBeren Zu-
sammenhang der Handlungsabfolge einbezieht, in: Das Gesetz Christi, Moraltheologie. Bd.
1. Freiburg/Br. €1961, 255f.

¥ Siehe den in Anmerkung 4 zitierten Aufsatz.

¥ R. Egenter, Moralthologie, in: LThK?, VII; 613-618, 615; Egenter hebt den zitierten Satz
als Extrakt seiner Ausfihrungen heraus.



Existentialethik — spirituelle Mitte der Moraltheologie 23

Weise nach der Erlaubtheit der Entnahme von Organen von Lebenden zur
Rettung anderer gefragt wurde — auch im kirchlichen Bereich —, im groflen
und ganzen als abgeschlossen betrachten, nachdem die Herausstellung von
dessen sittlicher Erlanbtheit zum Konsens moraltheologischer AuBerungen
geworden ist und iiberdies Johannes Paul IL in einer Ansprache diese be-
stitigend unterstrichen hat.*!

In ganz anderer Weise sind Bewegungen unserer Zeit im Ethos wirksam
geworden. Wilhelm Dreier ist einer der ersten gewesen, die die Notwendig-
keit erkannten, die Problematik der Umweltentwicklung ins Auge zu fassen.
Es galt auch hier, die Geister zu unterscheiden: Was war Sensationsmache,
was war ernst zu nehmen in der breiten Bewegung, in der sich bald — der
ProzeB ist keineswegs abgeschlossen — ein neues Ethos zu bilden begann.
Ohne einzelne, die diese Verantwortung zuerst wahrgenommen haben, wire
der Gesamtproze$ undenkbar. Die ersten Impulse sind in diesem Fall nicht
von Gliubigen ausgegangen; aber das Konzil fordert ja dazu auf, mit vielen
Menschen guten Willens ,,nach der Wahrheit und der (zur im Text!) wahr-
heitsgemiBen Losung all der vielen moralischen Probleme, die im Leben der
Einzelnen wie im gesellschaftlichen Zusammenleben entstehen,“** zu su-
chen. Der Geist Gottes weht auf allen StraBen dieser Welt. Offenheit der
Wahrnehmung einzelner und Unterscheidungsgabe sowie Hellhorigkeit fiir
die Situation sind hier gefordert, deren Erkenntnis dann von vielen rezipiert
werden kann. Es braucht Mut, sich Entwicklungen zu stellen, in denen uns
Probleme begegnen, auf die wir nicht in Einzelheiten Losungen parat haben.
Es hat sich gezeigt, wie sehr das Potential iiberkommener Deutungssche-
mata des biblischen und iiberlieferten kirchlichen Glaubens Moglichkeiten
bot, aus der Perspektive der Theologie im Gesprach zu bleiben mit diesen
Entwicklungen, die dem Menschen ganz neue Formen von Verantwortung
aufbiirden.*?

Etwas Ahnliches kann bei Reformbewegungen innerhalb der Kirche be-
obachtet werden. Sie sind ein Ferment des Ethos der Gesamtkirche. Norma-

4 Papst Johannes Paul I1. hat in seiner Ansprache vom 2. 8. 1984 an die Mitglieder der As-
sociazione Volontari Italiani de Sangue e Donatori Organi ausdriicklich das Spenderverhal-
ten positiv gewiirdigt. Vgl.: Der Apostolische Stuhl 1984. Ansprachen, Predigten und Bot-
schaften des Papstes. Erklirungen der Kongregationen. Volistindige Dokumentation. Koln
1984, 1349f. DaB mit der Einigung iiber die Frage der Erlaubtheit noch lingst nicht alle Pro-
bleme in diesem Zusammenhang geldst sind, versteht sich von selbst; vgl. die Literatur zu
diesem Thema, bes. W. Ruff, Organverpflanzung. Ethische Probleme aus katholischer Sicht.
Miinchen 1971; J. G. Ziegler, Organverpflanzung, J. G. Ziegler (Hrsg. und Mitautor), Or-
ganverpflanzung. Disseldorf 1977, K. Demmer, Gehirnverpflanzung — ethische Implikatio-
nen. Gr 65 (1984), 695-718.

2 GS 16.

“ Hier hat A. Ganoczy friih reagiert: Der schipferische Mensch und die Schépfung Gottes.
Mainz "'1976; vgl. auch: ders. Schopfungslehre (Leitfaden Theologie 10). Diisseldor[ ''1983.



Bernhard Fraling 24

lerweise nehmen sie ihren Ausgang im existenticllen Erkennen einzelner.*
Es sei hier nur an einen Weg von individueller geistlich-pastoraler Erfahrung
erinnert, der zur Reform der gesamten Kirche und ihrer Theologie in unse-
rem Jahrhundert entscheidend beigetragen hat. Meines Wissens® ist Josef
Cardijn einer der ersten gewesen, der in dieser ansdriicklichen Form nach
der Methode Sehen — Urteilen — Handeln Seelsorge betrieben und gehandelt
hat. Auch die vom Konzil iibernommene Methodik der Deutang der Zeichen
der Zeit kann in diesem Znsammenhang gesehen werden. Die Gesamtent-
wicklung der Kirche hat von hierher wertvolle Impulse aufgenommen. Aus
Erfahrung erwachsen und in der Reflexion bestitigt, hat diese Erfahrung in
uniibersehbar grofier Weite die Praxis bestimmt. Existentialethos hat sich als
Dynamik somit auch im Sinn der Instititutionenentwicklung erwiesen.*

Das Fazit wdre: Spirituell gepriigtes Existentialethos hat es immer gege-
ben; es hat auch immer schon Einfluf3 ausgeiibt auf das Verstindnis und die
Entwicklung normativer Anforderungen; die Existentialethik ist der Ver-
such, die darin wirksamen formalen Regeln bewuft zu machen — und ihnen
(vielleicht) dadurch zu weiterer Wirksamkeit zu verhelfen.

b) Perspektiven
Ich komme zum SchluB. Jetzt gilte es, die existentialethischen Uberlegun-
gen prospektiv auf die Bemiihung der Moraltheologie zu beziehen:

1) Zunichst sind einige Konsequenzen ans der Tatsache zu ziehen, daf
ethisches Erkennen sich immer zweier Quellen (den genannten Orientie-
rungspunkten entsprechend) bedienen muB.

Das Ernstnehmen der ersten Quelle zwingt uns dazu, die Glanbensorien-
tierung von ihren Urspriingen her in die Uberlegungen einzubeziehen; bei
aller Betonung rationaler Autonomie diirfte die Moraltheologie nicht ver-
gessen, dab ihre Grundoption die des Glaubens an das Evangelium ist. Ge-
rade weil in ihm der Mensch anf uniiberbietbare Weise angenommen nnd be-
Jaht ist, verkiirzt er in der Glanbensperspektive seine Lebensmoglichkeiten
nicht, sondern hat die Chance, sie in Wahrheit aufzudecken. DaB die wis-
senschaftliche Erarbeitung aus den Quellen eine zwar wegen des Wechsels

* Hier miissen Defizite in der Moraltheologie festgestellt werden; sie wiire vielleicht auch
iiberfordert, sich als Vermittlerin nener Lebensformen, in denen sich der Glaube als lebbar er-
weist, zu bewihren.

4> Es kommt hier nicht anf den historischen Beweis im einzelnen an, weil die Beobachtung
nicht an einem einzelnen Mann allein héingt.

“ Es wire vermutlich fruchtbar, wiirde dieses Beispiel in dhnlicher Weise anfgegriffen, wie
das von M. Delbrel, deren Lebenswerk gerade unter diesem Aspekt von M. Heimbach-Steins
in subtiler Weise dargestellt warde: Unterscheidung der Geister — Strukturmoment christli-
cher Sozialethik. Dargestellt am Werk Madeleine Delbrels. Schriften des Instituts fiir Christ-
liche Sozialwissenschaften. Bd. 31. Minster/Hamburg 1994.



Existentialethik — spirituelle Mitte der Moraltheologie 25

der Paradigmen der Exegese nicht immer leicht zn bewiltigende, aber den-
noch unverdrossen weiterzufiilhrende Aufgabe ist, diirfte selbstverstindlich
sein. Schon in ihr aber wird die Individualitit des einzelnen wirksam sein:
Wie die Exerzitien voranssetzen, dal jeder auf seine Weise vom Wort des
Evangeliums erreicht wird, so wird hier zwar nicht einem Subjektivismus
das Wort geredet werden konnen, aber doch einer existentialen Auslegung,
die sich vom vorgegebenen Wort auch in einer je individuellen Weise ange-
fordert erfihrt.

Aus der so immer neu zu gewinnenden Wertperspektive ist die Situation
der Zeit als zweiter Orientierungspunkt zu sichten; diese Bemiihung kann
nicht gelingen, ohne die Hilfe der die geistige Situation unserer Zeit mal-
geblich bestimmenden Humanwissenschaften in Anspruch zu nehmen — in
angestrengtem und kritischem Hinhoren. Die Hellhorigkeit fiir den Kairos
entscheidet iiber die Fruchtbarkeit der Arbeit und ihre Wirkung. Die Ent-
wicklungen im Europarat zum Beispiel, die zu heftigen Auseinandersetzun-
gen in der Frage der Bioethikkonvention gefiihrt haben, stehen fiir eine
schwer absehbare Zahl von Problemen, denen sich die Ethik zu stellen hat.
Niemand kann mehr alle gleich griindlich fokussieren; Arbeitsteilung inner-
halb der Disziplin ist angesagt und wird faktisch auch vorgenommen. Viel-
leicht konnte uns hier ein reflektierterer ProzeB ein Stiick weiter helfen. Eine
von der Existentialethik her eingenommene Grundhaltung des immer neuen
Fragens nach dem richtigen Weg wird die Entwicklung der Ethik selber in
Gang halten.

2) Die angefiihrten Beispiele fiir gelebtes Existentialethos haben gezeigt,
daB das Finden der eigenen Berufung nur eine Seite desselben ist. Auch
Auswirkungen der Entscheidungen des einzelnen auf die Lebensmoglich-
keiten vieler kamen in den Blick. Kein Wunder, dal man bestimmte Regeln
der individuellen Wahrheitssuche auch auf Gemeinschaften anzuwenden
versucht — dies seit den Anfiangen in der Gesellschaft Jesu und heute iiber-
dies in vielen Basisgemeinschaften, die sich um ihren gemeinsamen Weg
miihen. Anch hier kommt es auf jene nicht voll artikulierbare Ubereinstim-
mungserfahrung an, von der die Rede war. Die wesentlich neue Komponente
besteht hier darin, daB solche Ubereinstimmungserfahrung in Gemeinschaft
gesucht wird. Karl Rahner selbst hat darauf hingewiesen, dal3 Entschei-
dungsfindungsprozesse in einer Kommunitit anch in dieser Weise angezielt
werden konnen.*” Wiirde man die hier gefundenen und beachteten Regeln
mit der Diskursethik vergleichen, wiirde man feststellen, da die ,,Menschen

41 Schriften XII 173-197. Mit Recht wird hier betont, daB damit die Einzelexerzitien als sol-
che durchaus nicht ihren Sinn verlieren; im Gegenteil, die individuelle Entscheidung vor Gott
ist iiberhaupt erst die tragende Grundlage dafiir, dal in einer Gemeinschaft von Glaubenden
in Wahrheit ein solcher ProzeB vollzogen werden konne, wie er hier gemeint ist.



Bernhard Fraling 26

guten Willens* soweit nicht voneinander entfernt sind.* Dem wiire weiter
nachzugehen; es miifiten GesetzméBigkeiten bewufitgemacht werden, die in
Abhebung von demokratischen Abstimmungsmechanismen zu Formen der
Meinungsbildung innerhalb der Kirche fiihren kdnnten, in denen eine echte
Konvergenz der Glaubenserfahrung erreicht werden kann.*

DaB eine weitere Reflexion auf kommunitédre Entscheidungsprozesse im
Blick auf die Realisierung des Christlichen in unserer Welt von unverzicht-
barer Bedeutung ist, zeigen die vielen Versuche, in kleineren Gemeinschaf-
ten Lebensmodelle des Christlichen zu entwickeln. Ohne Phantasie fiir die
Entwicklung eines ,,Alternativethos™ hat es noch nie Reformen gegeben;
doch wird niemand leugnen kénnen, daB auf diesem Feld gesunder kriti-
scher Sinn notwendig ist, und daB es methodischer Uberlegungen bedarf, an-
stehende Entscheidungsprozesse, die auch zu nenem Normverhalten in
kirchlichen Gruppierungen fiihren konnen, mit einer solchen Kriteriologie
zu begleiten. Ich erinnere an die vielen neu entstehenden Gemeinschaften in
der Kirche, in denen die Wir-Erfahrung des Glaubens® eine entscheidende
Bedeutung bekommen hat. Das gilt nicht zuletzt von dem Aufbruch der Kir-
che der Dritten Welt, in den vielen entstehenden Basisgemeinschaften und
Gemeinden, in denen es bestindig um gemeinschaftliche Entscheidungs-
prozesse und damit auch um Normfindungen fiir modellhafte christliche Le-
bensverwirklichung geht.

3) Ich modchte mit einer Ausweitung schliefen. Zum einen wire festzu-
stellen, daBB es ein humanes Verstindnis von Spiritualitdt geben kann, das
nicht an die Offenbarung des christlichen Glaubens gebunden ist.’! Wir sa-
hen, wie in der Erfahrung sittlicher Anspriiche Menschen unseres Jahrhun-
derts Entdeckungen gemacht haben, die die Christen sich erst nachtriaglich
zu eigen machten. Nicht um der Vereinnahmung willen, aber doch mit dem
Versuch theologischen Verstehens solcher Vorginge aulerhalb ausdriickli-
cher Glaubensgeschichte kann man davon sprechen, dal Gottes Geist in sei-
nem Wirken keine Grenzen gesetzt sind, die mit den Grenzen kirchlichen
Christentums zusammenfallen. Doch diirften die formalen Grundstrukturen,
von denen wir ausgingen, auch hier gegeben sein; die Wahrnehmung des be-
rechtigten Anspruchs wird immer in Vorgidngen der Deutung von Situatio-

*® Vgl. GS 16 und den vor Anm. 35 zitierten Text.

4 Hier darf an die Abstimmungen auf dem Konzil erinnert werden, die ein Zeugnis dafiir wa-
ren, daf} eine weitgehende echte Konsensbildung das Ergebnis dieser Meinungsbildungspro-
zesse ist.

% Vgl. H. Miihlen, Die Erneuerung des christlichen Glaubens. Miinchen 1974,

! Dies hat jiingst H. Treml gezeigt: Spurensuche nach einer Spiritualitiit der Subjekte. An-
regungen fiir die Religionspddagogik aus dem Bereich der Rockmusik. Diss. theol. Wiirzburg
1996.



Existentialethik — spirituelle Mitte der Moraltheologie 27

nen vollzogen, die von geprigten Wertmustern und -orientierungen abhingt,
auf die der einzelne ausgerichtet ist.

Hier legt sich erneut eine Ausweitung nahe: Alles Verstehen iiberhaupt
vollzieht sich in subjektiv mitbestimmten Perspektiven. Die Beobachtungen
des Wissenschaftshistorikers Thomas S. Kuhn®* haben das auf ihre Weise in
aller Deutlichkeit bestitigt. Sie haben auch erkennen lassen, dafl in der Aus-
wahl der Erkenntnisgegenstinde, der wissenschaftlichen Methoden — man
denke an seine inzwischen paradigmatisch gewordenen Paradigmen — bis in
die Formulierung und Veroffentlichungsstrategien hinein die subjektive Ein-
stellung der Wissenschaftler selbst eine bislang kaum so grofl eingeschitzte
Auswirkung haben.

Die in der Existentialethik formulierten — immer weiter zu entwickelnden
— formalen Regeln konnten dazu dienen, den Einflul von Voreinstellungen
zu begrenzen, indem man sich selber diese bewulit macht und sich anf sie
kritisch einliBt; dies kann — anndherungsweise wie in unserem Schema —
dazu fiihren, da8 man unvoreingenommener die Wirklichkeit wahrnimmt.
Das wird vermutlich nicht gelingen ohne dezidierte eigene Wertsetzung. In-
differenz, so sahen wir, hat Ignatius die Haltung genannt, die aus einer Ent-
schiedenheit fiir bestimmte Grundwerte erwichst. Im Hinblick auf das Wis-
senschaftethos wiirde sich in einer Parallele eine Form unbedingter Red-
lichkeit in der Wahrheitssuche ergeben. Das Wort ,,Veritati“ an der Stirnseite
der Universitdt Wiirzburg gibt eine Richtung des Bemiihens vor, einen nur
immer wieder neu angehbaren Zielpunkt wissenschaftlicher Bemiihung. Ich
denke, so, wie Indifferenz bei Ignatius ausdriicklich die Bereitschaft ein-
schloB, sich eigene Wunschvorstellungen durchkreuzen zu lassen, wird es
im Zugehen auf die Wahrheit als dem Werthorizont von Wissenschaft die
manchmal nicht leicht erbringbare Bereitschaft geben miissen, eigene Hy-
pothesen falsifizieren zu lassen. Wie der Weg zur Entscheidungsfindung von
existentiellem Pro und Contra bestimmt ist, so der Weg der Bemiithung um
die Wahrheit von trial and error.

Die ethisch anspruchsvollen Regeln der Existentialethik, so kénnte unter
einem anderen Blickwinkel gesagt werden, konnten in der Wissenschaft
dazu dienen, den Einfluf3 von Interessen auf Erkenntnis immer mdoglichst
klein zu halten, oder besser noch, sie in den Zusammenhang von humanem
Geist bestimmter Interessen zu integrieren. Hier konnte erneutes Nachden-
ken und Vergleichen ansetzen.

*2 Insbesondere in seinem Hauptwerk: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (stw 25).
Frankfurt 1973; auBlerdem: Die Entstehung des Neuen. Studien zur Struktur der Wissen-
schaftsgeschichte (stw 236). Frankfurt 1978.





