
Existentialethik - 
spirituelle Mitte der Moraltheologie 
Bernhard Fraling, Münster 

Man mag den Eindruck haben, andere Probleme hätten das im Thema ange- 
deutete weithin verdrängt: Bioethik,1 Ethik der Kommunikation, Sexual- 
ethik weisen auf Bereiche hin, in denen sich aufgrund neuester Entwicklun- 
gen auch die aktuellsten Fragen stellen. Hinter diesen scheinen andere Über- 
legungen in den Hintergrund zu treten. Dabei läßt sich leicht feststellen, daß 
die epochalen Gründe, die zur Ausbildung der Existentialethik geführt ha- 
ben, durchaus noch gelten. Es läßt sich überdies zeigen, daß die formalen 
Regeln einer Existentialethik Dialogmöglichkeiten mit anderen wichtigen 
ethischen Ansätzen eröffnen. Dies soll im folgenden versucht werden.2 

1. Das Entstehen der Existentialethik im Spannungsfeld 
von Normen- und Situationsethik 

a) Das Ethos im Umbruch unserer Zeit 
Die Flut der Bücher, die versuchen, unsere Epoche, das zwanzigste Jahr- 
hundert, als eine Zeit des Umbruchs darzustellen, ist nicht mehr zu über- 
schauen. Versuche sind aus unterschiedlichen Perspektiven gemacht wor- 
den, die Inhalte der Veränderung bewußt zu machen. Die Moderne sieht man 
durch die Postmoderne abgelöst, die alte Zeit durch das •new age" allmäh- 
lich verdrängt. Aus soziologischen Versuchen sind neue Benennungen be- 
kannt geworden; man spricht von der Risiko-3 und von der Erlebnisgesell- 
schaft4 und findet das •Chaos der Liebe" •ganz normal"5. Man könnte fort- 
fahren. Literatur6 und Philosophie sind sich einig darin, daß die moderne ar- 
beitsteilige Industriekultur Lebensverhältnisse geschaffen hat, die kaum 

1 Im neuen LThK findet sich z.B. ein 3-spaltiger Artikel Bioethik; das Stichwort Existenti- 
alethik fehlt völlig. 
2 Im wesentlichen sind die folgenden Überlegungen im Rahmen einer Abschiedsvorlesung 
vorgetragen worden und tragen daher einige Spuren des mündlichen Vortrags, die hier nicht 
verwischt werden sollten. 
'   U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/M 1986. 
4 G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt/New 
York51995. 
5 U. Beck/E. Beck-Gernsheim, Das ganz normale Chaos der Liebe (st 1725). Frankfurt/M 
1990. 

6 Hier wäre an Kafka insbesondere zu erinnern. 



Existentialethik - spirituelle Mitte der Moraltheologie 13 

mehr zu durchschauen sind. Die sekundären Systeme drohen, den Menschen 
völlig zu beherrschen.7 Die anonymen Machtstrukturen flößen keinerlei Ver- 
trauen ein. Sie lassen das Dasein in seiner Unbehaustheit erfahren, in sei- 
nem Geworfensein.s Die neue Unübersichtlichkeit9 läßt es nicht mehr zu, 
überkommenes Lebenswissen ohne weitere Reflexion auf Fragen anzuwen- 
den, die es überfordern würde. 

b) Situationsethik im Kontext der Existenzphilosophie 
Die gerade in wenigen Strichen umrissene Situation10 hat schon früh ihre 
Konsequenzen in der Ethik gehabt; die immer größer gewordene Schwie- 
rigkeit, allgemein gültige, von allen akzeptierte Normierungen zu formulie- 
ren, und die Erfahrung des Unbehaustseins des modernen Menschen erwie- 
sen sich als der Mutterboden, auf dem die Situationsethik wuchs. Martin 
Heidegger schreibt in Sein und Zeit: •Existentielles Verstehen besagt: sich 
entwerfen auf die eigenste faktische Möglichkeit des In-der-Welt-sein-kön- 
nens. Seinkönnen aber ist nur verstanden im Existieren in dieser Möglich- 
keit. Welche Stimmung entspricht solchem Verstehen? Das Rufverstehen er- 
schließt das eigene Dasein in der Unheimlichkeit seiner Vereinzelung."" 

Heidegger sagt das im Zusammenhang mit seinen Überlegungen zum Ge- 
wissen. Die Grundstimmung, in der sich der Mensch seiner Gewissensver- 
antwortung bewußt wird, ist hier mit der Erfahrung der Unheimlichkeit ver- 
bunden; ihr entspricht die Angst. Hier schwingt Kierkegaards Erfahrung 
weiter. Die Tatsache des Geworfenseins ist zugleich die Tatsache radikaler 
Vereinzelung. Sie bedeutet, daß der Mensch ganz auf sich selbst zurückge- 
worfen ist und sich selbst zu verantworten hat. Dafür gibt es keine Geländer 
allgemeingültiger Normen mehr; im Je Jetzt seiner Freiheit entwirft der 
Mensch sein eigenes Dasein in je neuen Situationen. Das bedeutet Situati- 
onsethik: Die Freiheit zum Selbstentwurf ohne die Bindung an allgemein 
und immer gültige Vorgaben von Naturgesetz und Gebot. 

c) Reaktionen der Theologie 
Die Antworten der Theologie auf dieses Problem fielen höchst unterschied- 
lich aus. Die großen Vertreter der evangelischen Theologie unseres Jahr- 

7  H. Freyer, Theorie des gegenwärtige Zeitalters. Stuttgart 1965; und E. Goffmann, Stigma. 
Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität (stw 140). Frankfurt/M. 21977, wären 
hier als Zeugen und als Korrektoren zu lesen. 
*  M. Heidegger, Sein und Zeit. Halle 1941. 
9  J. Habermas, Die neue Unübersichtlickeit. Frankfurt/M. 1985. 
111 Einzuräumen ist, daß hier in einem Überblick Stellungnahmen aus einem langen Zeitraum 
zusammengestellt sind; im Blick auf das hier angezielte Thema sind aber die Parallelen do- 
minant. 
11 A.a.O. (Anm. 8), 295. 



Bernhard Fraling 14 

hunderts wie Barth, Bultmann und andere folgen den Grundlinien einer Si- 
tuationsethik, die von ihnen in je verschiedener Weise rezipiert wurde. Auf 
sie kann in diesem Zusammenhang nicht näher eingegangen werden. 

Der Gegenpol in dieser Auseinandersetzung findet sich in der katholi- 
schen Kirche; Pius XII. hat als einer der hervorragenden Anwälte objektiver 
sittlicher Ordnung Position bezogen. In sein Pontifikat fällt die Auseinan- 
dersetzung über die Frage der Situationsethik. Er selbst hat in verschiede- 
nen Stellungnahmen dazu das Wort ergriffen, entsprechend das Sanctum Of- 
ficium am 2. Februar 1956. 

Es bestand der Verdacht des ethischen Relativismus, für das kirchliche 
Lehramt Grund genug, die Position der Situationsethik zurückzuweisen. Die 
überzeitliche Geltung der Essenzethik wird dagegen behauptet. 

Damit war zwar eine Barriere gezogen gegen einen vermeintlich gefähr- 
lichen Trend; aber die epochale Frage blieb theologisch unerledigt. Es blieb 
das Problem der unübersehbar vielen verschiedenen Situationen der Men- 
schen in unserer Welt mit ihren Unwägbarkeiten. Es blieb die Anfrage der 
evangelischen Theologie und der Existenzphilosophie nach dem Gehalt der 
Anthropologie; diese sahen die Einmaligkeit und Unvertretbarkeit mensch- 
lichen Personseins in einer von naturalistischen Elementen durchsetzten Es- 
senzmetaphysik nicht genügend zum Ausdruck gebracht. 

Schon vor der Instruktion des Sanktum Offizium hatte Karl Rahner mehr- 
fach zu dieser Frage Stellung genommen.12 Zunächst warnte er vor einer 
Tendenz zur •Sündenmystik", um deren Wirkung er sich Sorgen machte, 
weil sie in der Nichtanerkennung objektiver Normen dem Egoismus des 
Menschen Vorschub leiste:13 •Wer vor einer Gewissensentscheidung als 
Christ wahrhaft betend sich zu Herzen nähme, daß die Welt unter dem Kreuz 
steht, an dem Gott selbst angenagelt und durchbohrt hängt, daß Gottes Ge- 
bot auch den Tod des Menschen als Konsequenz fordern kann, daß es nichts 
in der Welt an Bitterkeit, Tragik, Verzweiflung gibt, das ein zu großer Preis 
für die ewige Verheißung Gottes wäre, daß man nichts Böses tun darf, um 
Gutes zu erreichen, daß es Irrtum und Häresie der eudämonistischen Neu- 

12 Vielleicht war er indirekt auch im Blick der römischen Autoren. Pius XII spricht in seiner 
Ansprache (dokumentiert in AAS 44 (1952), 413-419; Utz-Groner 142f.) von einer Auffas- 
sung des •ethischen Existentialismus" oder des •ethischen Individualismus", Ausdrücke, in 
denen man indirekt eine Stellungnahme gegen Rahner zu entdecken glaubte. Allerdings muß 
man feststellen, daß Rahner sich in seiner Position von diesen Sätzen nicht eigentlich ange- 
griffen fühlen mußte. Ihm ging es vielmehr um die Frage, was katholische Theologie von der 
neueren Entwicklung der Existenzphilosophie und der ihr entsprechenden Situationsethik ler- 
nen könnte. 
" K. Rahner, Gefahren im heutigen Katholizismus (Christ heute 10). Einsiedeln 1950, 39, im 
Wiederabdruck eines Artikels, den er unter dem Titel, Der Appell an das Gewissen. Situati- 
onsethik und Sündenmystik in der Zeitschrift Wort und Wahrheit 4 (1949) 721-734 veröf- 
fentlicht hatte. 



Existentialethik - spirituelle Mitte der Moraltheologie 15 

zeit ist, wenn man meint, das sittlich Richtige könne den Menschen nicht in 
eine innerweltliche ausweglose Tragik führen..., daß es nicht im Belieben 
des Menschen steht, eine ,heroische Situation' immer zu vermeiden, dann 
gäbe es wahrhaftig seltener Christen, die meinen, ihre Situation bedürfe ei- 
ner Regelung, die abweicht von den Gesetzen, die die Kirche als die Gottes 
verkündet..."14 

Diese Sorge hinderte ihn aber nicht daran, sich in aller Intensität dem an- 
gedeuteten sachlichen Problem zu stellen. Ihm war bewußt, daß das, was 
früher nur extremer Randfall sittlicher Situation gewesen war, der nur sehr 
selten vorkam, nun fast zu einem normalen Fall geworden war: •Es gibt nur 
wenig, worüber alle einig sind..."15 Man kann es immer mehr beobachten, 
daß die Meinungen auch von Christen angesichts unterschiedlicher Heraus- 
forderungen höchst unterschiedlich sein können. Die Differenz und die Dis- 
kussion über differente Gegenstände hat seitdem eigentlich nur zugenom- 
men, wenn wir daran denken, wie schwer wir es haben, in Fragen der Um- 
weltethik, der Friedensethik, der Entwicklungspolitik zu einheitlichen Mei- 
nungsbildungen zu kommen. Je nach dem Standort und den Möglichkeiten, 
die Wirklichkeit zu sehen, verschieben sich die Perspektiven und damit häu- 
fig auch die Urteilsbildung.16 

Solche Grunderfahrungen machen verständlich, warum man immer weni- 
ger Sachverhalte als allgemeingültig regelbar ansieht; damit aber sind sie 
keineswegs ethisch irrelevant. Eine Tendenz des Denkens, wie sie bei Hei- 
degger sichtbar wird, legt es nahe, davon auszugehen, daß das Leben zu- 
mindest nicht ausschließlich nach allgemein verbindlichen sittlichen Nor- 
men gelebt werden kann. Dies würde das Gelingen menschlicher Existenz 
beeinträchtigen. 

Rahner versuchte, das positive Anliegen der Situationsethik, den einzel- 
nen in seiner Einmaligkeit ernstzunehmen, aufzugreifen, ohne doch die Ori- 
entierung an Normen dabei aufzugeben. Dieses Interesse verfolgt er in der 
Entwicklung einer formalen Existentialethik. Seine These besagt, daß die 
•Existentialethik nach unserer Meinung der Kern der Wahrheit ist, der auch 
in der falschen Situationsethik steckt."17 

14 Ebd., 54. 
15 Ebd., 41. 
16 Die Zahl nicht einfach generalisierbarer Entscheidungen, die der einzelne je für sich von 
seinem Gewissen her zu verantworten hat, nimmt zu; und dennoch wohnt dem Ethos eine 
Tendenz inne, die auf Universalisierbarkeit zumindest hingeordnet ist. Das erklärt, warum oft 
die Meinungen in den Auseinandersetzungen über Einzelfragen, z.B. der Friedensethik oder 
der Umweltpolitik oder auch der medizinischen Ethik, so heftig aufeinanderprallen. Es liegt 
hier jeweils ein Engagement vor, in das der Mensch mit persönlicher Entschiedenheit und 
darum auch emotioneller Bindung eintritt. 
17 K. Rahner, Über die Frage einer formalen Existentialethik, in: Rahner S 2, 227-246, 230. 



Bernhard Fraling 16 

Es ist kein Zufall, daß sein Postulat einer Existentialethik herausstellt, daß 
es sich um eine •formale" Ethik handele; es gelte, formale Regeln zu ent- 
werfen, die es erlauben würden, die einmalige, nur diesen bestimmten Men- 
schen angehende sittliche Verpflichtung wahrzunehmen; man könnte hier 
theologisch von der Wahrnehmung einmaliger individueller Berufung spre- 
chen, die nur diesen bei seinem Namen Gerufenen meint. Materiale Normen 
zeichnen den Rahmen ab, der für alle gilt, innerhalb dessen sich die freie, 
aber nicht einfach beliebige Selbstgestaltung des einzelnen Menschen in ih- 
rer Freiheit vollzieht. Diese formalen Regeln sollen helfen, die Spur aufzu- 
nehmen, die dem einzelnen vorgezeichnet ist. Der Bereich der Entscheidun- 
gen, die nicht mehr einfach in allgemeinen Normen vorgeformt sind, nimmt 
in unserer Welt beständig zu. 

Die Betonung der Tatsache, daß diese Ethik vorrangig durch solche for- 
malen Regeln gekennzeichnet ist, läßt einen Vergleich mit der insbesondere 
von den Frankfurter Philosophen Habermas und Apel entwickelten Diskurs- 
ethik18 zu. Auch in ihr werden formale Regeln entwickelt, die den Prozeß 
der Findung sittlicher Orientierung bestimmen sollen. Hier wie dort ist übri- 
gens zu bemerken, daß diese Regeln selbst erhebliche ethische Ansprüche 
an diejenigen stellen, die auf der Suche nach der sittlichen Wahrheit sind. 

2. Der spirituelle Kern einer formalen Existentialethik: 
Die Bemühung um die Unterscheidung der Geister 

Der bisher einzige diskutable Versuch, solche formalen Regeln einer Exi- 
stentialethik in theologischer Methodik zu entwickeln, entstammt der Exer- 
zitieninterpretation Karl Rahners.19 Bislang bewegen sich alle weiteren Ver- 
suche der Präzisierung und Fortführung in seinem Fahrwasser. Damit aber 
wird im Zentrum der Existentialethik ihr spiritueller Kern sichtbar.20 

Rahners geistliche Heimat ist bei Ignatius von Loyola zu suchen, in dessen 
Orden er eintrat. Als sich dann aufgrund seiner äußeren Lebensgeschichte 
die Frage drängend stellte, wie denn der einzelne seine unvertretbare indivi- 

18 Vgl. aus theologisch-ethischer Sicht dazu im Überblick: W. Lesch/A. Bondolfi, Theologi- 
sche Ethik im Diskurs (UTB 1806). Tübingen/Basel 1995. 
" Zum Ignatiusjahr veröffentlichte er: Die Ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis. 
Über einige theologische Probleme in den Wahlregeln der Exerzitien des heiligen Ignatius, 
in: Ignatius von Loyola. Hrsg. F. Wulf. Würzburg 1956, 345-405; wiederabgedruckt in K. 
Rahner, Das Dynamische in der Kirche (QD 5). Freiburg 1958, 74-148. 
2,1 In der Frage nach dem eigentlichen Ursprungsort Rahnerschen theologischen Denkens hat 
L. Sanhüter die Konvergenz seiner spirituellen Grundorientierung und einer entsprechenden 
systematischen Schwerpunktbildung herausgearbeitet: Das Dynamische in der Moral. Zur 
Aktualität der Existentialethik Karl Rahners (DiTh 40). St. Ottilien 1990. 



Existentialethik - spirituelle Mitte der Moraltheologie 17 

duelle Aufgabe, den persönlichen Ruf Gottes an ihn, erkennen könne, lag 
ihm bereits die Erfahrung der reflektierten Schritte der Wahl in den Exerzi- 
tien vor. Nicht ohne den Einfluß Erich Przywaras21, seines Bruders Hugo 
und anderer bedeutender Interpreten der Exerzitien war es ihm so möglich, 
die einzelnen Schritte der Wahlentscheidung reflexiv zu erhellen und die er- 
sten Bausteine zu einer von ihm postulierten Existentialethik zusammenzu- 
stellen. Rahner beruft sich dabei auf die Parallele zwischen der geistesge- 
schichtlichen Situation im Umbruch der beginnenden Neuzeit, in der Igna- 
tius seine Erfahrungen niedergeschrieben hatte, mit der gegenwärtigen Um- 
bruchsituation. Insbesondere sei bei Ignatius auf neue Weise die einmalige 
Individualität des einzelnen Menschen wahrgenommen worden.22 

a) Die Voraussetzungen für den Prozeß existentialethischer Wahrnehmung 
Die hier zu findenden formalen Regeln sind solche, die den Prozeß einer 
Wahrnehmung bestimmen. Es geht um das Wie ethischer Wahrheitsfindung 
in der Situation des einzelnen. Die Logik existentialethischer Wahrneh- 
mung23 beschreibt einen existentiellen Prozeß, bei dem die Freiheit des Men- 
schen von Anfang an im Spiel ist. Inhalt existentialethischer Wahrnehmung 
ist der Mensch, insofern er ein von Gott einmalig gemeinter ist; aber dies 
kann Herausforderung, gar Überfremdung des bisherigen Selbstbildes be- 
deuten. Wer sich dem Individualwillen Gottes aussetzt, riskiert seine Exi- 
stenz in diesem Prozeß. Dieser kann nur gelingen, wenn der den individuel- 
len Weg Suchende dazu bereit ist, Gott den ganz Anderen sein und sich ge- 
gebenenfalls seine eigenen Wünsche und Pläne durchkreuzen zu lassen. 

Daraus ergeben sich im einzelnen folgende Voraussetzungen - es sind 
schon die ersten formalen Regeln mit einem beachtlichen ethischen An- 
spruch - für diesen Prozeß des Erkennens: 

1. Eine erste, bei vielen nicht so selbstverständlich (wie bei Ignatius) ge- 
gebene Voraussetzung ist der Glaube nicht nur, daß es einen Gott und eine 
Erlösung in Christus gibt, sondern daß diesem Gott die Entscheidungen des 
individuellen Lebensweges des einzelnen Menschen nicht gleichgültig sind. 
Rahner sagt: •... je persönlicher eine Liebe ist, je mehr sie die eigene Per- 
son in dieser Liebe einsetzt und hingibt, umso individueller, einmaliger, un- 
vertretbarer wird diese Liebe."24 Sie richtet sich zugleich auf das Persön- 

21 K.P. Fischer, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners. Freiburg 1974; 
bes. 55-61. 
22 Dies hatte sich schon in der spätmittelalterlichen Mystik und der Devotio moderna ange- 
bahnt, in der die neue Betonung der Erfahrung zu tieferem Selbstinnewerden geführt hatte. 
21 Vgl. hier den grundlegenden Aufsatz von K. Rahner zur Logik der existentiellen Erkennt- 
nis, die er zum Ignatius-Jubiläum veröffentlichte (Anm. 19). 
24 Über die heilgeschichtliche Bedeutung des einzelnen in der Kirche, in: K. Rahner, Sendung 
und Gnade. Beiträge zur Pastoraltheologie. Innsbruck/Wien/München 1959, 99. 



Bernhard Fraling \ 8 

lichste im anderen; von solcher Liebe ist immer die innerste Personmitte des 
anderen gemeint. Ja, man wird sagen müssen, daß der einzelne nur dadurch 
voll er selbst wird, daß er der von Gott als dieser einmalige Mensch erkannte 
und geliebte ist. 

Heutige Exerzitienpraxis zeigt, daß diese Grundlage, die von Ignatius in 
den •Anotaciones"25 und im Prinzip und Fundament seiner Exerzitien fest- 
geschrieben26 wurde, normalerweise über geraume Zeit erarbeitet und ver- 
tieft werden muß,27 ehe der weitere Exerzitienprozeß angegangen werden 
kann. 

2. Wie die Diskursethik die •ideale Sprechsituation" als quasi ethisches 
Postulat für das Gelingen des Diskurses voraussetzt, so Ignatius die Haltung 
der Indifferenz bei dem, der auf der Suche nach der Wahrheit individueller 
Entscheidung ist. Ignatius formuliert: •Darum ist es notwendig, uns allen 
geschaffenen Dingen gegenüber gleichmütig (indiferentes) zu verhalten, 
was der Freiheit unseres Willens überlassen und nicht verboten ist. [...] Ein- 
zig das sollen wir ersehnen und erwählen, was mehr zum Ziele hinführt, auf 
das hin wir erschaffen sind."28 Das klingt nach stoischer Ataraxie; unberührt 
von den Wirklichkeiten der Welt ist der Mensch nicht antastbar. Hier aber 
ist etwas völlig anderes gemeint, nicht Mangel an Engagement, sondern Be- 
reitschaft zu höchstem Einsatz, wie sie bei dem Mann im Gleichnis anzu- 
treffen ist, der den Schatz im Acker gefunden hat.29 Er kann alles lassen, al- 
les ist ihm in diesem Sinn gleichgültig geworden, wenn er nur den Acker be- 
kommt. In den Exerzitien geht es um die Vertiefung einer Haltung, die Gott 
als das eigentliche Ziel des Lebens entdeckt hat und in der Förderung von 
dessen Ehre den je besseren Weg sucht. Gemeint ist kein beruhigtes •Ge- 
wehr bei Fuß", sondern die äußerste Bereitschaft dessen, der sagen kann: 
•Mir ist alles gleich, wenn nur ..." Wer liebt, kann so sprechen; gerade weil 
ihm eine Sache über alles wichtig geworden ist, wird ihm alles andere im 
Vergleich dazu unwichtig. 

3. Bei diesen Voraussetzungen des Fundamentes der Exerzitien handelt es 
sich offenbar um solche, die einer dauernden Vertiefung bedürfen. Ähnlich 
ist es mit einer weiteren Vorbedingung, die hier nur kurz erwähnt werden 
kann; wie im Neuplatonismus der Erleuchtung immer eine Phase der Reini- 

25 Damit sind Anmerkungen am Beginn des Exerzitienbüchleins gemeint, in denen Ignatius 
sein methodisches Konzept für die Exerzitien umreißt. 
26 Exerzitien, Nr. 5 u. 23. 
27 Biblisch scheint sie mir am deutlichsten im Gleichnis von den Talenten festgeschrieben, in 
dem gefordert wird, daß der einzelne sich in seinen Begabungen annimmt, indem er mit ih- 
nen arbeitet. Ein gerüttelt Maß an Grundvertrauen ist dabei conditio sine qua non. 
28 Exerzitien Nr. 23; nach A. Haas, Ignatius von Loyola. Geistliche Übungen (Herder Tb 276). 
Freiburg 1966. 
29 Vgl. Mt 13,44f. 



Existentialethik - spirituelle Mitte der Moraltheologie 19 

gung vorausgeht, so geht Ignatius mit dem, den er zur freien Entscheidung 
führen will, den Weg durch Läuterung und Bekehrung. Die sogenannte er- 
ste Woche der Exerzitien soll Voreingenommenheiten abbauen, die sich der 
Erkenntnis des eigenen Weges in den Weg stellen können.30 

b) Die Wahl als Vollzug existentialethischer Wahrnehmung 
1. Zu ihr würde ich erstens die Bemühung rechnen, in der Christkönigs- 

betrachtung31 und in den Leben-Jesu-Betrachtungen der sogenannten zwei- 
ten Woche der Exerzitien dem eigenen Werten und Urteilen einen inhaltlich 
bestimmenden Hintergrund (Bewertungshorizont) zu geben. Wenn Ignatius 
erkennen läßt, daß es für jeden, der die Übungen macht, ganz persönliche 
Zugänge zu dieser Begegnung mit dem Herrn gibt,32 dann gehört diese 
Übung zur Erstellung individueller Wertorientierung mit ihren je eigenen 
Akzentuierungen und Präferenzen, in deren Licht dann die Gegenstände der 
Wahl näher ins Auge gefaßt werden können. 

Zwei Orientierungspunkte sind es, auf die sich der Wählende bezieht: Der 
Bezug zu Christus, jetzt im individuellen Bemühen in hohem Maß aktuali- 
siert, bedeutet zwar Rückbindung an überkommenes Glaubenswissen, aber 
dieses in ganz persönlicher Weise. Es gibt kein adäquat universalisierbares 
Christusbild; dieses •bilde" sich jedem individuell ein, würde die Mystik sa- 

gen. . 
Der andere Orientierungspunkt ist die konkrete Lebenssituation des 

Wählenden: Der Blick auf ihn heißt: Wahrnehmen der eigenen Möglichkei- 
ten sowie des darin ergehenden Anspruchs. Beide Punkte oder Pole existen- 
tieller Wahrnehmung sind zugleich Quellen der Geisterfahrung. Die Bewe- 
gungen des Geistes erfährt der einzelne in sich und in den Wechselspielen 
seiner Lebensgeschichte mit ihren Höhen und Tiefen, mit ihren Begegnun- 
gen und Abschieden. 

2. Die Wahrnehmung des Individualwillens Gottes für den einzelnen ge- 
schieht weiter in einer Konvergenzerfahrung von Wahlgegenstand und eige- 
ner Entscheidungsbereitschaft; diese Übereinstimmung wird als Trost er- 
lebt. Das geistliche Tagebuch des Heiligen zeigt, daß er selbst seine Ent- 
scheidungen immer wieder in dieser Weise von der darin erfahrenen Ge- 
genwart Gottes bzw. seines Geistes her zu beurteilen versucht hat. Es gab so 
etwas wie ein dauerndes Wechselspiel von gesuchter und erfahrener Unmit- 
telbarkeit zu Gott bzw. Christus und einer Erfassung dieser oder jener Rea- 

30 Als biblischer Referenzpunkt könnte hier die Forderung des Paulus genannt werden, der 
die Römer auffordert, das Sinnen und Denken zu erneuern - im Abbau der Schemata dieser 
Welt -, damit sie fähig werden, den Willen Gottes zu erkennen (Rom 12,2). 
31 Exerzitien Nr. 91-100. 
12 Das ergibt sich insbesondere aus den Anotaciones; vgl. Nr. 2 und 15. 



Bernhard Fraling 20 

lität, die als Mittel angesehen wurde auf dem Weg des einzelnen oder auch 
der Gemeinschaft zu Gott.33 Rationalität, das Abwägen von Gründen für und 
gegen eine Entscheidung war dabei keineswegs ausgeschlossen aus dem 
Wahlvorgang; sie wurde in ihn hinein integriert. Das beschreibt Ignatius in 
den Wahlzeiten der zweiten Exerzitienwoche. 

Aber die eigentliche Grundlage der Entscheidung ist für Ignatius nicht nur 
die Frage, wohin führt dieses oder jenes Verhalten, sondern woher kommt 
dieser Wunsch, dieser Gedanke? So leitet er dazu an, die Geister zu unter- 
scheiden. Vom Ursprung der Regung des Trostes her erfährt er diesen als po- 
sitives bzw. negatives Kriterium. Gewählt werden soll, was durch die Er- 
fahrung des Trostes bestätigt34 wird; in eben diesem deutet sich die Über- 
einstimmung mit jener Wertorientierung an, um die sich der Exerzitant 
bemüht. Diese Übereinstimmung wird als eine Wirkung des Geistes gese- 
hen, die Konvergenz mit dem herstellt, um dessen Ruf es geht. 

Der Trost kann somit als Übereinstimmungserfahrung gedeutet werden.35 

Wertorientierter, ganz persönlich erfahrener Bezug auf das Evangelium, die 
eigenen Möglichkeiten und der Wahlgegenstand stimmen zusammen. Die- 
ses Zusammenstimmen ergibt sich normalerweise im probeweisen Einsatz 
der Freiheit selbst, die sich auf den vernommen geglaubten Ruf bejahend 
einläßt. Das bedeutet •existentielles Erkennen" und ist Gegenstand der Exi- 
stentialethik, die uns hier in einer Form begegnet, die ohne Kernelemente 
gelebter Spiritualität nicht realisierbar ist. 

3. Die Dynamisierung der Normen- und Institutionenethik 
durch (das Moment formaler) Existentialethik 

a) Erfahrungen 

Ich beginne mit einer eigenen Erfahrung, die mir zu denken gegeben hat. Es 
gab im Vorfeld des Erscheinens der Enzyklika Humanae vitae Pauls VI. in 
der deutschen Moraltheologie heftige Auseinandersetzungen über die Frage 
der sittlichen Beurteilung der künstlichen Empfängnisverhütung. Einer der 
Vorreiter der Diskussion, die auf einem moraltheologischen Kongreß hoch- 
gradig emotional geführt worden war, wurde am Abend beim Glas Bier ge- 
fragt, wie er eigentlich zur Änderung seiner Meinung gekommen sei. In den 

" Vgl. Ignatius von Loyola, Das geistliche Tagebuch. Hrsg. A. Haas und P. Knauer Freibure 
i.Br./Basel/Wien 1961,146-148 u.a. 
14 Vgl. Das geistliche Tagebuch 163, die Bitte um Bestätigung. 
35 Darin kann man eine Ergänzung zu Rahners Vorschlag sehen; vgl. B. Fraling, Hinführung 
zur freien Entscheidung nach den Exerzitien des Ignatius von Loyola, in: Humanum Hrsg J 
Gründel/V. Eid. Düsseldorf 1972, 161-177. 



Existentialethik - spirituelle Mitte der Moraltheologie 21 

fünfziger Jahren hatte noch niemand die allgemeine Geltung des Verbots 
künstlicher Empfängnisverhütung bestritten. Aber er und einige wenige an- 
dere hatten bis dato ihre Meinung geändert und dies den lieben langen Tag 
lang mit hochkomplexen Argumenten aus dem Naturrecht zu begründen ver- 
sucht. Jetzt lautete die Antwort ganz anders: Ich habe mit Ehepaaren, von 
deren Integrität und Gläubigkeit ich rundum überzeugt war, nächtelang über 
dieses Problem diskutiert; am Ende hatte ich keine Argumente mehr. Darum 
sehe ich die Sache jetzt anders: Wir dürfen keine untragbaren Lasten aufer- 
legen. 

Es kam zu einer Meinungsbildung unter den Fachleuten, die trotz der En- 
zyklika und vieler weiterer innerkirchlicher Mahnungen bis heute wirksam 
geblieben ist. Das ist noch kein Wahrheitsbeweis; das Beispiel kann aber, 
auch wenn der innerkirchliche Meinungsbildungsprozeß immer noch nicht 
abgeschlossen ist, zeigen, in welcher Form eine Dynamisierung der Normen- 
ethik durch Existentialethik denkbar ist. Was sich dort in den nächtelangen 
Diskussionen und den Reflexionen des betreffenden Moraltheologen ereig- 
nete, kann nach den formalen Regeln der Existentialethik beurteilt werden: 

Es handelte sich 1) um eine Situation, die von vornherein in die Deutung 
des Glaubens einbezogen war. 2) Die Konfrontation ist für den Theologen 
eine neue Erfahrung. Überkommenes Normwissen scheint hier aufgrund ei- 
ner ganz neuen Problematik der Situation nicht mehr gerecht zu werden. An- 
dere Reaktionspotentiale werden aktiviert. 3) Im Hintergrund sind bei ihm 
Erfahrungen aus der Beichtpraxis wirksam gewesen, in der es verbreitet ein 
Unbehagen gab, weil sie allzu oft unter den gegebenen Voraussetzungen der 
strengen Regelungen zu Versagen und Frustration führte. Wäre es denkbar, 
daß sich aufgrund dieser Erfahrungen der Geltungsgrund der Norm ver- 
schoben hätte? Der Versuch, die Unterscheidungsregeln anzuwenden, war 
gemacht worden, ohne daß sie ausdrücklich eine Rolle gespielt hätten. Der 
Impuls neuen Nachdenkens in der Normenethik war hier jedenfalls durch 
glaubwürdige Entscheidung aus individueller Verantwortung heraus aus- 
gelöst worden, die dem Existentialethos auch in seiner spirituellen Dimen- 
sion zuzuordnen ist.36 

Ein anderes, auf seine Weise wieder höchst aktuelles Beispiel ist die Ent- 
wicklung der theologischen Stellungnahme zur Frage der Organtransplanta- 
tion, die sich zunächst als Problem der Spende a vivo darstellte. Die neue 
Technik stellt neue Fragen an überkommenes Lebenswissen. In der neuscho- 
lastischen Moraltheologie hatte man gelernt, das Problem chirurgischer Ein- 

16 Hier war gewissermaßen Wirklichkeit geworden, was L. Sanhüter als Ergebnis seiner Stu- 
die festhalten konnte: •Existentialethik wird Teil der allgemeinen, normativen Ethik als de- 
ren dynamisierendes Moment" (L. Sanhüter, Das Dynamische in der Moral. Zur Aktualität 
der Existentialethik Karl Rahners (DiTh 40). St. Ottilien 1989, 234). 



Bernhard Fraling 22 

griffe nach dem Totalitätsprinzip zu beantworten. Das Prinzip besagt, daß 
der rechtfertigende Grund für den chirurgischen Eingriff immer das Wohl 
der Ganzheit (Totalitätsprinzip) dieses Organismus sein muß, an dem der 
Eingriff vorgenommen wird. 

Die Antwort war hier für neuscholastisch orientierte Moraltheologen klar: 
Das Totalitätsprinzip37 verbot eine Entnahme von Organen a vivo zwecks ei- 
ner Transplantation. Gemäß diesem Prinzip •darf sich ... keiner zugunsten 
eines anderen Organes berauben, weil das nicht vom Wohl des eigenen Lei- 
bes gefordert wird"; mit dieser Anwendung des Totalitätsprinzips lehnt Gu- 
stav Ermecke noch 1961 die Transplantation ab.38 

Aber ein Unbehagen blieb: War man der Situation wirklich gerecht ge- 
worden? Was war der eigentliche Geltungsgrund des Totalitätsprinzips? 
Richard Egenter brachte hier eine Wende.39 Der Ausgangspunkt seiner Kri- 
tik an überkommener Weisung war ein spirituell-theologischer. Dieser be- 
stand in einer biblisch konzipierten, dynamisch verstandenen Anthropolo- 
gie. Für ihn ist Moraltheologie •die Wert- und Normwissenschaft von der 
gnadegetragenen Gestaltung des liebenden ,alter Christus' als eines Gliedes 
im mystischen Herrenleib".40 Diese theologische Vorentscheidung gibt ihm 
ein anderes Reaktionspotential im Blick auf das anstehende Problem; er hat 
von hier aus Möglichkeiten, anders auf die gestellte Frage zu reagieren, und 
tut dies in einer individuellen, von seinem Gewissen bestimmten Stellung- 
nahme. Egenter geht dabei vom individuellen Bezug aus, den der eine 
Mensch zum andern hat; in der Realisierung der Liebe wird der andere dem 
Handelnden jeweils zum •alter ego". Insofern beide in der Kommunikaton 
der Liebe so verschmelzen, so eins-sein können, daß der eine das alter ego 
des anderen wird, wird man um des Wohles dieses alter ego willen auch ja 
dazu sagen können, daß man ein Glied, ohne das man durchaus weiterzule- 
ben im Stande ist, opfert. Was die Normfindung angeht, so kann man heute 
diesen faktisch existentialethisch angestoßenen Prozeß, in dem in neuer 

37 Pius XI. hatte dieses Prinzip in aller Deutlichkeit in seinem Rundschreiben Casti connubii 
formuliert: •Der einzelne aber hat über die Glieder seines Leibes kein anderes Verfügungs- 
recht, als daß er sie ihrem natürlichen Zweck entsprechend gebrauchen kann: Er darf sie da- 
her weder vernichten noch verstümmeln, noch auf irgendeine andere Weise sie zu ihrem 
natürlichen Funktionen untauglich machen, außer wenn sonst für das Wohl des Gesamtkör- 
pers nicht gesorgt werden kann." Zitiert nach A. Rohrbasser, Heilslehre der Kirche. Doku- 
mente von Pius IX. bis Pius dem XII. Freiburg/Schw. 1953, Nr. 1702. 
38 In: J. Mausbach/G. Ermecke, Katholische Moraltheologie. Bd. III. Münster '"1961, 250; 
vgl. B. Häring, der zur gleichen Zeit zurückhaltender urteilt und stärker einen größeren Zu- 
sammenhang der Handlungsabfolge einbezieht, in: Das Gesetz Christi, Moraltheologie. Bd. 
III. Freiburg/Br. 61961,255f. 
w Siehe den in Anmerkung 4 zitierten Aufsatz. 
4U R. Egenter, Moralthologie, in: LThK2, VII; 613-618, 615; Egenter hebt den zitierten Satz 
als Extrakt seiner Ausführungen heraus. 



Existentialethik - spirituelle Mitte der Moraltheologie 23 

Weise nach der Erlaubtheit der Entnahme von Organen von Lebenden zur 
Rettung anderer gefragt wurde - auch im kirchlichen Bereich -, im großen 
und ganzen als abgeschlossen betrachten, nachdem die Herausstellung von 
dessen sittlicher Erlaubtheit zum Konsens moraltheologischer Äußerungen 
geworden ist und überdies Johannes Paul II. in einer Ansprache diese be- 
stätigend unterstrichen hat.41 

In ganz anderer Weise sind Bewegungen unserer Zeit im Ethos wirksam 
geworden. Wilhelm Dreier ist einer der ersten gewesen, die die Notwendig- 
keit erkannten, die Problematik der Umweltentwicklung ins Auge zu fassen. 
Es galt auch hier, die Geister zu unterscheiden: Was war Sensationsmache, 
was war ernst zu nehmen in der breiten Bewegung, in der sich bald - der 
Prozeß ist keineswegs abgeschlossen - ein neues Ethos zu bilden begann. 
Ohne einzelne, die diese Verantwortung zuerst wahrgenommen haben, wäre 
der Gesamtprozeß undenkbar. Die ersten Impulse sind in diesem Fall nicht 
von Gläubigen ausgegangen; aber das Konzil fordert ja dazu auf, mit vielen 
Menschen guten Willens •nach der Wahrheit und der (zur im Text!) wahr- 
heitsgemäßen Lösung all der vielen moralischen Probleme, die im Leben der 
Einzelnen wie im gesellschaftlichen Zusammenleben entstehen,"42 zu su- 
chen. Der Geist Gottes weht auf allen Straßen dieser Welt. Offenheit der 
Wahrnehmung einzelner und Unterscheidungsgabe sowie Hellhörigkeit für 
die Situation sind hier gefordert, deren Erkenntnis dann von vielen rezipiert 
werden kann. Es braucht Mut, sich Entwicklungen zu stellen, in denen uns 
Probleme begegnen, auf die wir nicht in Einzelheiten Lösungen parat haben. 
Es hat sich gezeigt, wie sehr das Potential überkommener Deutungssche- 
mata des biblischen und überlieferten kirchlichen Glaubens Möglichkeiten 
bot, aus der Perspektive der Theologie im Gespräch zu bleiben mit diesen 
Entwicklungen, die dem Menschen ganz neue Formen von Verantwortung 
aufbürden.43 

Etwas Ähnliches kann bei Reformbewegungen innerhalb der Kirche be- 
obachtet werden. Sie sind ein Ferment des Ethos der Gesamtkirche. Norma- 

41 Papst Johannes Paul II. hat in seiner Ansprache vom 2. 8. 1984 an die Mitglieder der As- 
sociazione Volontari Italiani de Sangue e Donatori Organi ausdrücklich das Spenderverhal- 
ten positiv gewürdigt. Vgl.: Der Apostolische Stuhl 1984. Ansprachen, Predigten und Bot- 
schaften des Papstes. Erklärungen der Kongregationen. Vollständige Dokumentation. Köln 
1984, 1349f. Daß mit der Einigung über die Frage der Erlaubtheit noch längst nicht alle Pro- 
bleme in diesem Zusammenhang gelöst sind, versteht sich von selbst; vgl. die Literatur zu 
diesem Thema, bes. W. Ruff, Organverpflanzung. Ethische Probleme aus katholischer Sicht. 
München 1971; J. G. Ziegler, Organverpflanzung, J. G. Ziegler (Hrsg. und Mitautor), Or- 
ganverpflanzung. Düsseldorf 1977; K. Demmer, Gehirnverpflanzung - ethische Implikatio- 
nen. Gr 65 (]984), 695-1 \8. 
42 GS 16. 
41 Hier hat A. Ganoczy früh reagiert: Der schöpferische Mensch und die Schöpfung Gottes. 
Mainz "1976; vgl. auch: ders. Schöpfungslehre (Leitfaden Theologie 10). Düsseldorf "1983. 
43 



Bernhard Fraling 24 

lerweise nehmen sie ihren Ausgang im existentiellen Erkennen einzelner.44 

Es sei hier nur an einen Weg von individueller geistlich-pastoraler Erfahrung 
erinnert, der zur Reform der gesamten Kirche und ihrer Theologie in unse- 
rem Jahrhundert entscheidend beigetragen hat. Meines Wissens45 ist Josef 
Cardijn einer der ersten gewesen, der in dieser ausdrücklichen Form nach 
der Methode Sehen - Urteilen - Handeln Seelsorge betrieben und gehandelt 
hat. Auch die vom Konzil übernommene Methodik der Deutung der Zeichen 
der Zeit kann in diesem Zusammenhang gesehen werden. Die Gesamtent- 
wicklung der Kirche hat von hierher wertvolle Impulse aufgenommen. Aus 
Erfahrung erwachsen und in der Reflexion bestätigt, hat diese Erfahrung in 
unübersehbar großer Weite die Praxis bestimmt. Existentialethos hat sich als 
Dynamik somit auch im Sinn der Instititutionenentwicklung erwiesen.46 

Das Fazit wäre: Spirituell geprägtes Existentialethos hat es immer gege- 
ben; es hat auch immer schon Einfluß ausgeübt auf das Verständnis und die 
Entwicklung normativer Anforderungen; die Existentialethik ist der Ver- 
such, die darin wirksamen formalen Regeln bewußt zu machen - und ihnen 
(vielleicht) dadurch zu weiterer Wirksamkeit zu verhelfen. 

b) Perspektiven 
Ich komme zum Schluß. Jetzt gälte es, die existentialethischen Überlegun- 
gen prospektiv auf die Bemühung der Moraltheologie zu beziehen: 

1) Zunächst sind einige Konsequenzen aus der Tatsache zu ziehen, daß 
ethisches Erkennen sich immer zweier Quellen (den genannten Orientie- 
rungspunkten entsprechend) bedienen muß. 

Das Ernstnehmen der ersten Quelle zwingt uns dazu, die Glaubensorien- 
tierung von ihren Ursprüngen her in die Überlegungen einzubeziehen; bei 
aller Betonung rationaler Autonomie dürfte die Moraltheologie nicht ver- 
gessen, daß ihre Grundoption die des Glaubens an das Evangelium ist. Ge- 
rade weil in ihm der Mensch auf unüberbietbare Weise angenommen und be- 
jaht ist, verkürzt er in der Glaubensperspektive seine Lebensmöglichkeiten 
nicht, sondern hat die Chance, sie in Wahrheit aufzudecken. Daß die wis- 
senschaftliche Erarbeitung aus den Quellen eine zwar wegen des Wechsels 

44 Hier müssen Defizite in der Moraltheologie festgestellt werden; sie wäre vielleicht auch 
überfordert, sich als Vermittlerin neuer Lebensformen, in denen sich der Glaube als lebbar er- 
weist, zu bewähren. 
45 Es kommt hier nicht auf den historischen Beweis im einzelnen an, weil die Beobachtung 
nicht an einem einzelnen Mann allein hängt. 
46 Es wäre vermutlich fruchtbar, würde dieses Beispiel in ähnlicher Weise aufgegriffen, wie 
das von M. Delbrel, deren Lebenswerk gerade unter diesem Aspekt von M. Heimbach-s'teins 
in subtiler Weise dargestellt wurde: Unterscheidung der Geister - Strukturmoment christli- 
cher Sozialethik. Dargestellt am Werk Madeleine Delbrels. Schriften des Instituts für Christ- 
liche Sozialwissenschaften. Bd. 31. Münster/Hamburg 1994. 



Existentialethik - spirituelle Mitte der Moraltheologie 25 

der Paradigmen der Exegese nicht immer leicht zu bewältigende, aber den- 
noch unverdrossen weiterzuführende Aufgabe ist, dürfte selbstverständlich 
sein. Schon in ihr aber wird die Individualität des einzelnen wirksam sein: 
Wie die Exerzitien voraussetzen, daß jeder auf seine Weise vom Wort des 
Evangeliums erreicht wird, so wird hier zwar nicht einem Subjektivismus 
das Wort geredet werden können, aber doch einer existentialen Auslegung, 
die sich vom vorgegebenen Wort auch in einer je individuellen Weise ange- 
fordert erfährt. 

Aus der so immer neu zu gewinnenden Wertperspektive ist die Situation 
der Zeit als zweiter Orientierungspunkt zu sichten; diese Bemühung kann 
nicht gelingen, ohne die Hilfe der die geistige Situation unserer Zeit maß- 
geblich bestimmenden Humanwissenschaften in Anspruch zu nehmen - in 
angestrengtem und kritischem Hinhören. Die Hellhörigkeit für den Kairos 
entscheidet über die Fruchtbarkeit der Arbeit und ihre Wirkung. Die Ent- 
wicklungen im Europarat zum Beispiel, die zu heftigen Auseinandersetzun- 
gen in der Frage der Bioethikkonvention geführt haben, stehen für eine 
schwer absehbare Zahl von Problemen, denen sich die Ethik zu stellen hat. 
Niemand kann mehr alle gleich gründlich fokussieren; Arbeitsteilung inner- 
halb der Disziplin ist angesagt und wird faktisch auch vorgenommen. Viel- 
leicht könnte uns hier ein reflektierterer Prozeß ein Stück weiter helfen. Eine 
von der Existentialethik her eingenommene Grundhaltung des immer neuen 
Fragens nach dem richtigen Weg wird die Entwicklung der Ethik selber in 
Gang halten. 

2) Die angeführten Beispiele für gelebtes Existentialethos haben gezeigt, 
daß das Finden der eigenen Berufung nur eine Seite desselben ist. Auch 
Auswirkungen der Entscheidungen des einzelnen auf die Lebensmöglich- 
keiten vieler kamen in den Blick. Kein Wunder, daß man bestimmte Regeln 
der individuellen Wahrheitssuche auch auf Gemeinschaften anzuwenden 
versucht - dies seit den Anfängen in der Gesellschaft Jesu und heute über- 
dies in vielen Basisgemeinschaften, die sich um ihren gemeinsamen Weg 
mühen. Auch hier kommt es auf jene nicht voll artikulierbare Übereinstim- 
mungserfahrung an, von der die Rede war. Die wesentlich neue Komponente 
besteht hier darin, daß solche Übereinstimmungserfahrung in Gemeinschaft 
gesucht wird. Karl Rahner selbst hat darauf hingewiesen, daß Entschei- 
dungsfindungsprozesse in einer Kommunität auch in dieser Weise angezielt 
werden können.47 Würde man die hier gefundenen und beachteten Regeln 
mit der Diskursethik vergleichen, würde man feststellen, daß die •Menschen 

47 Schriften XII 173-197. Mit Recht wird hier betont, daß damit die Einzelexerzitien als sol- 
che durchaus nicht ihren Sinn verlieren; im Gegenteil, die individuelle Entscheidung vor Gott 
ist überhaupt erst die tragende Grundlage dafür, daß in einer Gemeinschaft von Glaubenden 
in Wahrheit ein solcher Prozeß vollzogen werden könne, wie er hier gemeint ist. 



Bernhard Fraling 26 

guten Willens" soweit nicht voneinander entfernt sind.48 Dem wäre weiter 
nachzugehen; es müßten Gesetzmäßigkeiten bewußtgemacht werden, die in 
Abhebung von demokratischen Abstimmungsmechanismen zu Formen der 
Meinungsbildung innerhalb der Kirche führen könnten, in denen eine echte 
Konvergenz der Glaubenserfahrung erreicht werden kann.49 

Daß eine weitere Reflexion auf kommunitäre EntScheidungsprozesse im 
Blick auf die Realisierung des Christlichen in unserer Welt von unverzicht- 
barer Bedeutung ist, zeigen die vielen Versuche, in kleineren Gemeinschaf- 
ten Lebensmodelle des Christlichen zu entwickeln. Ohne Phantasie für die 
Entwicklung eines •Alternativethos" hat es noch nie Reformen gegeben; 
doch wird niemand leugnen können, daß auf diesem Feld gesunder kriti- 
scher Sinn notwendig ist, und daß es methodischer Überlegungen bedarf, an- 
stehende Entscheidungsprozesse, die auch zu neuem Normverhalten in 
kirchlichen Gruppierungen führen können, mit einer solchen Kriteriologie 
zu begleiten. Ich erinnere an die vielen neu entstehenden Gemeinschaften in 
der Kirche, in denen die Wir-Erfahrung des Glaubens50 eine entscheidende 
Bedeutung bekommen hat. Das gilt nicht zuletzt von dem Aufbruch der Kir- 
che der Dritten Welt, in den vielen entstehenden Basisgemeinschaften und 
Gemeinden, in denen es beständig um gemeinschaftliche Entscheidungs- 
prozesse und damit auch um Normfindungen für modellhafte christliche Le- 
bensverwirklichung geht. 

3) Ich möchte mit einer Ausweitung schließen. Zum einen wäre festzu- 
stellen, daß es ein humanes Verständnis von Spiritualität geben kann, das 
nicht an die Offenbarung des christlichen Glaubens gebunden ist.51 Wir sa- 
hen, wie in der Erfahrung sittlicher Ansprüche Menschen unseres Jahrhun- 
derts Entdeckungen gemacht haben, die die Christen sich erst nachträglich 
zu eigen machten. Nicht um der Vereinnahmung willen, aber doch mit dem 
Versuch theologischen Verstehens solcher Vorgänge außerhalb ausdrückli- 
cher Glaubensgeschichte kann man davon sprechen, daß Gottes Geist in sei- 
nem Wirken keine Grenzen gesetzt sind, die mit den Grenzen kirchlichen 
Christentums zusammenfallen. Doch dürften die formalen Grundstrukturen, 
von denen wir ausgingen, auch hier gegeben sein; die Wahrnehmung des be- 
rechtigten Anspruchs wird immer in Vorgängen der Deutung von Situatio- 

48 Vgl. GS 16 und den vor Anm. 35 zitierten Text. 
w Hier darf an die Abstimmungen auf dem Konzil erinnert werden, die ein Zeugnis dafür wa- 
ren, daß eine weitgehende echte Konsensbildung das Ergebnis dieser Meinungsbildungspro- 
zesse ist. 
50 Vgl. H. Mühlen, Die Erneuerung des christlichen Glaubens. München 1974. 
51 Dies hat jüngst H. Treml gezeigt: Spurensuche nach einer Spiritualität der Subjekte. An- 
regungenfür die Religionspädagogik aus dem Bereich der Rockmusik. Diss. theol. Würzburg 
1996. 



Existentialethik - spirituelle Mitte der Moraltheologie 27 

nen vollzogen, die von geprägten Wertmustern und -Orientierungen abhängt, 
auf die der einzelne ausgerichtet ist. 

Hier legt sich erneut eine Ausweitung nahe: Alles Verstehen überhaupt 
vollzieht sich in subjektiv mitbestimmten Perspektiven. Die Beobachtungen 
des Wissenschaftshistorikers Thomas S. Kuhn52 haben das auf ihre Weise in 
aller Deutlichkeit bestätigt. Sie haben auch erkennen lassen, daß in der Aus- 
wahl der Erkenntnisgegenstände, der wissenschaftlichen Methoden - man 
denke an seine inzwischen paradigmatisch gewordenen Paradigmen - bis in 
die Formulierung und Veröffentlichungsstrategien hinein die subjektive Ein- 
stellung der Wissenschaftler selbst eine bislang kaum so groß eingeschätzte 
Auswirkung haben. 

Die in der Existentialethik formulierten - immer weiter zu entwickelnden 
- formalen Regeln könnten dazu dienen, den Einfluß von Voreinstellungen 
zu begrenzen, indem man sich selber diese bewußt macht und sich auf sie 
kritisch einläßt; dies kann - annäherungsweise wie in unserem Schema - 
dazu führen, daß man unvoreingenommener die Wirklichkeit wahrnimmt. 
Das wird vermutlich nicht gelingen ohne dezidierte eigene Wertsetzung. In- 
differenz, so sahen wir, hat Ignatius die Haltung genannt, die aus einer Ent- 
schiedenheit für bestimmte Grundwerte erwächst. Im Hinblick auf das Wis- 
senschaftethos würde sich in einer Parallele eine Form unbedingter Red- 
lichkeit in der Wahrheitssuche ergeben. Das Wort •Veritati" an der Stirnseite 
der Universität Würzburg gibt eine Richtung des Bemühens vor, einen nur 
immer wieder neu angehbaren Zielpunkt wissenschaftlicher Bemühung. Ich 
denke, so, wie Indifferenz bei Ignatius ausdrücklich die Bereitschaft ein- 
schloß, sich eigene Wunschvorstellungen durchkreuzen zu lassen, wird es 
im Zugehen auf die Wahrheit als dem Werthorizont von Wissenschaft die 
manchmal nicht leicht erbringbare Bereitschaft geben müssen, eigene Hy- 
pothesen falsifizieren zu lassen. Wie der Weg zur Entscheidungsfindung von 
existentiellem Pro und Contra bestimmt ist, so der Weg der Bemühung um 
die Wahrheit von trial and error. 

Die ethisch anspruchsvollen Regeln der Existentialethik, so könnte unter 
einem anderen Blickwinkel gesagt werden, könnten in der Wissenschaft 
dazu dienen, den Einfluß von Interessen auf Erkenntnis immer möglichst 
klein zu halten, oder besser noch, sie in den Zusammenhang von humanem 
Geist bestimmter Interessen zu integrieren. Hier könnte erneutes Nachden- 
ken und Vergleichen ansetzen. 

52 Insbesondere in seinem Hauptwerk: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (stw 25). 
Frankfurt 1973; außerdem: Die Entstehung des Neuen. Studien zur Struktur der Wissen- 
schaftsgeschichte (stw 236). Frankfurt 1978. 




