
•Christus ist unsere wahre Mutter" 
Metaphorische Gottesrede bei Juliana von Norwich1 

Claudia Kolletzki, Frankfurt a. Main 

Die ungewöhnlichste metaphorische Rede über Gott, die sich bei der engli- 
schen Mystikerin und Theologin Juliana von Norwich (1342-ca. 1416) fin- 
det, ist die explizite und in vielen Variationen verdeutlichte Aussage: •Chri- 
stus ist unsere wahre Mutter" und •Gott ist uns Vater und Mutter". So 
schreibt sie: 
•Jesus Christus (...) ist unsere wahre Mutter; wir haben unser Sein von ihm, in dem alle 
Mutterschaft ihr Fundament hat." (vgl. Show, 295)2. 

Und weiter: 
•So wahr also Gott unser Vater ist, so wahr ist er auch unsere Mutter; und dies offenbarte er 
in allem (...)." (vgl. Show, 295). 

Der Zeitpunkt, zu dem die theologische Wissenschaft dieses Motiv für 
sich •wiederentdeckte", läßt sich präzise benennen: es war im Jahre 1949, 
als Andre Cabassuf ein in Vergessenheit geratenes Motiv mittelalterlicher 
Spiritualität in Erinnerung rief und an zahlreichen Beispielen zeigte, daß es 
sich keineswegs um isolierte Fragmente, sondern um ein etabliertes Bild 
handelt. 

Seine reichste theologische Ausprägung fand das Motiv in den •Revela- 
tions of Love" der Juliana von Norwich, bei denen es sich, wie manche sa- 
gen, •um eine der größten Neuformulierungen in der Geschichte der Theo- 
logie handelt"4. Es existiert kein früheres Zeugnis für Julianas kühne Be- 

1 Vorliegender Artikel stellt knapp und vereinfacht einige Grundgedanken aus der theologi- 
schen Dissertation der Verfasserin vor. Diese erscheint 1997 im Knecht Verlag in der Reihe 
•Frankfurter Theologische Studien"; ihr Titel: Christ is our true mother. Feminine Konnota- 
tionenfür Christus im Denken der Juliana von Norwich. 
2 Übersetzungen aus dem Mittelenglischen von mir. Ich zitiere jeweils die entsprechenden 
Stellen nach der ausgezeichneten und leicht zugänglichen Übersetzung ins moderne Englisch 
von E. Colledge/J.Walsh, Showings. New York 1978 (=Show). Dieselben Herausgeber zeich- 
nen für die kritische Edition verantwortlich: A Book of Showings to the Anchoress Julian of 
Norwich (=CW). Toronto 1978. Die einzige deutsche Übersetzung der längeren Fassung von 
Otto Karrer aus dem Jahre 1926 ist leider unvollständig und teilweise grob sinnentstellend: Of- 
fenbarungen der göttlichen Liebe. Hrsg. von O. Karrer, 1926. 

1 in: Une devotion medievale peu connue: la devotion ä Jesus notre mere, in: Revue d'Asc. et 
My st. 25(1949)234-245. 
4 C. Walker-Bynum, Jesus as Mother and Abbot as Mother. Some Themes in Twelfth-Century 
Cistercian Writing, in: Harvard Theological Review (1977) 257-287. Vgl. zur Theologie Juli- 
anas auch: B. Pelphrey, Love was his meaning. The theology and mysticism of Julian of Nor- 
wich. (Salzburg Studies in English Literature). Salzburg 1992. R. Maisonneuve,L'(/mVer.s.sp<- 



• Christus ist unsere wahre Mutter" 49 

nennung Christi als Mutter in der Ordnung der Schöpfung und im Hinblick 
auf die Erlösung, auch nicht in solch ausdrücklich trinitarischer Entfaltung, 
in der die Mutterschaft fest auf Christus als sapientia Dei bezogen wird. 

Die •Revelations of Love" sind uns in zwei Fassungen überliefert, die in 
mittelenglischer Sprache Visionen und Auditionen erzählen und auslegen. 
Einer früher niedergeschriebenen Fassung A folgte ein längerer und theolo- 
gisch wesentlich ausgereifterer Text B, der das Ergebnis jahrzehntelanger ge- 
danklicher Reflexion ist. Das Motiv •Christus, unsere Mutter" findet sich nur 
hier. In modernem Englisch umfassen die •Revelations" ungefähr 170 Sei- 
ten, ein kleines Buch also. Soweit wir wissen, schrieb Juliana nichts anderes. 

Es existieren nur wenige Manuskripte von ihrem Werk. An diesem 
Schicksal sehen wir, wie wenig vom Sondergut der Frauen in das allgemeine 
Bewußtsein einging, wie einseitig christliche Tradition rezipiert wurde. 
Dafür dürfte nicht in erster Linie ein Mangel an Quellenmaterial, sondern 
ein Mangel an Interesse verantwortlich gewesen sein. 

Nachdem ihr Name und ihr Werk jahrhundertelang praktisch in Verges- 
senheit geraten und nur noch wenigen Interessierten bekannt waren, fand in 
den vergangenen fünfzig Jahren erstmals eine wissenschaftliche Auseinan- 
dersetzung mit der Theologie der ostenglischen Inklusin statt. Parallel dazu 
wuchs die Sympathie für Julianas Spiritualität, und die •Revelations" sind 
eines der wenigen Werke mittelalterlicher Literatur, die außerhalb des aka- 
demischen Milieus weite Verbreitung gefunden haben. 

I. Eine Inklusin in Norwich 

Wer war diese Mystikerin und Theologin? Wir tappen weitgehend im Dun- 
kel. Wir wissen so gut wie nichts über Juliana von Norwich, ihre Herkunft, 
das Leben, das sie führte. Es existiert kein Bild von ihr und keine Beschrei- 
bung. In den Handschriften ihres einzigen Werks wird ihr Name nur zwei- 
mal erwähnt. Eine fromme Frau soll sie gewesen sein, eine Inklusin, die sich 
in einer Klause an der Kirche St. Julyans bei Norwich hat einmauern lassen, 
•tot für die Welt"5. 

rituel de Julienne de Norwich. Lille 1984. P. Molinari SJ, Julian of Norwich. London 1958. 
M. Collier-Bendelow, Gott ist unsere Mutter. Die Offenbarung der Juliana von Norwich. Frei- 
burg 1989. I. Leicht, Die Vorstellung von Erlösung im theologischen Denken der Julian of 
Norwich, in: B. Acklin-Zimmermann (Hrsg.), Denkmodelle von Frauen im Mittelalter. Fri- 
bourg 1994, 173-204. G. Kranz, Englische Mystiker als Lehrer des geistlichen Lebens, in: GuL 
37 (1964) 125-141. Weiterführende Literatur findet sich in dem Literaturbericht von B. Fi- 
scher, Jesus, unsere Mutter, in: GuL 58 (1985) 147-156. 
5 Vgl. dazu B. Pelphrey, 16. E. Ennen, Frauen im Mittelalter. München 1986. O. Doerr, Das 
Institut der Inklusen in Süddeutschland. Beiträge zur Geschichte des Alten Mönchtums und des 
Benediktinerordens. Hrsg. von I. Herwegen, Heft 18. Münster 1937. 



Claudia Kolletzki 50 

Es hat den Anschein, als hätte Juliana es peinlich vermieden, mehr bio- 
graphische Angaben als unbedingt notwendig zu machen. Die Autorin will 
sich nicht in den Mittelpunkt stellen, sondern betont mehrmals sehr ent- 
schieden ihre bloße Vermittlerinnenfunktion: 
•All das, was ich von mir sage, sage ich auch bezogen auf alle meine Mitchristen, denn die 
geistige Offenbarung unseres Herrn lehrte mich, daß dies seine Absicht sei (...) Ich bin 
nicht gut wegen der Offenbarungen, sondern wenn ich Gott um so mehr liebe." (vgl. Show, 
191). 

Die •Revelations" sind völlig publikumszugewandt. Weit entfernt von je- 
der individualistischen Absicht, bekräftigt Juliana immer wieder, daß alle 
•Offenbarungen" von allgemeiner Art sind. Mystische Erfahrungen sind 
nicht der einzige Weg des Menschen zur Vollendung, sie verdeutlichen nur 
paradigmatisch, was im Heil geschieht. Die englische Visionärin ist hier 
ganz im Einklang mit der christlichen Tradition, die jede elitäre Sicht ver- 
wirft, die das Heil und die Fülle der Gnade nur beim trainierten Kontem- 
plativen zu finden vermag6. Der Text als ganzer ist Dialog mit allen •fellow 
Christians": damit sind Männer und Frauen gemeint. In einzigartiger Weise 
benennt Juliana ausdrücklich beide Geschlechter und subsumiert Frauen 
nicht unter dem androzentrischen •men". Frauen und Männer sollen sehen 
und verstehen, das, was sie selbst gesehen und um dessen Verständnis sie 
sich bemüht hat. 

Juliana ist eine Frau, und sie ist visionär begabt - insofern ist sie reprä- 
sentativ für ihre Zeit und eingebettet in den breiten Strom weiblicher mysti- 
scher Frömmigkeit und Theologie des späten Mittelalters. 

Die weiblichen Stimmen, die sich in der mittelalterlichen Welt äußern 
konnten, taten dies meist in religiösem Zusammenhang. In den Klöstern und 
Beguinagen blühte eine weibliche Kultur auf, die seit dem hohen Mittelal- 
ter auch andere als männlich dominierte Erfahrungen vermittelte. Frauen 
werden sichtbar auf den Straßen und in den Städten und hörbar im Chor 
männlicher Stimmen und sie sind sich ihrer durchaus bewußt - manchmal 
erst sehr spät in ihrem Leben, wie Juliana von Norwich. 

Aber es schien nicht einfach zu sein, sich in diese Bereiche vorzuwagen. 
Stereotype Äußerungen zum eigenen Unvermögen kennzeichnen auch das 
Anfangsstadium der literarischen Tätigkeit der Juliana. Wenn sie sich selbst 
als •illitterat", als •arme, schwache, unwissende Frau, die nicht lehren darf" 
bezeichnet, handelt es sich hierbei natürlich um Topoi, feste literarische For- 
men, die einmal die Vorsicht einer weiblichen Autorin angesichts der Span- 
nung zwischen •Tochter der Kirche" und der Empfängerin •privater" Of- 

6  Vgl. dazu K. Rahner, Visionen und Prophezeiungen. Zur Mystik und Transzendenzerfah- 
rung. Hrsg. von J. Sudbrack. Freiburg 1989. 



• Christus ist unsere wahre Mutter" 51 

fenbarungen spiegeln. Sie sind jedoch zum zweiten Spiegelung eines be- 
stimmten Selbstkonzepts und eines außerordentlichen Selbstbewußtseins 
der schreibenden Inklusin: 
•Aber weil ich eine Frau bin (...) soll ich zu euch nicht von der Güte Gottes reden dürfen, 
obwohl ich gleichzeitig sehe, daß es sein Wille ist, daß sie verkündet werde?" (vgl. Show, 
135). 

Auch wenn es sich hierbei um feste literarische Programme handelt, sagt 
dies etwas aus über die Ideale der Heiligkeit, Verhaltensweisen, die von der 
Umwelt erwartet wurden, programmatische Rollen, die ungeschriebenes 
Gesetz waren: so verschafften Frauen sich Autorität als Charismatikerin- 
nen7. 

II. Sechzehn Offenbarungen der Liebe Gottes 

Juliana von Norwich empfing ihre 16 Visionen eigenen Angaben zufolge 
nach einer schweren Krankheit am 13. Mai 1373 im Alter von 30 ]h Jahren. 
Auf dem Krankenbett spontan genesen, erlebt Juliana die Offenbarung von 
sechzehn Visionen und Auditionen in Folge. 

Ihre Revelationen kamen offenbar erwartet und wurden von der jungen 
Frau ersehnt. So schildert sie es uns jedenfalls. Aber eigentlich geht es ihr 
nicht um Visionen, sondern um ein Hineinversetztwerden in die Geschichte, 
die sich um Jesus von Nazareth ereignet hat: compassion ist das, was sie im 
tiefsten Innern begehrt, die Imitatio Christi, die als der Königsweg zum Heil 
galt. Ausgangspunkt ihrer Visionen und Auditionen ist die Passion und der 
leidende Christus, kein •Seelenbräutigam" oder •Minnechristus" wie bei 
zahlreichen zeitgenössischen Mystikerinnen. Juliana zeichnet die Stationen 
seiner Passion in überaus naturgetreuen, trotz aller emotionalen Betroffen- 
heit nüchternen, für das späte Mittelalter typischen Bildern. 

Leitmotiv aller Schauungen in der langen Fassung ist die Liebe Gottes. Sie 
ist der Grund alles Geschaffenen. Dies ist ihre Botschaft, die sie in wunder- 
voll poetische und eindrückliche Metaphern faßt. Ganz im Gegensatz zu 
Pseudo-Dionysios, der von der Erfahrung des NichtVorhandenseins Gottes in 
der Welt ausging, erspürt Juliana Gott, der nicht aufhört, die Kreatur in ihrer 
Einsamkeit und Verlorenheit zu suchen. In bilderreicher Sprache erzählt sie 
von dieser Liebe, die überfließend alle Geschöpfe erfüllt, alles erschafft, alles 
tut, Visionen einer Liebe, die Gott und Mensch so fest verknüpft, 
•daß da nichts zwischen mir und meinem Gott ist" (vgl. Show, 183). 

7  Vgl. dazu U. Peters, Religiöse Erfahrung als literarisches Faktum. Zur Vorgeschichte und 
Genese frauenmystischer Texte des 13. und 14. Jahrhunderts. Tübingen 1988. 



Claudia Kolletzki 52 

In Juliana reift die Erkenntnis, daß Gottes unendliche Liebe uns trägt. Ihre 
optimistische Theologie der Sünde, die sie in der erweiterten Fassung dar- 
legt, leitet sie aus der Allegorie von Herr und Diener in Kapitel 51 her. Sie 
gibt ihr Antwort auf die quälende Frage nach dem Sinn von Sünde und Leid: 
•Sünde ist notwendig, aber alles wird gut werden, alles wird gut werden und ein jegliches 
Dinge wird gut werden." (vgl. Show, 225). 

So wird für Juliana zur Gewißheit, daß selbst der schwerste Sünder und 
die schlimmste Sünderin für immer in der Liebe Gottes geborgen sind. Die- 
sen Gott beschreibt sie in Motivkreisen, die ums Umhüllen, Einhüllen, Her- 
auslassen, um Schwangerschaft und Geburt kreisen, oder die, ausgehend 
vom Bild Gottes als •Licht"8, kreativ und mit großer Treffsicherheit ausfor- 
muliert werden: letzteres ein Motiv, in dem von seiten Julianas nicht primär 
kindlich-passive Bedürfnisse nach Schutz, sondern die der erwachsenen 
Frau nach Verstehen-Wollen, nach der •Klarheit des Findens", nach •Sehen 
und Verstehen" im Vordergrund stehen. 

Ihre Botschaft mündet in das Bild von • Christus, unserer wahren Mutter" 
ein (vgl. Show, Kapitel 58-63). 

III. Christus ist unsere wahre Mutter 

Im Zentrum von Julianas Denken und ihrer Spiritualität steht die Vision 
Gottes und Christi als einer Mutter9. Diese Vorstellung ist für sie mehr als 
eine fromme Schwärmerei: Gott ist für sie nicht nur wie eine Mutter, son- 
dern seine Mütterlichkeit wurzelt tief in seinem Wesen, grenzt sich ab von 
aller irdischen Mutterschaft, die vielmehr der göttlichen nachgebildet sein 
sollte. Die großen christlichen Mystikerinnen, die Mystiker, haben Tropoi, 
Sprachbilder, auch die anthropomorphen, für Gott niemals abgelehnt - my- 
stische Erfahrung lebt aus und mit Metaphern10. Die Existenz von Archety- 
pen, die aus der Psyche erwachsen, nach außen projiziert werden, sich in 
Symbolen manifestieren,  schließt nicht die Idee einer Offenbarung im 

8 Vgl. dazu Show, 339f. 
9 Zu Herkunft und Quellenlage des Motivs •Christus, unsere Mutter" vgl. A. Cabassut, Line 
devotion medievale peu connue. Collier-Bendelow, Gott ist unsere Mutter, 8Iff. Walker-By- 
num, Jesus as Mother and Abbot as Mother. K.E. B0rresen, Ancient and Medieval Church Mo- 
thers, in: K.E. B0rresen / K. Vogt (Hgg.) Women 's Studies of the Christian and Islamic Tradi- 
tions. Dordrecht 1993, 245-275. J.P. Heimmel, God is our Mother. Julian of Norwich and the 
Medieval Image of Christian Feminine Divinity. Salzburg 1982. E. Pagels, What became of 
God the Mother? In Conflicting Images of God in Early Christianity, in: Signs 2 (1976/77) 
293-303. 
10 Vgl. dazu P. Ricoeur, Gott nennen, in: B. Casper (Hrsg.), Gott nennen - Phänomenologische 
Zugänge. Freiburg 1981, 45-79. 



• Christus ist unsere wahre Mutter" 53 

christlichen Sinne aus. So ist auch die mystische Erfahrung der •Revelati- 
ons" nicht nur die trinitarische Offenbarung Gottes, sondern zugleich des 
Menschen11. 

1. Das Motiv im Kontext dreier Antithesen 

An die Stelle leidenschaftlicher Erotik, wie sie uns aus anderen frauenmy- 
stischen Texten bekannt ist, tritt bei Juliana das Bild von Christus, der den 
Menschen wie ein warmer Mutterschoß umhüllt. Lassen sich über diese 
weiblichen Bilder des Bewahrens hinaus noch durchgängige metaphorische 
Bewegungen im Text erkennen, die auf die Muttermetapher •zulaufen"? 

Dies läßt sich angesichts dreier kontrastierender, antithetischer Bilder be- 
jahen12. Es sind dies die antagonistischen Erfahrungen von Blindheit oder 
Sehenkönnen (1), von Trockenheit oder Feuchtigkeit (2), von Fallen oder 
Aufstehen (3). 

(1) In der ersten Kontradiktion geht es um die Blindheit des Menschen, 
der •blind und unwissend" in der Nacht dieser Welt herumirrt, auf der Su- 
che nach sich selbst und nach Gott. In den Metaphern Dunkelheit - Licht 
spiegelt sich der Gegensatz von Chaos und Klarheit, von Tod und Leben, der 
dem Menschen praktisch keine Alternative läßt: 
•Das Licht ist Grund unseres Lebens; die Nacht ist Grund unserer Qual (...)." (vgl. Show, 
340). 

Der Dualismus •nyght" - •lyght" begegnet im Text auf allen Ebenen der 
Erfahrung: sowohl im Erleben der eigenen physischen Krankheit, die Meta- 
pher der spirituellen Dunkelheit ist, als auch im verzweifelten Wunsch nach 
mehr Licht und Verstehen (vgl. Show, Kap. 10). Das Bild von der Blindheit 
begegnet häufig in Wendungen wie •wir fallen in unsere Blindheit" oder: 
•der Grund ist unsere Blindheit, denn wir sehen Gott nicht". Weder Selbst- 
noch Gotteserkenntnis ist in dieser dunklen Nacht der Gottferne möglich. 

Dagegen setzt Juliana eine eindrückliche Lichtmetaphorik13. Der Glaube 
ist unser Licht, das von Gott •unserem endlosen Tag" kommt. In diesem 
Licht leitet unsere Mutter Christus uns durch dieses Leben. Dieser Antago- 
nismus von dunkel und licht erinnert auch an die Geburt: an den Weg eines 
jeden Menschen aus der Dämmerung und Symbiose des Mutterleibs in das 
Licht des Lebens. In Gott wird neuer Anfang sein: 
•dann werden wir alle zu unserem Herrn kommen, uns selbst klar erkennen und Gott ganz be- 
sitzen. Und wir sind alle ewig in Gott beschlossen, sehen ihn wahrhaftig, fühlen ihn mit aller 
Kraft, hören ihn mit den Ohren unseres Geistes, verschlingen ihn köstlich und schmecken ihn 

11 Vgl. G. Koepgen, Die Gnosis des Christentums. Salzburg 1939. 
12 Vgl. dazu auch J.P. Heimmel, God is our Mother. 
11 Vgl. Show, 339f. Gen 1,3. 



Claudia Kolletzki 54 

süß. Da werden wir vertraut und vollkommen Gott sehen von Angesicht zu Angesicht " ("vgl 
Show, 255). B ' 

Im An-sehen Gottes gewinnen wir die Klarheit des Verstehens und er- 
kennen uns selbst. Für Juliana ist das Werk der Passion gleich den Mühen 
von Schwangerschaft und Geburt14. Christus nimmt der Dunkelheit deshalb 
ihren Schrecken, weil das Leben, das er durch seine geistliche Mutterschaft 
schenkt, 

•ein Neubeginn ist, (...) ein Neubeginn, der dauern wird, ohne Ende und erneutes Begin- 
nen" (vgl. Show, 305). 

Seine Mutterschaft ist ewig, •wir werden niemals aus ihm herausfallen", 
denn •alle seine gesegneten Kinder, die durch die Güte aus ihm herausge- 
kommen sind, werden in ihn zurückgebracht durch die Gnade." So erfüllt 
sich das Bild von der Wiedergeburt in der Vorstellung eines immerwähren- 
den Neuanfangs: In Julianas zyklischer Vision vom Herauskommen und 
Hineingehen werden Tod und Geburt eins. In der zweiten Person der Trinität 
kommt dieses Licht des Lebens zu den Menschen, in diesem Licht können 
wir leben und arbeiten15. 

(2) Auch die beiden dualistischen Motive trocken und feucht fallen auf al- 
len Ebenen des Erlebens auf: Julianas Krankheit ist •Trockenheit", das zer- 
spaltene Gesicht des Passionschristus ist überzogen mit •trockenem Blut", 
sein Körper verdorrendes Fleisch. Die Erfahrung nicht gehörter Gebete ist 
das Erleben spiritueller •Dürre". Theologisch verbindet Juliana dieses Mo- 
tiv mit dem •geistlichen Durst Christi", dem Dem desiderans: aber •sehnen" 
und •dürsten" sind auch Eigenschaften des Menschen. Beide verzehren sich 
nacheinander. 

Mit einer stilistischen Technik, die wohl einmalig in der Tradition ist, be- 
reitet Juliana in dem Gegensatz Wüste - Feuchtigkeit das Bild des nähren- 
den Christus vor, der zwar starb - und die Menschheit in diesem Tod neu 
gebar - aber dennoch nicht aufhören konnte zu wirken. Parallel zu den Be- 
dürfnissen eines Kindes entwickelt sie ein Bild Gottes, der kontinuierlich 
von der Geburt an unseren Weg hinein ins Leben begleitet: 
•er füttert und er fördert uns, so wie es die allerhöchste mütterliche Güte will und die natür- 
liche Not der Kindheit es verlangt" (vgl. Show, 304). 

Juliana greift das in der Tradition16 sehr populäre Bild des seine Kinder 
fütternden Gottes auf, indem sie eine Mutter zeichnet, die ihrem Kind nicht 
Milch, sondern sich selbst, ihr eigenes Fleisch und Blut zur Nahrung gibt: 

14 Das Motiv des Kreuzestodes Christi als Geburt der Menschheit findet sich ebenfalls bei 
Anselm von Canterbury und Marguerite D'Oyngt. 
15 Vgl. Show, 340. 
16 Vgl. dazu J. Betz, Die Eucharistie als Gottes Milch in frühchristlicher Sicht, in- ZkTh 106 
(1984)1-26.167-185. 



• Christus ist unsere wahre Mutter" 

•Die Mutter kann ihrem Kind ihre Milch zu trinken geben, aber unsere zärtliche Mutter 
Jesus füttert uns mit sich selbst und tut dies, voller Höflichkeit und Zartheit mit dem geseg- 
neten Sakrament - und dies ist die wertvolle Speise des wahren Lebens." (vgl. Show, 298). 

Ein Motiv, das dem gleichen Bildfeld angehört und leicht assoziiert wird, 
das der Brüste Christi, an denen die Menschheit saugt, ist hier variiert: 
•Die Mutter kann ihr Kind an ihre Brust legen, aber unsere zärtliche Mutter Jesus kann uns 
vertrauensvoll  durch seine geöffnete Seite in seine gesegnete Brust leiten." (vgl. Show, 

298). 

Christus schafft der Menschheit einen •Raum" in seinem Herzen, er- 
wählte sich seinerseits die Seele des Menschen zu seinem •homeliest 
home", seinem vertrautesten Heim. 

(3) Auch die Thematik von fallen und aufstehen prägt bereits die kör- 
perliche Ebene des Erlebens: wir sehen Juliana als junge Frau, die, in eine 
plötzliche, jedoch nicht ganz unerwartete Krankheit •gefallen", nicht mehr 
aufstehen kann. Die Parallele zum gefallenen Menschen ist hier offensicht- 
lich. Der Mensch fällt fortwährend in Sünde, in seine eigenen Tiefen und auf 
sich selbst zurück: 
•Und so oft wir fehlen, so oft fallen wir, und so oft wir fallen, so oft sterben wir (...) Unser 
Fehlen ist voller Furcht, unser Fallen ist voller Scham und unser Sterben ist voller Sorge." 
(vgl. Show, 262). 

Auch die Kontradiktion Fallen - Aufstehen stellt uns vor die Alternative 
Tod oder Leben, aber wir haben hier ein Kind vor Augen, das schon seine 
ersten Schritte machen, laufen und die Welt selbständig erobern kann. Die 
Unterscheidung von gut und böse, die Angst zu versagen, die Befürchtung, 
•fallengelassen" und abgeurteilt zu werden verleihen diesem Antagonismus 
seine besondere Brisanz. 

Obwohl dieser Prozeß des Fallens für die Entwicklung des Kindes uner- 
läßlich ist, macht Juliana sehr deutlich den Unterschied zu unserer irdischen 
Erziehung klar: 
•Auch wenn unsere irdische Mutter es duldet, daß ihr Kind umkommt, so duldet unsere 
irdische Mutter Jesus es niemals, daß wir, die wir seine Kinder sind, umkommen, denn in 
ihm ist alle Macht, Weisheit und Liebe" (vgl. Show, 301). 

Auch die letzte der drei Antithesen findet ihren Endpunkt in der beruhi- 
genden und zentralen Metapher von •Christus, unserer Mutter". 

Dunkel und hell, hungrig und satt, oben und unten. Alle drei Antagonis- 
men spiegeln in der ewigen Polarität von Tod und Leben menschliche Ur- 
ängste, denen menschliche Grundbedürfnisse entsprechen: die Notwendig- 
keit, sich orientieren zu können, zu sehen und gesehen werden, genährt und 
geliebt zu sein, sich selbst bewegen und entscheiden zu können, eine Frei- 
heit, die mit dem Risiko, das Falsche zu tun, behaftet ist. 



Claudia Rolletzki ^ 

Anhand dreier universaler Erfahrungen lassen sich im Text der •Revela- 
tions" literarische und metaphorische Bewegungen erkennen, die alle auf die 
Muttermetapher hindeuten und Juliana von Norwich helfen, die Mütterlich- 
keit Christi und Gottes zu akzentuieren. Sie definiert die Weiblichkeit Gottes 
in drei anthropomorphen Metaphern - gebären, nähren, halten -, die sie 
Christus als dem Mittler zuordnet: er gebiert uns durch seine Passion zur 
Freude, er nährt uns mit seinem Blut, er hält uns •voller Sicherheit" und 
•bringt uns hinauf zur Freude unseres Vaters". Dort werden wir erkennen, 
daß alles gut wird. Traditionelle feminine Bilder von Gott, einzelne Frag- 
mente, werden bei Juliana zu einer zyklischen Vision verschmolzen, welche 
die gesamte menschliche Existenz umschließt. Neu und originell an Julianas 
Konzept ist, daß sie (fast) alle traditionellen Bilder einer femininen Rede 
von Gott zu einer Mutterschaft Christi verbunden hat, die sich auf alle Le- 
bensbereiche und alle Bedürfnisse erstreckt. Einzeln begegnen sie uns, die 
Metaphern, welche die weibliche Seite Gottes benennen, in manchen Epo- 
chen der Geschichte häufiger als in anderen, aber sie begegnen uns als iso- 
lierte Fragmente, niemals als zentraler Bezugspunkt von Theologie. 

Der mitleidigen und liebenden Seite Gottes weist sie die Eigenschaft der 
Mütterlichkeit zu, die er in umfassender Weise wahrnimmt. Die Mutter ist 
für Juliana die beruhigendste Metapher, die sich denken läßt - sie ist, je- 
denfalls, was die •himmlische Mutter" angeht, frei von allen ambivalenten 
Gefühlen des gleichzeitigen Angezogen- und Bedrohtseins, die der archety- 
pischen Gestalt der Mutter oft anhaftet, frei aber auch von jeder Sentimen- 
talität. 

In der Aussage von Show, 305 schließt sich der Zyklus einer aktiven Mut- 
terschaft: 

•Alles wird gut werden, und du selbst wirst es sehen, daß ein jegliches Ding gut werden 
wird. Und dann wird der Segen unserer Mutterschaft in Christus neu beginnen in den Freu- 
den unseres Vaters, Gott, ein Neubeginn der dauern wird, neues Beginnen ohne Ende." 

Anfang ohne Ende, ohne Ende ein Neubeginn. Diese prozeßhafte Ord- 
nung umschließt die menschliche Existenz so perfekt, daß man nicht mehr 
von Anfang oder Ende sprechen kann: wo vorher die Geburt der Anfang des 
Sterbens war, sind jetzt Tod und Geburt des Kindes eins. 

Welche Rolle spielen feminine Bilder vor diesem Hintergrund? Die •Re- 
velations" eröffnen auch für Frauen eine spezifische Möglichkeit der reli- 
giösen Identifikation. Die Erinnerung an eine Theologie, welche die verun- 
glimpfende Trennung von Körper und Geist aufhebt, kann ein Stück Ver- 
gangenheitsbewältigung sein, ein hilfreicher Schritt, Spurensuche und ein 
•Sprung über die Normen". In diesem Sinne ist die Relecture und Beliebt- 
heit der •Revelations" bei Frauen und Männern heute ein durchaus ver- 
ständliches Phänomen. Wenn wir aber schauen, wie Juliana ihre •Mutter 



• Christus ist unsere wahre Mutter" 57 

Christus" charakterisiert, fällt doch auf, daß es ausschließlich Eigenschaften 
sind, die traditionell Frauen zugeschrieben werden: alles Tätigkeiten, die im 
weitesten Sinne mit Kindern, ihrer Pflege und Aufzucht zu tun haben. Ei- 
genschaften wie Barmherzigkeit, Mitleid und Mitleiden, Ertragenkönnen, 
immer geduldig und niemals zornig sein, wie das eben den Rollenstereo- 
typen einer eher männerdominierten Gesellschaft entspricht, die ja auch 
Juliana von Norwich geprägt haben. Aber gerade weil die Mütterlichkeit 
Christi in weiblichen zeitgenössischen Rollenstereotypen beschrieben wird, 
kann es nicht sein, daß wir unmittelbar zu einer positiven Bewertung dieser 
Charakterisierungen übergehen, so, als wüßten wir, was Mütterlichkeit ist, 
ablesbar an Biologie und Wesen der Frau, unabhängig von allen kulturellen 
Bedingtheiten - und damit Frauen erst recht auf angeblich unwandelbare, 
ewigweibliche Geschlechtsrollenklischees festlegen. Deshalb ist es heute 
notwendig, uns der soziologischen Hintergründe bewußt zu sein. Ich plä- 
diere deshalb ausdrücklich dafür, die •Revelations" nicht als erbauliche Lek- 
türe zu konsumieren - sie sind mehr als das. 

2. Drei Modi der göttlichen Mutterschaft 

Jede menschliche Rede über Gott basiert notwendig auch auf soziologischen 
Faktoren, also auf menschlicher Erfahrung, die sich in metaphorischer Spra- 
che ausdrückt17. 

Sowohl die Heiligen Schriften als auch ihre anschließende Interpretation 
sind Produkte patriarchaler Gesellschaften und artikulieren sich entspre- 
chend. Obgleich sich Spuren einer •atypischen" Theologie finden, die sich 
femininer Metaphern bediente, ist Gott doch überwiegend andromorph oder 
übergeschlechtlich beschrieben, eine von Menschen geschaffene Bildwelt, 
die mit männlicher oder asexueller Gottebenbildlichkeit korreliert18. 

Der Theologie der Juliana von Norwich kommt in diesen Zusammenhän- 
gen, die ich hier nur kurz darstellen konnte, eine besondere Rolle zu, da es 
ihr gelang, den traditionellen Gebrauch femininer Bilder für Gott umzufor- 
men. Sie nennt Christus •unsere Mutter". Damit relativiert sie den •biolo- 
gischen Rahmen" des Lebens Jesu: seinem Mann-sein entspricht keine theo- 
logische Dimension. Aber sie will die Metapher •Mutter" nicht auf seine in- 
karnierte Natur beschränkt wissen. Sie hebt das Bild der schöpferischen 
und wiederherstellenden Mutterschaft auf eine göttliche Ebene: Christus ist 

17 Vgl. dazu P. Ricoeur, Gott nennen. 
18 Vgl dazu und zu den •feministischen" Kirchenvätern wie Clemens von Alexandria und Ba- 
silius von Cäsarea: K.E. B0rresen, Ancient and Medieval Church Mothers, 250ff. B0rresen hat 
dies ausführlich untersucht in Image of God and Gender Models in Judaeo-Christian Tradi- 
tion. Oslo 1991. 



Claudia Kolletzki 58 

Mutter nicht nur in seiner menschlichen Schwäche, sondern auch als prä- 
existente Person der Trinität: 
•Ich verstand drei Arten der Betrachtung von Mutterschaft in Gott. Die erste ist der Ur- 
sprung unserer natürlichen Erschaffung; die zweite ist, daß Gott unsere Natur annahm: 
hier beginnt die Mutterschaft der Gnade; die dritte ist die Mutterschaft im Wirken. Und da- 
von ist alles durch dieselbe Gnade durchdrungen, in der Länge und Breite, in der Höhe und 
Tiefe ohne Ende; und es ist alles eine Liebe" (vgl. Show, 297) 

So lassen sich bei Juliana drei Modi der Mutterschaft in Christus unter- 
scheiden, eine Triade, welche die gesamte Heilsgeschichte in allen ihren Di- 
mensionen umgreift und in der Frauen und Männer, Seele und weibli- 
cher/männlicher Körper mit einbezogen sind. Christus ist unsere Mutter im 
Schöpfungsakt (1), er ist unsere Mutter in der Gnade der neuen Schöpfung 
(2) und im Wirken der Gnade (3). Dies möchte ich im folgenden näher aus- 
führen. 

(1) Wenn Juliana vom Wesen (substance)19 des Menschen spricht hat sie 
immer den ganzen, von Christus erlösten Menschen vor sich: sie meint die 
Würde, die wir im ewigen Plan Gottes immer schon haben, eine Perspektive, 
aus der heraus unsere Seele niemals tot war. Indem Gott den Menschen 
schuf, band er ihn in Liebe an sich. So begründet diese Unmittelbarkeit, daß 
der Mensch ganz •natürlich" mit Gott verbunden ist. Unser Wesen ist in je- 
der der göttlichen Personen beschlossen (vgl. Show, 295). 

Juliana verwendet den Terminus •substance" auch für die menschliche 
Seele Christi, in der sich der Fokus aller menschlichen Seelen befindet. In 
ihm ist diese Würde bereits vollendet: 
•Unser natürliches Wesen ist in Jesus umschlossen, mit der gesegneten Seele von Christus 
ruht es in der Gottheit." (vgl. Show, 289). 

Diese Sicht Christi, der in sich die gesamte Menschheit enthält - wie eine 
Mutter ihr ungeborenes Kind - präzisiert Juliana nun durch das Bild der 
Mutterschaft Christi. Sie beschränkt die weibliche Seite Gottes nicht auf 
sein Handeln als inkarniertes Wort, auf die Kenosis Christi, sondern trans- 
poniert es auf die göttliche Ebene des trinitarischen Gottes, wo 
•die zweite Person der Trinität unsere Mutter ist in unserer wesenhaften Erschaffung, in 
ihm sind wir begründet und verwurzelt (...)." (vgl. Show, 294). 

Sie führt die mütterliche Rolle Christi bis zum Akt der ersten Schöpfung 
zurück. Andersherum gilt, daß alle operationes ad extra der Trinität mütter- 
liches Handeln sind: Schöpfung, Inkarnation, Erlösung. 

Von Anbeginn an waltet in jeder Seele ein •göttlicher Wille"20, welcher 

19 Juliana von Norwich verwendet den Terminus •substance" nicht in seiner scholastischen 
Bedeutung und nicht immer konsequent. Ich beschränke mich auf die Bedeutung, die für ihre 
Lehre von der Mütterlichkeit Gottes am bedeutsamsten ist. 
2,1 Vgl. Show, 593. 



• Christus ist unsere wahre Mutter" 59 

der Sünde niemals zustimmen wird, und in dem sich die enge Gemeinschaft 
mit der gesamten Trinität ausdrückt, eine Gemeinschaft, die sich für Juliana 
am treffendsten in familialen Metaphern ausdrückt, da das Los der Men- 
schen mit der menschgewordenen Natur Christi verwoben ist: 
•Und so ist in unserer Erschaffung Gott der Allmächtige unser gütiger Vater, und Gott der 
Allweise ist unsere gütige Mutter mit der Liebe und der Güte des Heiligen Geistes, und es 
ist ein Gott, ein Herr. Und in der Verbindung und Vereinigung ist er unser wahrer Bräuti- 
gam und wir seine geliebte Frau und seine schöne Jungfrau (...) Denn er spricht: Ich liebe 
dich und du liebst mich, und unsere Liebe soll niemals in zwei geteilt werden." (vgl. Show, 
293). 

Die Mütterlichkeit Gottes zeigt sich in grundlegender Weise in der Er- 
schaffung des Menschen, seiner ersten Geburt ins Licht der Welt: die drei- 
fach mimetische Struktur der •Revelations" spiegelt in geistvoller Weise 
Theologie. 

In Christus ist die Menschheit beschlossen und umschlossen von der 
ganzen Trinität. Dieses feminine Symbol verbindet Juliana mit der Weisheit 
Gottes, die sie konsequent auf die zweite Person bezieht. Gott offenbart sich 
selber als einer, der von sich sagen kann: 
•ich bin es, die Weisheit und Güte der Mutterschaft" (vgl. Show, 296). 

Juliana greift mit dieser Konnotation Gottes zurück auf die alte Sophialo- 
gie der frühchristlichen Religion, in der die frühjüdische Gestalt der perso- 
nifizierten Weisheit als Schlüssel zum Verständnis Jesu eine wesentliche 
Rolle gespielt hat21. 

Julianas Ausführungen klingen wie ein Kommentar zu vielen weisheitli- 
chen Stellen. Für das Verständnis der Mutterschaft Christi bei Juliana ist die 
Gegenwärtigkeit, die wir auch bei der biblischen Frau Weisheit finden, von 
entscheidender Bedeutung, wird doch hier sowohl von der Schöpferkraft als 
auch von der ständigen liebenden Präsenz des trinitarischen Gottes in der 
Schöpfung, in jedem Individuum, gesprochen. Gott ist Schöpfer, Erhalter 
und Liebender. Sophia wirkt nicht von außen, von oben, sondern im Men- 
schen. Christus Weisheit lädt die Menschen ein, in seinem Herzen zu ruhen, 
und nimmt seinerseits Wohnung in der menschlichen Seele, seinem •home- 
liest home"22. 

(2) Der zweite Begriff zur Bestimmung des menschlichen Wesens neben 
dem der substance ist die sensuality (Sinnlichkeit). Juliana von Norwich 
versteht den Körper des Menschen niemals rein biologisch, sondern als be- 
seelten Leib, als komplexe Einheit von physischen Vorgängen und psycho- 
dynamischen Prozessen, die einander wechselseitig beeinflussen. Die Un- 

21 Vgl. dazu E. Schüssler-Fiorenza, Zu ihrem Gedächtnis ...Eine feministisch-theologische Re- 
konstruktion der christlichen Ursprünge. Mainz 1988, 177-189. 
22 Show, 313. 



Claudia Kolletzki 60 

terscheidung zwischen substance und sensuality macht Juliana dann, wenn 
sie auf die inneren Widersprüche, mit denen der Mensch zu kämpfen hat, 
hinweist. Es ist aber bemerkenswert, daß dieser Gebrauch nicht a priori eine 
dualistische Spaltung indiziert. Sie versucht, beides miteinander in Einklang 
zu bringen. Die menschliche Seele ist nicht zu verstehen ohne den Körper, 
mit dem sie eine Einheit bildet. Die Seele unterstützt den Leib und der Leib 
den Körper, bis wir reif geworden sind23. Gott erneuert den Menschen, den 
er als Einheit geschaffen hat, in Christus, der unsere sensuality annahm: 
•in ihm sind unsere Teile ungeteilt" (vgl. Show, 294). 

In Christus sieht Juliana sowohl das Veränderliche als auch das Unverän- 
derliche Gottes verkörpert. Diese zweite Schöpfung versteht Juliana als Hei- 
lung der Zerrissenheit der Menschen, mit dem •Fallen Christi in den Schoß 
Mariens" fallen substance und sensuality in eins: 
•Denn zur selben Zeit, als Gott ihn im Schoß der Jungfrau mit unserem Körper verband, 
nahm er unsere sinnliche Seele an. In diesem Annehmen, da er uns alle in sich umschlossen 
hatte, vereinigte er sie mit unserem Wesen. In dieser Vereinigung wurde er wahrer Mensch, 
denn Christus, der alle Menschen, die gerettet werden sollen, in sich verbunden hat, ist wah- 
rer Mensch." (vgl. Show, 291). 

In der Mutterschaft der neuen Schöpfung wird die Menschheit wieder in 
ihrer ursprünglichen Ganzheit geeint, zu ihrem eigentlichen Wesen zurück- 
gebracht, erquickt, geheilt und lebendig gemacht. Dieser Prozeß des Bele- 
bens gipfelt in dem Bild von der Geburt der Menschheit in Christus. 

(3) Juliana baut die Metapher, die Antithese von trocken - feucht auf- 
greifend, ganz dem Bild einer irdischen Mutter entsprechend aus, die ihr 
Neugeborenes mit Milch füttert. Das Stillen ist Motiv für den Empfang der 
Eucharistie. Christus ist über seinen Tod hinaus •ein froher Geber", der 
nicht aufhört zu wirken. Auch mit dieser Metapher greift Juliana auf früh- 
christliche Zusammenhänge von Eucharistie und Milch zurück24. Verstand 
man die Taufe als Neugeburt, so lag es nahe, die sakramentale Speise der 
Wiedergeborenen als Milch zu analogisieren. Christsein bedeutet Neuschöp- 
fung und Sinnerfüllung, es bedeutet Eingeladensein an den Tisch Gottes. 

In Juliana von Norwichs ganzheitlicher und familialer Gottesrede ist die 
Trinität von Vaterschaft, Mutterschaft, Herrschaft Zeichen der Aktivität und 
Zugewandtheit Gottes als Schöpfer, Erhalter, Liebender. In anthropomor- 
pher, meist femininer Metaphorik unterscheidet sie drei Modi der Mutter- 
schaft Christi, welche die Gesamtheit der Heilsgeschichte umfassen und 
hebt damit den Zyklus aktiver Mutterschaft auf eine Ebene mit der Kommu- 

23 Vgl. Show, Kapitel 55. 
24 Vgl. dazu Betz, Die Eucharistie als Gottes Milch. 



• Christus ist unsere wahre Mutter" 61 

nikation Gottes mit den Menschen, die beider Wirklichkeiten reflektieren 
kann und die den lebendigen Austausch meint. 

Julianas Vorstellung der Trinität beschränkt sich nicht auf die vier inner- 
trinitarischen Relationen: wesentlich ist ihr der Bezug zur Schöpfung. Durch 
das Herausfließen der Kinder aus Gott ist in ihm so etwas wie ein •Loch" 
entstanden, die immerwährende Sehnsucht des Deus desiderans, die Juliana 
in anthropomorphen Bildern des Hungerns und Dürstens beschreibt. An ei- 
ner anderen Stelle schreibt sie von der •zukünftigen Einheit der Trinität", 
die erst mit der Rückkehr aller Kinder in Gott erreicht sein wird. Auch hier 
das Bild eines göttlichen •Bauchs", väterlich oder mütterlich, in den die 
Menschen wieder eingehen dürfen. 

Christus ist •unsere wahre Mutter" nicht nur in der Inkarnation, sondern 
ebenso als präexistente Person der Trinität. Juliana vermeidet so die Kon- 
gruenz weiblich gleich der menschlichen Natur zugehörig, die allen frühe- 
ren Versuchen implizit innewohnte. In ihrer Sprache ist das Weibliche, sind 
die Frauen theomorph! Sie hat das Erbe der Sophialogie aufgegriffen, um 
mit der präexistenten Weisheit, die sie konsequent der zweiten Person zu- 
spricht, eine Denkfigur für das Weibliche in Gott, das sich wohltuend den 
Menschen zuwendet und doch seine Heimat in Gott hat, zu haben. Dieses 
Denken markiert einen Bruch mit früheren Entwürfen der kreatürlichen 
Imago Dei als rein männlich oder asexuell. 

3. Metaphorische Rede von Gott 
Juliana von Norwich spricht nicht in abstrakten Theorien, sondern in der 

spannungsvollen Sprache der Metaphern. Sie verarbeitet die christliche Bot- 
schaft und legt sie in Metaphern aus - das ist prinzipiell legitim. Nur so wird 
Gottes Offenbarung wahr und wirkmächtig - im Sinne einer •verite ä faire": 
offen für die je individuelle Erfahrung, Nennung, Wahrheit eines Menschen 
mit Gott. Die Bilder, die sie für Christus und Gott findet, sind alles andere 
als starre Doktrin, sind keine definierten Namen, die Ausschließlichkeit be- 
anspruchten. Ihre Sprache ist eine dynamische Beziehungssprache und keine 
exklusive. Das Verhältnis der Bilder zueinander erinnert an die ineinander- 
laufenden Räder der ersten Ezechielvision (Ez 1,16b-17): das Ungenügen 
des einen Begriffs kompensiert den anderen - und in dieser Spannung ist 
Gott. 

Juliana spricht von Gott als unserer Mutter, ohne eine Vision anzuführen, 
in der sie ihn so gesehen hätte oder er sich ihr dergestalt offenbart hätte. Die- 
sen weiblichen Christus nennt sie in spannungsvollem Paradox konsequent 
•he" - eine Rückbindung an den historischen Jesus, dessen Geschichte sie 
im Rückgriff auf biblische Bilder auslegt, aber auch der Hinweis auf seine 
integrierende Kraft, deren Wahrheit sich nur auf der metaphorischen Ebene 



Claudia Kolletzki ' 62 

enthüllen kann. So qualifiziert sie ihre Gottesrede als Theo-logie - als Ent- 
faltung der ursprünglichen Botschaft. 

Im Unterschied zur Tradition gebraucht Juliana das Mutterbild nicht als 
Anruf oder Vergleich, sondern als Terminus der Identität: Gott ist Vater, 
Bruder, Retter, Liebe, er ist uns Mutter geworden. Er ist alles im Moment 
des Erfahrens - und er ist dies ganz und doch nur zusammen. Gott ist nicht 
eindeutig zu benennen - hier kommt unsere Sprache an ihre Grenzen. Um 
dieses Dilemma sichtbar zu machen, verwendet Juliana eine Vielzahl ver- 
schiedener Bilder, die alle einen Teil der göttlichen Wirklichkeit, so wie wir 
sie erfahren, widerspiegeln, aber die, vereinzelt, vergötzt und verwaltet mit 
der Dynamik einer metaphorischen Sprache, die eine •Fähre zwischen den 
Welten" sein kann, nichts mehr gemein haben werden. 

Gelungene Metaphern sind Indikatoren gelungener Kommunikation. Ju- 
liana ist es in einem kreativen Verstehensprozeß gelungen, routinemäßige 
Strukturen aufzubrechen und Bilder gezielt als •Heilmittel" einzusetzen ge- 
gen das eigene Gefühl der •Unbehaustheit" in der Welt, der Zerrissenheit 
und Ferne von Gott. •Mutter" ist für Juliana sicher existentielle Möglichkeit 
und Ausdruck einer tiefen Bindung an Gott, aber auch theologische Chiffre 
für wohl-tuende Macht, die einer neuen liebe- und respektvolleren Bezie- 
hung zwischen Gott und Mensch, zwischen Männern und Frauen nicht ent- 
gegensteht. 




