
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Alpha und Omega der Schöpfung 
Bildmeditation (I. Teil) zu Glasfenstern von Sieger Köder 
in der Kapelle des Jesuitenfriedhofes in Pullach 

Wer sich auf die Exerzitien des Ignatius von Loyola einläßt, wird sich im- 
mer wieder mit dem Fundament seiner Geistlichen Übungen befassen, in 
dem Ignatius schreibt: •Der Mensch ist geschaffen, um Gott, unseren Herrn, 
zu loben, ihm Ehrfurcht zu erweisen und zu dienen und mittels dessen seine 
Seele zu retten; und die übrigen Dinge auf dem Angesicht der Erde sind für 
den Menschen geschaffen und damit sie ihm bei der Verfolgung des Ziels 
helfen, zu dem er geschaffen ist."1 

Dieser Text ist das Motto des ersten Glasfensters, das Sieger Köder im 
Rahmen eines Bilderzyklus für die Friedhofskapelle der Jesuiten in Pullach 
geschaffen hat. Ignatius von Loyola ist zu erkennen, wie er in der Höhle bei 
Manresa selbst seine ersten Exerzitien hält und seine Gedanken aufschreibt: 
•El hombre es criado para alabar, haszer reuerencia y seruir a dios mio 
senor."2 Damit ist die Präambel der ganzen ignatianischen Spiritualität ge- 
meint, seiner persönlichen Lebensgeschichte und der seines Ordens, der Ge- 
schichte des Menschen überhaupt und damit der Zielrichtung der gesamten 
Schöpfung. 

So spiegelt sich in diesem Glasfenster auch jene positive Sicht des Igna- 
tius wider, die sein Weltbild und den Grundgedanken der ersten Exerzitien- 
woche ausmacht: die Schöpfung ist gut und dient dem Menschen, wenn er 
sie nur recht dazu gebraucht, die Ehre Gottes zur Sprache zu bringen. 

Es ist nicht primär ein Schöpfungsverständnis - wie in manchen Stellen 
des Johannesevangeliums -, wo Dunkel und Licht miteinander im Kampf 
liegen, wo die Welt oder das Fleisch schlecht, der Geist aber gut ist. Viel- 
mehr staunt Ignatius darüber und dankt in seiner Höhle Gott dafür, daß er 
die Welt geschaffen und sie dem Menschen als Spielraum seiner Freiheit ge- 
schenkt hat. 

1 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, Nr. 23 zitiert nach der Übersetzung von P. Knau- 
er, Graz/Wien/Köln 1978. 
2 Anfang des spanischen Textes des •Fundamentes" in Originalhandschrift von Ignatius - 
siehe Fußnote 1. 



Einübung und Weisung 64 

A 

Teilhard de Chardin, Priester und Wissenschaftler der Gesellschaft Jesu, hat 
mit seiner Weltsicht der Evolution die Melodie dieses ignatianischen Schöp- 
fungsverständnisses aufgenommen. Und das Glasfenster läßt diese Melodie 
in Farben und Formen erklingen: Die Materie der kleinsten Atome gewinnt 
Gestalt, wunderschön geborgen in der Verbleiung der handwerklich kostbar 
gefertigten Gläser. Überhaupt ist die Verbleiung der Gläser sehr aufmerk- 
sam, liebevoll, als der Rahmen für die Farbigkeit der Schöpfung gestaltet3. 
So werden die atomaren Strukturen immer reicher, bis sie sich im Meer der 
Entwicklung zu lebendigen Zellen und schließlich zu Fischen und Vögeln 
entwickeln, die fast unsichtbar, aber im ruhigen Aufstreben des Alls das 
Zentrum des Schöpfungsgeheimnisses wie ein Medaillon in einem großen, 
verhaltenen Teppich umweben. 

Schön und bergend ist auch das Verständnis von Schöpfung selbst: nicht 
von oben herab, aus machtvoller, majestätischer Kraft; sondern von unten 
gehalten, das Wunder eröffnend, entlassen die Hände Gottes sein Werk. Er 
trägt seine Schöpfung ganz sanft, damit sie nicht in ihrer Schönheit und Ent- 
wicklung gestört wird. Es sind fast mütterliche, betende Hände, die diese 
Schöpfung ins Werk setzen. Das Bild läßt Gott wie eine Hebamme er- 
scheinen, die neue Welten ins Licht entläßt, behutsam, stolz und selbst voll 
Staunen. 

Und was diese Welt, umgeben vom dämmrig grauen Licht der Evolution, 
an Farben und Formen zeigt, ist wirklich ein runder, gefüllter Kosmos: Was- 
ser, das Leben in sich birgt, ein zartes Blau, das Wort der Liebe im Sinnbild 
der Rosen; das geheimnisvolle Leuchten eines vom Wind überspielten Wei- 
zenfeldes und die Kraft der dunklen, reifen Trauben, die zum Fest einer 
Schöpfung einladen, die Ebenbild göttlicher Güte, Liebe und Schönheit ist. 
In diesem Bild Sieger Köders wird Gottes Stolz auf seine Schöpfung sicht- 
bar, wie er in der alttestamentlichen Schöpfungsgeschichte immer wieder 
zur Sprache kommt: •Und Gott sah, daß es gut war."4 Dabei bilden Weizen, 
Trauben und Rosen die Mitte des Geschaffenen und eröffnen damit ein Mahl 
der Liebe mit gebrochenem Brot und geteiltem Wein. Vielleicht kann ein 
solches Glasfenster Sieger Köders uns auf das Geheimnis hinweisen, daß die 
Gegenwart Christi nicht zuerst in Brot und Wein, sondern ursprünglich im 
Mitteilen und Teilen der schöpferischen Gaben Gottes geschieht. •Tut dies 
zu meinem Gedächtnis"5 meint vor allem das Miteinander-Teilen, also un- 

'   Die Glasfenster sind in der Werkstatt von Hubert Deininger, Ulm, in den Jahren 1995-96 
hergestellt. 
4 vgl. Gen 1,4.10.12.18.21.25.31 
5 vgl. 1 Kor 11,24.25 



© Sieger Köder, Schöpfung und Sünde. 
• Glasfenster in der Kapelle des Jesuitenfriedhofes 
in Pullach bei München 1996. " 



Einübung und Weisung 65 

ser Wirken und Handeln, erst dann in geheimnisvoller Weise ein Sein, näm- 
lich die Realität seiner Gegenwart in seiner Schöpfung. 

So mag es auch nicht verwundern, daß Gottes Hände die Schöpfung hal- 
ten wie der Priester Brot und Wein bei der Gabenbereitung während der 
Eucharistie. Daher sind wir bei diesem Glasfenster auch an Teilhards 
•Messe über die Welt"6 erinnert: Er hat - wohl im Jahr 1923 am Fest der 
Verklärung Christi - bei einer seiner wissenschaftlichen Expeditionen in der 
Ordos-Wüste Chinas einen wunderschönen Text geschrieben, den er selbst 
als •Die Messe über die Welt" bezeichnete: •Herr, da ich wieder einmal, 
nicht mehr in den Wäldern der Aisne, sondern in den Steppen Asiens, we- 
der Brot, noch Wein, noch Altar habe, will ich mich über die Symbole bis 
zur einen Majestät des Wirklichen erheben und Dir, als Dein Priester, auf 
dem Altar der ganzen Erde die Arbeit und die Mühsal der Welt darbringen. 
Die Sonne erhellt gerade dort hinten den äußersten Zipfel des ersten Auf- 
gangs. Wieder einmal erwacht in dem sich bewegenden Feld ihrer Lichter 
die lebende Oberfläche der Erde, sie erzittert und beginnt ihre erschreckende 
Mühe. Ich lege auf meine Patene, mein Gott, die erwartete Ernte dieses 
neuen Bemühens. Ich gieße in meinen Kelch den Saft all der Früchte, die 
heute zermalmt werden. Mein Kelch und meine Patene sind die Tiefen einer 
Seele, die allen Kräften weit geöffnet ist, die in einem Augenblick sich von 
allen Punkten des Erdballs erheben und zum Geist konvergieren werden."7 

Und Teilhard fährt wenig später fort: •Empfange, Herr, diese totale Hostie, 
die die von Deiner Anziehung bewegte Schöpfung Dir im neuen Sonnen- 
aufgang darbietet. Dieses Brot, unser Mühen, ist aus sich selbst, ich weiß es, 
nur ein unermeßlicher Zerfall. Dieser Wein, unser Schmerz, ist erst, leider, 
nur ein auflösender Trank. Doch in die Tiefe dieser unförmigen Masse hast 
Du • dessen bin ich sicher, weil ich es fühle • ein unwiderstehliches und hei- 
ligendes Verlangen gelegt, das uns alle, vom Ungläubigen bis zum Gläu- 
bigen, schreien läßt: ,Herr, mache uns eins!'"8 

Gott selbst hat keine bessere Materie für seine Anwesenheit geschaffen 
als diese, nämlich unsere Welt. So hat sie - auch im Leuchten der Farben 
des Glases - eine wundervolle Tiefendimension: die Erde ist nicht nur Ober- 
fläche, sondern birgt Dimensionen der Hoffnung. Hier kann sich Freiheit 
entfalten, kann Friede gedacht und gelebt werden. Hier wird die Schöpfung 
selbst zum Gebet und zur Verherrlichung der größeren Ehre Gottes. So öff- 
net sich auch die Höhle von Manresa, das suchende, fragende Herz eines 
Ignatius, dem ehrfürchtig Staunenden. Ignatius selbst ist in seine Höhle noch 

6 Pierre Teilhard de Chardin, Lobgesang des Alls. Ölten und Freiburg im Breisgau (o. J.), 
S. 9-42. 
7 ebda, S 13 
*  ebda. S 15f 



Einübung und Weisung 66 

eingebettet wie ein ungeborenes Kind in den mütterlichen Schoß. Auch die 
erste Woche möchte dem Exerzitanten eigentlich eine Begegnung mit der 
Schöpfung und eine Grundhaltung des Menschen wie die eines ungebore- 
nen, geborgenen Kindes eröffnen, das die Welt nicht als Gegenüber, nicht 
als feindlich, sondern als Lebensraum, als bergenden Horizont erfahren darf. 
So wartet auch Ignatius und seufzt wie die Schöpfung, um befreit zu wer- 
den zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes9. Hier wird gefüllte Of- 
fenheit, Indifferenz, wie Ignatius sagt, denkbar und eingeübt: Nimm das, 
was die Schöpfung und deine Welt dir bieten, Gesundheit oder Krankheit, 
Reichtum oder Armut, Ehre oder Ehrlosigkeit, ein langes oder ein kurzes 
Leben: all dem kannst Du folgen, alles können wir wählen, wenn es uns nur 
mehr zu dem Ziel hinführt, zu dem wir geschaffen sind,10 nämlich Gott zu 
dienen und ihn zu ehren. 

B 
Aber die Schöpfung hat seit Beginn einen Riß, weil der Mensch - wie in Sie- 
ger Köders Bild - nach den Sternen greift und sich selbst eine Rolle zuweist, 
die ihm nicht zusteht. Die menschliche Hand reicht hinaus aus dem Kreis 
der Schöpfung. Der Mensch schafft sich eigene Räume der Macht. Er hält 
in Händen, was so farbig und interessant ist wie es nur die Versuchung vor- 
zugaukeln weiß. So hat der Mensch seinen ihm zugedachten Ort, seine 
Würde nicht begriffen, sondern ausgegriffen nach dem, was ihm nicht zu- 
steht. Daher durchkreuzt auch ein weißer Riß von oben nach unten die 
Schöpfung Gottes. Sie reicht hinab in die Tiefen der Geschichte, dorthin, wo 
alles begonnen hat. Auch Ignatius weiß sich in seiner Höhle umgetrieben 
von dieser Versuchung. Aber er nimmt Zuflucht bei seiner Erkenntnis und 
seiner Glaubensüberzeugung: •Der Mensch ist geschaffen, um Gott, unse- 
ren Herrn, zu loben, ihm Ehrfurcht zu erweisen und zu dienen." 

Sieger Köder hat bei seinen Vorarbeiten zu diesem Glasfenster nach dem 
ersten geschriebenen menschlichen Wort gesucht. Mancher wurde befragt, 
Universitätsinstitute wurden bemüht. Doch am Ende blieb offen, ob ein er- 
stes Wort überhaupt gefunden werden könne. So steht nun über dem Fen- 
ster, wie über der Menschwerdung Gottes geschrieben: •In principio erat 
verbum."" Und darunter, von links nach rechts das griechische und von 
rechts nach links das hebräische Alphabet. Damit ist die Präambel ignatia- 
9  vgl. Rom 8,19-29 
'" Ignatius, EB Nr. 23 
" Prolog des Johannesevangelium (1,1 ff): •Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei 
Gott und das Wort war Gott. Im Anfang war es bei Gott. Alles ist durch das Wort geworden, 
und ohne das Wort wurde nichts, was geworden ist. In ihm war das Leben und das Leben war 
das Licht der Menschen. Und das Licht leuchtet in der Finsternis und die Finsternis hat es nicht 
erfaßt." 



Einübung und Weisung 67 

nischer Spiritualität in den Kontext der neutestamentlichen Botschaft über- 
haupt hineingestellt. Gleichzeitig wird deutlich, daß es hier um jenes Wort 
und jenen Geist geht, von dem her Schöpfung sich versteht: Jesus, der 
Mensch gewordene Sohn Gottes. Dieser ist die Mitte des Johannesevange- 
liums, aber auch das Zentrum ignatianischer Spiritualität. Es geht immer um 
Menschwerdung; es geht immer um Jesus Christus. Schöpfung bleibt hier 
nicht abstrakt, sondern erhält seine christologische Konkretisierung, sein je- 
suanisches Heute, so wie es vielleicht auch Paulus in seinem Brief an die 
Gemeinde von Kolossä sagen wollte: •Gott hat uns der Macht der Finster- 
nis entrissen und aufgenommen in das Reich seines geliebten Sohnes. 
Durch ihn haben wir die Erlösung, die Vergebung der Sünden. Er ist das 
Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene der ganzen Schöpfung. 
Denn in ihm wurde alles erschaffen im Himmel und auf Erden, das Sicht- 
bare und das Unsichtbare, Throne und Herrschaften, Mächte und Gewalten; 
alles ist durch ihn und auf ihn hin geschaffen."12 

Vielleicht gibt es neben dem Loblied auf den Heilsplan Gottes aus dem 
Brief an die Epheser13 keinen schöneren paulinischen Text als diese Stelle 
aus dem Kolosserbrief, um die •Erste Woche" der ignatianischen Exerzitien 
einzufangen, aber auch um dieses Glasfenster Sieger Köders zu beschreiben: 
In diesem Text legt Paulus seine Schöpfungssicht dar. Sie läßt ihn dann 
auch völlig frei werden, indifferent und offen gegenüber den Schicksals- 
schlägen des Lebens und den Fügungen Gottes, wenn er nur nicht von der 
Liebe seines Herrn getrennt ist: 

•Was kann uns scheiden von der Liebe Christi? Bedrängnis oder Not oder 
Verfolgung, Hunger oder Kälte, Gefahr oder Schwert? Ich bin gewiß: We- 
der Tod noch Leben, weder Engel noch Mächte, weder Gegenwärtiges noch 
Zukünftiges, weder Gewalten der Höhe oder Tiefe noch irgendeine andere 
Kreatur können uns scheiden von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, 
unserem Herrn."14 

Dasselbe Anliegen verfolgt Ignatius mit der Bitte um Indifferenz in der 
ersten Woche der Exerzitien: die Gelassenheit und Bereitschaft, all das an- 
zunehmen, was hilft, die größere Ehre Gottes zu mehren, und all das zu mei- 
den, was auf diesem Weg nicht dient. All dies aber geschieht auf dem Hin- 
tergrund der Erkenntnis, daß der Mensch einen Bruch in die Schöpfung ge- 
bracht hat, seine Freiheit mißbraucht und schuldig wird. Das letzte Wort der 
Schöpfung aber ist nicht dieses, sondern es gilt: •Gott hat uns der Macht der 
Finsternis  entrissen und aufgenommen in das Reich seines geliebten Soh- 

Kol 1,13-16 
Eph 1,3-14 
Rom 8,35.38f 



Einübung und Weisung 68 

nes. Durch ihn haben wir die Erlösung, die Vergebung der Sünden."15 So 
kann Ignatius und jeder Mensch sich im Vertrauen auf Christus einlassen auf 
die Berufung und Sendung durch Jesus Christus, was dann Thema der zwei- 
ten Woche der Exerzitien ist.16 

Daher ist es auch mehr als ein Spiel des Künstlers Sieger Köder, daß das 
griechische und hebräische Alphabet untereinander stehen. So stehen Aleph 
und Omega, Alpha und Taw in unmittelbarer Nähe und greifen damit sinn- 
bildlich auf, was Teilhard de Chardin als Evolutionslinie aufweisen wollte: 
Alpha und Omega sind eins; der Geist Gottes steht am Anfang der Schöp- 
fung und steht auch am Ende, dort wo die gesamte Schöpfung heimgeholt 
wird in der Konvergenz der Liebe. Die Buchstaben selbst sind wie die Ent- 
wicklung der Welt: vielfältig, divergierend, auseinanderstrebend, vielgestal- 
tig und mehrsprachig, fast wie die Sprachverwirrung beim Turmbau zu Ba- 
bel17. Sie enthalten schon die möglichen Mißverständnisse aller mensch- 
lichen Worte und Sätze. Doch schließlich, wie im pfingstlichen Wunder18, 
nehmen die Wirrnisse ein Ende, verliert die Divergenz ihre explosive, aus- 
einandertreibende Kraft, wird die Bewegung der Konvergenz alles zusam- 
menführen, wird die Sprache der Liebe alles verständlich machen. Dann er- 
reicht die Schöpfung ihr Ziel: Christus als Krönung der Schöpfung. Alpha 
und Omega, Schöpfungsbeginn und Schöpfungsende sind getragen von der- 
selben Qualität Gottes. Dann verliert auch der Riß in der Schöpfung seine 
quälende, bestürzende Bedeutung, vielmehr kann man beim Anblick dieses 
Risses eher in den österlichen Ruf einstimmen: •O felix culpa - glückliche 
Schuld", denn sie erst hat uns mit der Schöpfung als Ort der Menschwer- 
dung Gottes und des Geheimnisses von Tod und Auferstehung vertraut ge- 
macht. 

Jörg Dantscher, München 

15 Kol 1,13f 
16 Vgl. das zweite Glasfenster des Zyklus von Sieger Köder in der folgenden Ausgabe von 
•Geist und Leben" 
17 Gen 11,1-9 
lx Apg 2,1-13 


