
LITERATURBERICHT 

Geist-Vergessen - Geist-Erinnern* 

Daß der Heilige Geist in der (westlichen) Christenheit, in ihren Theologien und in 
ihrer Lebenspraxis, der große Unbekannte sei, ist inzwischen vielfältig bewußter ge- 
worden. Nicht zuletzt das Zweite Vatikanische Konzil hat zu einer förmlichen Wie- 
derentdeckung von Wirken und Wesen des Heiligen Geistes beigetragen und damit 
auch das Geheimnis des trinitarischen Gottes als alles bestimmende Wirklichkeit 
neu zur Geltung gebracht. Immer noch steht die westliche Christenheit freilich mit 
Gründen im Verdacht, christomonistisch zu sein und das Wirken des Geistes als 
bloße Funktion des Handelns Christi zu verstehen. Unter allen neueren Theologen 
der Orthodoxie hat keiner so entschieden wie Vladimir Lossky (1903-1958) deshalb 
das Filioque als den westlichen Sündenfall betrachtet und dagegen die Eigenstän- 
digkeit des Wirkens des Heiligen Geistes zur Geltung gebracht. Während sich das 
Erlösungswirken des Sohnes auf die menschliche Natur beziehe, sei es eben einzig 
der Heilige Geist, der die menschliche Person als Person verwandle und die Unmit- 
telbarkeit zwischen den Personen geistlich vermittle. Was auf den ersten Blick bloß 
wie ein theologisches Glasperlenspiel aussehen mag, die Arbeit der Unterscheidung 
(nicht Trennung!) zwischen der Sendung des Sohnes und des Geistes überhaupt, ist 
für Lossky freilich die zentrale Frage schlechterdings für das Selbstverständnis 
christlichen Glaubens und für eine evangeliumgsgemäße Lebenspraxis: Ist es doch 
einzig der Heilige Geist, der - zwar in wesenhafter Verbundenheit mit Jesus Chri- 
stus, aber doch eigenständig und ursprünglich vom Vater allein her - die Gottge- 
meinschaft, ja die Vergöttlichung des Menschen wirke. Während westliche Theolo- 
gie - zumal in einer •existentialistisch orientierten Inkarnationschristologie" (117) 
- die Vollständigkeit der Erlösung an Christus allein zu binden geneigt ist und das 
Wirken des Heiligen Geistes nur funktional noch berücksichtigt, ist das theologi- 
sche Denken Losskys wie hingerissen von der Wandlungskraft des Heiligen Geistes, 
der den Menschen in Verklärung und Vergöttlichung so zur innigsten Gottgemein- 
schaft befähigt, daß er sich als Mensch gerade bleibend von Gott unterscheiden kann 
und in solcher Unterschiedenheit Mensch werdend geradezu göttlich wird (ein sol- 
ches Verständnis von geistermöglichter Vergöttlichung ist die christlich entschei- 
dende Antwort auf den neuzeitlichen Gotteskomplex!). Nicht die Nachfolge Christi 
sei, pointiert formuliert, deshalb die Zielgestalt christlichen Lebens, sondern •das 
Durchdrungen- und Gestaltetwerden durch den Geist, die Pneumatisierung" (96, A 
25). 

* J. Freitag, Geist- Vergessen - Geist-Erinnern. Vladimir Losskys, Pneumatologie als Her- 
ausforderung westlicher Theologie. Würzburg: Echter 1996. (Studien zur systematischen und 
spirituellen Theologie, Band 15). 



Literaturbericht nn. 

Freitags beeindruckende Habilitationsschrift erinnert kurz und informativ an Weg 
und Werk Losskys, vor allem an seine Pneumatologie und Trinitätslehre. Aber der 
reizvollen Versuchung, daraus eine eigene Monographie entstehen zu lassen, wi- 
dersteht Freitag, indem er Losskys Grundthesen im zentralen zweiten Teil der Ar- 
beit zur fragenden Sonde macht, um die üblichen Traktate westlicher Dogmatik auf 
ihr Verständnis (und Vergessen) des Wirkens des Heiligen Geistes hin zu befragen. 
Das gesamte Panorama primär deutschsprachiger katholischer und evangelischer 
Theologie im Umfeld des letzten Konzils und seitdem wird - am Leitfaden der dog- 
matischen Traktate - pneumatologisch gewürdigt. Der Reichtum und die Vielfalt 
dieser Einzeldarstellungen, in denen für fast alle theologisch zentralen Fragen wich- 
tige Anregungen herausgearbeitet werden, kann hier nicht referiert werden. Im Er- 
gebnis freilich wird deutlich, wo pneumatologische Defizite in der westlichen Theo- 
logie (und Glaubenspraxis) lagen und liegen, wie stark aber auch seit dem Zweiten 
Vatikanum ein pneumatologisches Erwachen in den theologischen Werkstätten zu 
beobachten ist sowohl hinsichtlich einer konsequent trinitarischen Gotteslehre wie 
eines kommunialen Kirchenverständnisses und einer entsprechenden Gnadentheo- 
logie, um nur diese zu nennen. Freilich, so Freitags Fazit: Losskys höchst begrün- 
detes Anliegen könne auch unter Beibehaltung des Filioque im Rahmen einer er- 
neuerten Trinitätstheologie gewürdigt werden (wie vor allem Pannenberg zeigt), die 
vor allem zwei Ansätze vertiefen müsse: Den Ausgang von der Frage nach dem 
Neuen in der Geschichte und dessen Grund (bis hin zur Vollendung von Mensch 
und Schöpfung) und •in der Frage nach dem tragenden Grund, der Eigenständigkeit 
und dem Selbstvollzug der menschlichen Person im Verhältnis zu Gott" (420). 

Der Reichtum dieser Arbeit ist so leicht nicht auszuschöpfen. Nur die folgenden 
besonders wichtigen inhaltlichen Akzente und Perspektiven seien hervorgehoben: 

1. Ohne erbauliche Vereinnahmung oder Anbiederung wird hervorragend deut- 
lich, wie sehr Theologie und Spiritualität einander bedingen und erschließen und 
sich gerade nicht behindern oder gar exkludieren. Lossky, der zutiefst vom Hesy- 
chasmus des Gregor Palamas bestimmt war, hatte das Wirken des Heiligen Geistes 
nicht zuletzt in der negativen, in der apophatischen Theologie gesehen, deren Hal- 
tung und Ziel einzig die Vereinigung mit Gott ist - und entsprechend sind Theolo- 
gie und Mystik, unvermischt und ungetrennt, innigst verbunden. (Gerade angesichts 
der heute fast schon inflationären Rede von •negativer Theologie" und •Mystik" ist 
hier Genauereres zu lernen! Schade ist es deshalb doch, daß Freitag Losskys große, 
erst posthum veröffentliche Arbeit •Negative Theologie und Gotteserkenntnis bei 
Meister Eckhart", aus guten Gründen der Arbeitsökonomie, nicht ausführlicher 
berücksichtigt.) 

2. Indem Freitag das Werk Losskys einerseits in das Ensemble gegenwärtiger or- 
thodoxer Theologien einbettet und andererseits zur schöpferischen Infragestellung 
westlicher Theologie macht, leistet er beispielhaft ökumenisch relevante Überset- 
zungsarbeit. Für die einen wird der Reichtum orthodoxer Theologie und Spiritua- 
lität erinnert, für die anderen kann die Besonderheit christozentrischer Soteriologie 
zur Anregung werden. 

3. Wie bei jedem systematisch-theologischem Buch von Rang schreit es förmlich 



Buchbesprechungen 71 

nach Vermittlung in die praktische Theologie hinein und also nach Verdeutlichung 
mit humanwissenschaftlichen Einsichten und Ergebnissen. Beides stünde im Dien- 
ste einer - wesentlich auch! - selbst-kritischen Relecture der bisherigen Christen- 
tumsgeschichte westlicher Prägung sowie der aktuellen Kirchen- und Gemeinde- 
realität. Wenn denn in der Tat eine konsequent trinitarisch und eschatologisch be- 
stimmte Geschichtstheologie dringlich ist, dann müßte wohl (auch dogmatisch) 
noch genauer reflektiert werden auf das schier paradoxale Geheimnis des Geistes- 
wirkens inmitten von soviel menschlichem Ungeist, auch in der kirchlichen Wirk- 
lichkeit in Geschichte und Gegenwart. Müßte nicht ausdrücklicher also auch vom 
Problem der Häresie, des Ketzertums gesprochen werden - von jenen oft gar tragi- 
schen Prozessen, in denen sich allererst herausstellen muß, wo der Geist erinnert, 
wo er vergessen wird und wie er sich in seiner Freiheit durchsetzt gegen alle 
menschliche Angst und sündhafte Verhärtung? 

Gotthard Fuchs, Wiesbaden 

BUCHBESPRECHUNGEN 
Kirche und Spiritualität 

Kehl, Medard: Wohin geht die Kirche? 
Eine Zeitdiagnose. Freiburg: Herder 
1995. 173 S., DM 22,80. 

Gegen die grassierende •Kirchenapokalyp- 
tik" (13-18), aber ihre Anfragen ernstneh- 
mend, entwickelt der Frankfurter Theologe 
eine wissende und besonnene •Zeitdiagno- 
se". Das für jedermann verständlich geschrie- 
bene Buch beruht auf einer jahrzehnte-langen 
Beschäftigung mit der Thematik. Ein 
zweibärtiger •hermeneutischer Schlüssel" 
öffnet die Tür zur •Diagnose" (19-58). Ein- 
mal: Die Kirche steht in einer Umbruchssi- 
tuation von wahrhaft •epochalem" Ausmaß. 
Zum anderen: Aber dies ist ein Spiegelbild 
des gesellschaftlichen Umbruchs unserer 
Zeit. Und so kann Kehl in sachlicher Ruhe ei- 
ne breite Zeitdiagnose entwickeln, ohne in 
Halleluja- oder Verdammungsrufe auszubre- 
chen: Individualisierung und Institutionskri- 
tik; Erlebnisgesellschaft und Zusammenbre- 
chen des konfessionellen Milieus; Religio- 
sität außerhalb der Kirche und kirchliche De- 
fizite. Das ergibt eine Basis zur Diagnose der 

•innerkirchlichen Konflikte" (59-98). Sie 
stützt sich auf eine •Communio-Theologie", 
wie sie schon in den ersten Arbeiten Kehls 
sichtbar wurde: Es geht um die •Kommuni- 
kation" nach außen (zur modernen Kultur) 
wie nach innen; und hier tauchen Themen auf 
wie: Kirchenvolk und Amtskirche; Partiku- 
lar- und Universal-Kirche, Bischofsernen- 
nungen. In diesem Teil zeigt Kehl sich ver- 
siert im (auch kritischen) Umgang mit sozio- 
logischen Argumenten und vatikanischen 
Dokumenten, wobei auf letzteren ein deutli- 
cher Akzent liegt. Noch lebensnäher wird es 
in •Perspektiven und Prognosen" (99-163). 
Sie sind erarbeitet aus dem (theologischen 
und kultursoziologischen) Studium wie aus 
der praktischen Erfahrung des Autors. Über 
die Modelle der Kirche als Identifikationsfi- 
gur und als Zufluchtsort hinaus wird das Mo- 
dell der •Kirche als Hoffnungszeichen" ent- 
wickelt. Von hierher gibt Kehl Hinweise zur 
persönlichen Haltung: Meditation, Freimut, 
Geduld, Blick auf das Ziel, das Reich Gottes 
und auf die Universalkirche. Kehl scheut sich 
auch nicht, zum Schluß •Umrisse" der sich 




