LITERATURBERICHT

Geist-Vergessen — Geist-Erinnern®

DafB der Heilige Geist in der (westlichen) Christenheit, in ihren Theologien und in
ihrer Lebenspraxis, der groBe Unbekannte sei, ist inzwischen vielfiltig bewuBter ge-
worden. Nicht zuletzt das Zweite Vatikanische Konzil hat zu einer formlichen Wie-
derentdeckung von Wirken und Wesen des Heiligen Geistes beigetragen und damit
auch das Geheimnis des trinitarischen Gottes als alles bestimmende Wirklichkeit
neu zur Geltung gebracht. Immer noch steht die westliche Christenheit freilich mit
Griinden im Verdacht, christomonistisch zu sein und das Wirken des Geistes als
bloBe Funktion des Handelns Christi zu verstehen. Unter allen neueren Theologen
der Orthodoxie hat keiner so entschieden wie Vladimir Lossky (1903-1958) deshalb
das Filioque als den westlichen Siindenfall betrachtet und dagegen die Eigenstén-
digkeit des Wirkens des Heiligen Geistes zur Geltung gebracht. Wahrend sich das
Erlosungswirken des Sohnes auf die menschliche Natur beziehe, sei es eben einzig
der Heilige Geist, der die menschliche Person als Person verwandle und die Unmit-
telbarkeit zwischen den Personen geistlich vermittle. Was auf den ersten Blick bloB3
wie ein theologisches Glasperlenspiel aussehen mag, die Arbeit der Unterscheidung
(nicht Trennung!) zwischen der Sendung des Sohnes und des Geistes iiberhaupt, ist
fiir Lossky freilich die zentrale Frage schlechterdings fiir das Selbstverstdndnis
christlichen Glaubens und fiir eine evangeliumgsgemaBe Lebenspraxis: Ist es doch
einzig der Heilige Geist, der — zwar in wesenhafter Verbundenheit mit Jesus Chri-
stus, aber doch eigenstidndig und urspriinglich vom Vater allein her - die Gotige-
meinschaft, ja die Vergéttlichung des Menschen wirke. Wihrend westliche Theolo-
gie — zumal in einer ,existentialistisch orientierten Inkarnationschristologie” (117)
— die Vollstindigkeit der Erlosung an Christus allein zu binden geneigt ist und das
Wirken des Heiligen Geistes nur funktional noch beriicksichtigt, ist das theologi-
sche Denken Losskys wie hingerissen von der Wandlungskraft des Heiligen Geistes,
der den Menschen in Verkldrung und Vergditlichung so zur innigsten Gottgemein-
schaft befihigt, daB er sich als Mensch gerade bleibend von Gott unterscheiden kann
und in solcher Unterschiedenheit Mensch werdend geradezu gottlich wird (ein sol-
ches Verstindnis von geistermdglichter Vergottlichung ist die christlich entschei-
dende Antwort auf den neuzeitlichen Gotteskomplex!). Nicht die Nachfolge Christi
sei, pointiert formuliert, deshalb die Zielgestalt christlichen Lebens, sondern ,,das
Durchdrungen- und Gestaltetwerden durch den Geist, die Pneumatisierung® 96, A
25).

* J. Freitag, Geist-Vergessen — Geist-Erinnern. Vladimir Losskys, Pneumatologie als Her-
ausforderung westlicher Theologie. Wiirzburg: Echter 1996. (Studien zur systematischen und
spirituellen Theologie, Band 15).



Literaturbericht 70

Freitags beeindruckende Habilitationsschrift erinnert knrz und informativ an Weg
und Werk Losskys, vor allem an seine Pneumatologie und Trinitéitslehre. Aber der
reizvollen Versuchung, daraus eine eigene Monographie entstehen zu lassen, wi-
dersteht Freitag, indem er Losskys Grundthesen im zentralen zweiten Teil der Ar-
beit zur fragenden Sonde macht, um die iiblichen Traktate westlicher Dogmatik auf
ihr Verstindnis (und Vergessen) des Wirkens des Heiligen Geistes hin zu befragen.
Das gesamte Panorama primir deutschsprachiger katholischer und evangelischer
Theologie im Umfeld des letzten Konzils und seitdem wird — am Leitfaden der dog-
matischen Traktate — pneumatologisch gewiirdigt. Der Reichtum und die Vielfalt
dieser Einzeldarstellungen, in denen fiir fast alle theologisch zentralen Fragen wich-
tige Anregungen herausgearbeitet werden, kann hier nicht referiert werden. Im Er-
gebnis freilich wird deutlich, wo pneumatologische Defizite in der westlichen Theo-
logie (und Glaubenspraxis) lagen und liegen, wie stark aber auch seit dem Zweiten
Vatikanum ein pneumatologisches Erwachen in den theologischen Werkstitten zu
beobachten ist sowohl hinsichtlich einer konsequent trinitarischen Gotteslehre wie
eines kommunialen Kirchenverstindnisses und einer entsprechenden Gnadentheo-
logie, um nur diese zu nennen. Freilich, so Freitags Fazit: Losskys hochst begriin-
detes Anliegen konne auch unter Beibehaltung des Filioque im Rahmen einer er-
neuerten Trinitdtstheologie gewiirdigt werden (wie vor allem Pannenberg zeigt), die
vor allem zwei Ansitze vertiefen miisse: Den Ausgang von der Frage nach dem
Neuen in der Geschichte und dessen Grund (bis hin zur Vollendung von Mensch
und Schopfung) und ,,in der Frage nach dem tragenden Grund, der Eigenstiindigkeit
und dem Selbstvollzug der menschlichen Person im Verhiltnis zu Gott 420).

Der Reichtum dieser Arbeit ist so leicht nicht auszuschopfen. Nur die folgenden
besonders wichtigen inhaltlichen Akzente und Perspektiven seien hervorgehoben:

1. Ohne erbauliche Vereinnahmung oder Anbiederung wird hervorragend deut-
lich, wie sehr Theologie und Spiritualitit einander bedingen und erschlieBen und
sich gerade nicht behindern oder gar exkludieren. Lossky, der zutiefst vom Hesy-
chasmus des Gregor Palamas bestimmt war, hatte das Wirken des Heiligen Geistes
nicht zuletzt in der negativen, in der apophatischen Theologie gesehen, deren Hal-
tung und Ziel einzig die Vereinigung mit Gott ist — und entsprechend sind Theolo-
gie und Mystik, unvermischt und ungetrennt, innigst verbunden. (Gerade angesichts
der heute fast schon inflationdren Rede von ,negativer Theologie* und ,,Mystik* ist
hier Genauereres zu lernen! Schade ist es deshalb doch, daB Freitag Losskys groBe,
erst posthum verdffentliche Arbeit ,,Negative Theologie und Gotteserkenntnis bei
Meister Eckhart®, aus guten Griinden der Arbeitsékonomie, nicht ausfiihrlicher
beriicksichtigt.)

2. Indem Freitag das Werk Losskys einerseits in das Ensemble gegenwirtiger or-
thodoxer Theologien einbettet und andererseits zur schopferischen Infragestellung
westlicher Theologie macht, leistet er beispielhaft Skumenisch relevante Uberset-
zungsarbeit. Fiir die einen wird der Reichtum orthodoxer Theologie und Spiritua-
litat erinnert, fir die anderen kann die Besonderheit christozentrischer Soteriologie
zur Anregung werden.

3. Wie bei jedem systematisch-theologischem Buch von Rang schreit es formlich



Buchbesprechungen 71

nach Vermittlung in die praktische Theologie hinein und also nach Verdeutlichung
mit humanwissenschaftlichen Einsichten und Ergebnissen. Beides stiinde im Dien-
ste einer — wesentlich auch! — selbst-kritischen Relecture der bisherigen Christen-
tumsgeschichte westlicher Prigung sowie der aktuellen Kirchen- und Gemeinde-
realitit. Wenn denn in der Tat eine konsequent trinitarisch und eschatologisch be-
stimmte Geschichtstheologie dringlich ist, dann miite wohl (auch dogmatisch)
noch genauer reflektiert werden auf das schier paradoxale Geheimnis des Geistes-
wirkens inmitten von soviel menschlichem Ungeist, auch in der kirchlichen Wirk-
lichkeit in Geschichte und Gegenwart. Miifite nicht ausdriicklicher also auch vom
Problem der Hiresie, des Ketzertums gesprochen werden — von jenen oft gar tragi-
schen Prozessen, in denen sich allererst herausstellen muf3, wo der Geist erinnert,
wo er vergessen wird und wie er sich in seiner Freiheit durchsetzt gegen alle

menschliche Angst und siindhafte Verhéartung?

Gotthard Fuchs, Wiesbaden

BUCHBESPRECHUNGEN

Kirche und Spiritualitit

Kehl, Medard: Wohin geht die Kirche?
Eine Zeitdiagnose. Freiburg: Herder
1995.173 S., DM 22.80.

Gegen die grassierende ,Kirchenapokalyp-
tik* (13—18), aber ihre Anlragen ernstneh-
mend, entwickelt der Frankfurter Theologe
eine wissende und besonnene ,.Zeitdiagno-
se*. Das fiir jedermann verstindlich geschrie-
bene Buch beruht auf einer jahrzehnte-langen
Beschiftigung mit der Thematik. Ein
zweibdrtiger ,.hermeneutischer Schliissel*
Offnet die Tiir zur ,,Diagnose” (19-58). Ein-
mal: Die Kirche steht in einer Umbruchssi-
tuation von wahrhaft ,,epochalem™ AusmaB.
Zum anderen: Aber dies ist ein Spiegelbild
des gesellschaftlichen Umbruchs unserer
Zeit. Und so kann Kehl in sachlicher Ruhe ei-
ne breite Zeitdiagnose entwickeln, ohne in
Halleluja- oder Verdammungsrufe auszubre-
chen: Individualisierung und Institutionskri-
tik; Erlebnisgesellschaft und Zusammenbre-
chen des konfessionellen Milieus; Religio-
sitiit auBerhalb der Kirche und kirchliche De-
fizite. Das ergibt eine Basis zur Diagnose der

innerkirchlichen Konflikte* (59-98). Sie
stiitzt sich auf eine ,,Communio-Theologie®,
wie sie schon in den ersten Arbeiten Kehls
sichtbar wurde: Es geht um die ,,Kommuni-
kation* nach auBen (zur modernen Kultur)
wie nach innen; und hier tavchen Themen auf
wie: Kirchenvolk und Amtskirche; Partiku-
lar- und Universal-Kirche, Bischofsernen-
nungen. In diesem Teil zeigt Kehl sich ver-
siert im (auch kritischen) Umgang mit sozio-
logischen Argumenten und vatikanischen
Dokumenten, wobei auf letzteren ein deutli-
cher Akzent liegt. Noch lebensniher wird es
in ,,Perspektiven und Prognosen* (99-163).
Sie sind erarbeitet aus dem (theologischen
und kultursoziologischen) Studium wie aus
der praktischen Erfahrung des Autors. Uber
die Modelle der Kirche als Identifikationsfi-
gur und als Zufluchtsort hinaus wird das Mo-
dell der ,,Kirche als Hoffnungszeichen® ent-
wickelt. Von hierher gibt Kehl Hinweise zur
personlichen Haltung: Meditation, Freimut,
Geduld, Blick auf das Ziel, das Reich Gottes
und auf die Universalkirche. Kehl scheut sich
auch nicht, zum SchluB ,,Umrisse” der sich





