Herausgefordert vom Bosen 83

Und schon dies, da3 wir als die Erben einer langen Tradition von Glaubi-
gen und Blutzeugen dieses Fest der Hoffnung feiern kénnen, ist nicht selbst-
verstandlich.

Hitte die Weitergabe des Glaubens nicht ldngst vor unserer Zeit versan-
den kénnen? Hitten wir selbst, wie so viele unserer Zeitgenossen, den Zu-
gang zu den Schitzen des Glaubens nicht schon lidngst verloren haben kon-
nen, so daB fiir uns Ostern auch nicht mehr bedeutet als ein verlingertes
freies Wochenende?

Bedenken wir aber auch, daB man ein solches Erbe nur dann wirklich
iibernimmt, wenn man es tief in sich eindringen 148t und wenn man von sei-
ner Schoénheit und Kraft Zeugnis ablegt — wenn man diesen Glauben wei-
tertrdgt und nicht kiinftige Generationen um ihn betriigt.

Denn, man sehe sich doch niichternen Auges um in unserer grof3spreche-
rischen Welt und sage dann, ob man irgendwo etwas Besseres gefunden hat,
irgendwo etwas Nahrhafteres, etwas Realistischeres, etwas Schoneres. Wenn
ja, dann gehe man dorthin. Wenn aber nicht, dann lebe man diesen Glauben
nicht mit einem Viertels- oder Achtelsherzen, sondern mit ganzem Herzen,
wie er es verdient, wenn wir Christus ins Gesicht schauen und all denen, die
ihr Leben fiir diesen Glauben hingegeben haben, von dem wir noch heute
zehren!

Herausgefordert vom Bosen
Wie wir damit leben konnen

Thomas Gertler, Frankfurt am Main

Mit diesem Artikel* verfolge ich ein doppeltes Ziel. Ich mochte deutlich
machen, was das Bose {iberhaupt ist, ohne die Frage nach dem, was man den
Teufel nennt, dabei beiseite zu lassen. Und zweitens méchte ich einige Hin-
weise geben, wie wir das Bose erkennen und wie wir uns dagegen wehren
konnen. An den Anfang miissen einige Uberlegungen gestellt werden, die
die Schwierigkeit und die Moglichkeit dieser Thematik fiir uns heute in
Deutschland behandeln.

* Unter dem Titel ,, Ist der Teufel noch zu retten? “ urspriinglich erschienen in: T. G. Friemel/
F. Schneider (Hrsg.), Ich bin ein Kind der Holle. St. Benno Verlag Leipzig 1996, 84 ff. Adres-
sat des Artikels war daher zunichst ein ostdeutsches Publikum.



Thomas Gertler 84

1. Voriiberlegungen

Nachdem sie eine ganze Weile verschwunden waren, tauchen Engel und
Teufel wieder auf.! Wir horen mit Erschrecken von Satanismus unter Ju-
gendlichen. Wir lesen von einer Sekte innerhalb der katholischen Kirche, die
sich ,,Engelwerk® nennt. Auf dem Biichermarkt gibt es einen Boom von En-
gelbiichern.?

Die wissenschaftliche Theologie tut sich ausgesprochen schwer mit dem
Thema. Eine Geschichte dazu, die das Problem zeigt: Mitte der 70iger Jahre
war das Thema Teufel, Dimonen, Besessenheit aktuell wegen des soge-
nannten ,,Falles Klingenberg®. Eine junge Frau war gestorben, und es wurde
der Vorwurf erhoben, dafl das im Zusammenhang mit einer Besessenheit und
einer versuchten Didmonenaustreibung geschehen sei.? Ich war damals ge-
rade Priester geworden und horte, daB8 zwei Jesuiten aus unserer norddeut-
schen Ordensprovinz mit Vortrigen zu dem Thema herumreisten, von denen
der eine zum Inhalt hatte: ,,Da seht ihr es, der Teufel ist los*, der andere hin-
gegen behauptete: , Keine Sorge, es gibt gar keinen Teufel“. Ich verbiirge
mich nicht dafiir, daB die Geschichte genau so passiert ist. Aber sie ist in ge-
wisser Weise typisch bis heute. Einzelne katholische Theologen bestreiten
vehement die Existenz eines solchen Wesens wie des Teufels. Andere ver-
suchen, die traditionelle Lehre zu verteidigen.5 Ein kieiner Teil aus der ex-
trem konservativen oder der charismatischen Richtung nimmt das Thema
sehr ernst, ja, wertet es als Kriterium von Rechtgldubigkeit oder Christlich-
keit. Viele weichen dem Thema am liebsten aus.6

DalB viele sich so schwer tun, hat gute Griinde. Sie liegen aber nicht so
sehr im Thema selbst, sondern hangen mit einem umgreifenderen Problem

' Alfred Lipple, Engel und Teufel. Wiederkehr der Totgesagten. Augsburg 1993; Herbert
Vorgrimmler, Wiederkehr der Engel? Ein altes Thema neu durchdacht. Kevelaer 1991.

2 Vgl. Klaus Nientiedt, Engel — gibt’s die? Ein Literaturbericht, in: Herderkorrespondenz 48
(1994) 472-4717.

3 M. Adler u. a., Tod und Teufel in Klingenberg. Eine Dokumentation. Aschaffenburg 1977.

4 Der bekannteste katholische Theologe, der mit zahlreichen Versffentlichungen zu dem The-
ma hervorgetreten ist, ist Herbert Haag, Abschied vom Teufel. Einsiedeln 1969; Teufelsglaube,
Tiibingen 1974; Vor dem Bosen ratlos?, Miinchen 1989,

> W. Kasper/K. Lehmann (Hg.), Teufel, Ddmonen, Besessenheit. Mainz 1978; R. Schnacken-
burg (Hg.), Die Macht des Bosen und der Glaube der Kirche. Diisseldorf 1979. Es gibt auch
eine offiziose romische AuBerung: ,-Christlicher Glaube und Dimonenlehre® (Osservatore Ro-
mano 4. u. 11. 6. 1975), als Nachkonziliare Dokumentation 55 unter dem Titel: Christlicher
Glaube und Ddamonologie. Trier 1977, erschienen.

¢ Diese Dreiteilung von Verteidigern, Leugnern und Unentschiedenen schon bei W. Kasper,
Das theologische Problem des Bosen, in Kasper/Lehmann, Teufel, Dimonen, Besessenheit
(Anm. 5) 41-69, hier 41-43, ebenso bei K. Rahner, Uber Engel, in: ders., Schriften zur Theo-
logie X111, Ziirich-Einsiedeln-Koln 1978, 381-428. Fiir mich liegt der Grund fiir die Unent-
schiedenheit in den gleich zu nennenden weltbildlichen Problemen. Sie sind heute offenbarer
als 1978.



Herausgefordert vom Bdsen 85

zusammen, nimlich mit der Frage nach dem Weltbild. Ein Hauptargument
gegen die Teufelslehre ist: die Rede vom Tenfel ist weltbildlich bedingt. Von
Engeln und Didmonen habe man in der Zeit der vorwissenschaftlichen Wel-
terkldrung gesprochen, wenn man vom Guten und vom Bosen sprechen
wollte. Die neuzeitliche, naturwissenschaftliche Kosmologie habe keinen
Platz mehr fiir diese Welten von Engeln und Dimonen.” Beidem kann man
zostimmen. Aber damit ist das Problem erst gestellt und nicht gelost. Darum
entbrennt an dieser Stelle der Streit. Es geht dann um die Frage, ob die En-
gel- und Dimonenaussagen der Bibel tatsichlich nur zur weltbildlichen Ein-
kleidung der biblischen Aussagen gehoren oder doch zom Inhalt der blei-
benden, die verschiedenen Weltbilder iiberdanernden Glaubensaussagen
zihlen. Da stellen sich wieder zwei Fragen. Inwieweit ist es moglich, Ein-
kleidung und Inhalt zu trennen? Oder inwieweit ist das Bild, das hier ge-
brancht wird, angemessen: die Kleidung wechselt mit der Mode, der nackte
Mensch darin bleibt sich aber gleich? Ich beantworte diese Frage nicht, son-
dern gehe weiter und frage noch grundsitzlicher nach unseren Weltbildern.®
Wir konnen zwar aus unserem jeweiligen Weltbild und unserer Weltsicht
nicht einfach herausspringen, aber wir konnen und sollten versuchen, sie zu
relativieren. Wenn wir das tun und unser eigenes Weltbild einmal mit einem
gewissen Abstand bestrachten, dann merken wir zweierlei: Jedes Weltbild
hat einen erschlieBenden Charakter. Es hilft, uns die Welt zn verstehen und
zu erklidren. Es hilft uns die Tatsachen dieser Welt zu deuten und einzuord-
nen. Dazu ist es da. Das ist uns selbstverstandlich. Aber auch das Gegenteil
kann der Fall sein: jedes Weltbild verschlieBt uns auch die Welt. Es ist eben
nur ein Bild von der Welt. Es ist nicht die Welt selbst. Es fa3t nicht die ganze
Welt. Manches fillt ans dem Blick heraus. Ja, es kann sogar so weit kom-
men, daB man mit seinem Weltbild an den Tatsachen der Welt eines Tages
scheitert und daB es znsammenbricht, wie die Fortschrittsideologie oder wie
der Marxismus, wie wir ihn im Osten Deutschlands bis zur Wende 1989 in
der Schule als offizielles Weltbild lernen muBten. Von dieser Erfahrung der
erschlieBenden und verschlieBenden Wirkung eines jeden Weltbildes 148t
sich verstehen, warum sich so viele mit Engeln und Ddmonen schwer tun
und warum es andererseits so eine Renaissance von Engeln und Démonen

7 Das ist die Grundthese in den Biichern von Herbert Haag. Die Relativierung, die er dem bi-
blischen Weltbild angedeihen I8¢, vermifit man aber gegeniiber dem sogenannten modernen
und naturwissenschaftlichen Weltbild. Hier liegt seine Schwiche und zugleich mein Ansatz-
punkt zur Behandlung des Themas.

8 Wie sehr das, was wir fiir wirklich halten, nicht durch Fakten, sondern durch gegenseitige
Bestiitigung, also das, was wir uns tiglich mitteilen, konstruiert wird, wird gezeigt in: Peter L.
Berger/Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine Theorie
der Wissenssoziologie. Frankfurt 1980 (engl. Original: 1966).



Thomas Gertler 86

gibt. Das quasi naturwissenschaftliche® Weltbild, das bei einem Grofteil von
uns verbreitet ist, lautet in seiner Grundkonzeption so: diese Welt wird re-
giert von den Naturgesetzen. Danach regeln sich alle Abliufe in dieser Welt.
Das ist ein in sich geschlossener Zusammenhang. Da geht alles natiirlich
und streng naturgesetzlich zu. In einem solchen Denken gibt es keinen Platz
fiir Engel oder Dédmonen. Das ist ldcherlich und unwissenschaftlich. Gott hat
darin seinen Platz als der, der dieses Ganze in Gang gebracht hat, aber ei-
gentlich ist auch schwer vorstellbar, wie er in diesen in sich geschlossenen
Kreislauf hineinregieren will oder kann.'® Dieses Weltbild wird heute von
vielen kritisiert und nicht mehr geteilt, zumindest in seiner Einseitigkeit.
Dieser bisherigen Weltsicht und dem sich daraus ergebenden Verhéltnis zur
Welt wird vorgeworfen, viele der eingetretenen und sich abzeichnenden Ka-
tastrophen der Menschheit verursacht zu haben: Gewalttitigkeit gegenein-
ander bis hin zu den Weltkriegen, aggressiver Kolonialismus, brutale Aus-
beutung der Natur bis hin zur Vernichtung ganzer Tierarten, des tropischen
Regenwaldes, unwiederbringlicher Resourcen, unkritischer Glaube an die
Technik, Absolutsetzung des rein rationalen Denkens. Wir sind uns unseres
bisher giiltigen Weltbildes nicht mehr so sicher. Es hat uns blind dafiir ge-
macht, daBB wir auch Teil dieser Welt sind, daB die Welt zwar ohne den Men-
schen sein kann, wir Menschen aber nicht ohne die Welt leben koénnen. Es
hat uns blind gemacht fiir unseren Hochmut gegen andere Kulturen und fiir
unsere Fortschrittsglaubigkeit, die uns immer an der Spitze und als die Er-
sten und Obersten sieht. Wir sehen uns um nach einem ganzheitlicheren
Denken, nach einem vollstindigeren Leben, nach einer umfassenderen
Wahrnehmung der Welt. Vor allem das New-Age-Denken oder auch die so-
genannte Postmoderne wenden sich von der bisherigen Naturwissenschaft
und dem objektivistischen kartesischen Weltbild ab. Bei jenen, die sich von
dem bisher giiltigen Weltbild entfernen, werden auch diese geistigen Wirk-

® Ich spreche hier absichtlich von einem ,,quasi-naturwissenschaftlichen Weltbild, einmal
weil ein gesamtes Weltbild immer eine Extrapolation ist, also mehr behauptet, als wirklich von
der Naturwissenschaft gedeckt ist, und weil die Naturwissenschaft lingst {iber die Naivitit hin-
aus ist, in der dieses quasi-naturwissenschaftliche Weltbild in unseren Alltagsvorstellungen
existiert.

10 Es ist das mehr oder weniger mechanistische Weltbild des Pierre Simon de Laplace
(1749-1827), wie es C. F. v. Weizsicker in ,, Die Tragweite der Wissenschaft“ (Stuttgart, 6.
Aufl. 1990, 213) beschreibt: ,,Wenn wir uns einen Geist vorstellen, der den Gesamtzusam-
menhang des Universums zu einem bestimmten Zeitpunkt mit absoluter Genauigkeit kennt
und der fihig ist, die Bewegungsgleichungen mit ausreichender Geschwindigkeil zu 16sen,
solch ein Geist konnte jedes Ereignis im Universum voraussagen. Solch ein fiktiver Geist wird
gewohnlich der Laplacesche Damon genannt, und Determinismus wird formuliert als die Mog-
lichkeit dieses Damons im Prinzip, aber nicht notwendig in der Praxis.“ Und das heiBt, es ge-
schieht alles mit einer grundsitzlich vorhersehbaren Notwendigkeit. Freiheit ist in einem sol-
chen Denken eine Illusion.



Herausgefordert vom Bdsen 87

lichkeiten der Engel und Dédmonen wieder entdeckt, ja, es werden damit
wieder Erfahrungen gesammelt. Damit will ich freilich nicht sagen, da man
alle diese Erfahrungen ungepriift und unkritisch entgegennehmen soll. Im
Gegenteil: Auch diese Art der Weltsicht und Weltbetrachtung mu8 kritisch
gewertet und relativiert werden.!! Es gibt eine lange Tradition der Priifung
der Geister, eine lange Tradition, wie man Glauben und Aberglauben von-
einander scheidet und scheiden muf. Gerade dazu will dieser Beitrag mit
helfen.

Mit dieser Frage nach dem Weltbild hingt ein anderes dorniges Problem
zusammen, nimlich die Frage, inweit es Engel und Ddamonen ,,gibt”. Das
scheint ja nun die erste und simpelste Frage zu sein. So ist es aber nicht.
Denn wenn ich innerhalb des bei uns unreflektiert gebrauchten quasi natur-
wissenschaftlichen Weltbildes frage: Gibt es das und das?, dann meine ich
normalerweise: gibt es das in der von uns in diesem Sinne als Realitdt ver-
standenen Weise, also gibt es Engel und Ddmonen als unabhéingig von mei-
ner eigenen Stellungnahme und meinem Glauben existierende ,,objektive*
und prinzipiell nachweisbare Dinge, wie es Steine, Wolkenbriiche und Au-
tos gibt? Aber gerade in dem Sinne kann es Engel und Ddamonen nicht ,,ge-
ben®, weil es innerhalb des Wirklichkeitsausschnittes, der von dieser Welt-
sicht als ,,objektive Realitdt definiert wird, Engel und Ddmonen nicht
,gibt*. Innerhalb dieses Wirklichkeitsausschnittes gibt es auch kein ,,Gutes®
und kein ,,Boses®, gibt es keine Freiheit und Menschenwiirde. Denn dieses
,objektivistische* Denken scheidet alle Wirklichkeit, die meta-physischer
Art ist, als subjektiv aus ihrer Betrachtungsweise aus. Aber die entschei-
denden Wirklichkeiten fiir den Menschen sind nicht erfahrbar, ohne daf ich
mich selbst als Subjekt diesen Wirklichkeiten aufschlieBe, mich selbst daran
beteilige. Sie sind notwendigerweise subjektiv. So gilt: wenn ich nicht selbst
anfinglich und ahnungsweise liebe, ,.gibt*“ es keine Liebe fiir mich. Wenn
ich nicht wenigstens ahnungsweise glaube, gibt es Gott nicht fiir mich. Die-
ses Problem soll an dieser Stelle nicht weiter vertieft werden, weil es zu ab-
strakt bleibt. Es muBte jedoch darauf aufmerksam gemacht werden, weil ich
mir sonst zn naiv oder gar in falscher Weise die ,,Existenz* von Engeln und
Damonen vorstelle. Ich kann dieser Wirklichkeiten nur gewahr werden,
wenn ich auch selbst Stellung beziehe, wenn ich sie in meiner Weltsicht vor-
kommen lasse. Um an diese Wirklichkeiten heranzufiihren, muf} erst eine
Menge Schutt weggerdumt werden und mull etwas geordnet werden. Das
soll nun geschehen. Dazu soll zuerst geklidrt werden, was eigentlich die Be-
griffe ,,gut“ und ,,bose meinen und was sie nicht meinen.

I Medard Kehl, New Age oder Neuer Bund? Mainz 1988. Josef Sudbrack, Neue Religiositdt.
Herausforderung fiir die Christen. Mainz, *1988; vgl. auch die Beitrige in: Arno Schilson
(Hg.), Gottes Weisheit im Mysterium. Vergessene Wege christlicher Spiritualitét. Mainz 1989.



Thomas Gertler 88

2. Wichtige Unterscheidungen

Meistens gebrauchen wir im Alltag eine falsche Terminologie in der Rede
von ,,gut” und ,,bdse”. Das ist nicht nur Sprachschluderei oder Unbildung,
sondern zeigt, da gar nicht mehr verstanden wird, was sie eigentlich mei-
nen. Wir verwechseln ,,gut* und ,,bose” mit einer Reihe anderer dhnlicher
Begriffe.

a) Verwechslung von gut und bdse mit richtig und falsch.

— Die Vorstellung kommt von der Schule her. Ich habe etwas falsch ge-
macht, etwas falsch geschrieben. Die Losung meiner Mathematikaufgabe ist
falsch. Der Fehler ist aber nicht eigentlich bése, obwohl er schlimme Fol-
gen haben kann. In der Schule, mehr noch im Leben.

— Eine Schicht tiefer: Dem Philosophen Sokrates schreibt man folgende
Meinung zu: wenn der Mensch wirklich wiiBte, was gut ist, dann wiirde er
es auch tun. Die vielen schrecklichen Dinge, die Menschen tun, sind ei-
gentlich Folge ihres Unwissens. Die Menschen sind nicht bése im eigentli-
chen Sinne, sondern es fehlt ihnen nur am richtigen Wissen. Das Bose wird
dann durch Aufklirung beseitigt. Daran ist natiirlich sehr vieles richtig. Hier
wird aber iibersehen, daB oft sehr intelligente und gebildete Menschen aus-
gesprochen bose Dinge tun. Viele Krimis leben ja davon, wie der Detektiv
die Schlauheit des Verbrechers iiberwindet. Das Bose ist nicht Dummbheit.
— Noch eine Schicht tiefer und eine alte christliche Lehre: wie das Ubel
(malum physicum) der Mangel einer natiirlichen Vollkommenheit ist, so ist
das moralisch Bose (malum morale) ein Fehlen des moralisch Guten, das ei-
gentlich da sein sollte. Die Tatsache, daB ich beim Autounfall ein Bein ver-
loren habe, ist ein solches malum physicum, ein physisches Ubel. Wenn aber
Jemand einen Autounfall vortiuscht, um die Versicherung zu betriigen, dann
ist das ein malum morale. Der Ausfall der Wahrhaftigkeit, die eigentlich da
sein sollte. Auch hier ist das Bose ein Fehler im Sinne von etwas Fehlen-
dem. Das geht auf Augustinus zuriick und wurde im scholastischen Denken
ausgebaut. Augustinus hat mit seiner Lehre den Manichdismus iiberwunden.
Der Manichdismus ist ein Dualismus. Fiir ihn gibt es zwei (gleich starke)
Grundprinzipien: Das Gute und das Bose. Sie liegen miteinander im Kampf.
Mit einer solchen Lehre ist das christliche Gottesverstindnis unvereinbar. 2
Fiir das christliche Versténdnis ist Gott einzig und absolut. Das Bose kann
kein eigenstindiges unabhingiges Prinzip neben Gott sein. Wenn ich das
Bose mit Augustin als Fehlendes fasse, dann braucht es erstens immer etwas
Positives als Tréger, denn es kann ja nicht fiir sich allein bestehen. Zweitens

"> Vgl. W. Kasper, Das theologische Problem des Bésen, in: Kasper/Lehmann, Teufel, Déimo-
nen, Besessenheit (Anm. 5), 41-69, bes. 51f. Hier auch viele weiterfiihrende Literatur.



Herausgefordert vom Bésen 89

kann es kein absolut Boses geben wie im Manichdismus. Das absolut Bose
wire ndmlich das Nichts. Das ist das Bestechende und Faszinierende an Au-
gustins Losung des Problemes. Von dorther wird auch die klassische Lehre
vom Teufel und der Holle verstindlich. Selbst er ist und bleibt, insofern er
Geschopf Gottes ist, gut. Darum wird auch er noch von Gott geliebt, denn
sonst wiirde er ja ins Nichts zuriicksinken. Das macht aber zugleich die
Holle des Teufels aus: je boser das Bose ist, also je mehr es halt und damit
den Tod oder das Nichts will, um so mehr will es nicht nur den Tod anderer,
sondern um so mehr haBt es sich auch selbst, steht es mit sich selbst im Wi-
derspruch. Das Bose will eben im Unterschied zo Gott nicht die Schopfung,
sondern will, daB Nichts sei. Aber genau das kann das Bose/der Bose nicht
erreichen. Sein HaB kommt nicht zu seinem Ziel. Das macht seine Holle
aus.!3 Das leuchtet ein und ist von jedem, der wirklich selbst schon einmal
gehaBt hat, erfahren worden: die alles verschlingende Gewalt des Hasses
und zugleich seine letzte Ohnmacht. Was ungeniigend von dieser Lehre vom
Bosen als dem Fehlenden, dem Negativum erkldrt wird, ist die Aktivitit des
Bosen, sein (selbstmorderischer) Kampf gegen das Gute und gegen das Sein.
Am problematischsten an dieser Lehre vom Bosen als dem Fehlenden, das
da sein sollte, ist, da auch sie nicht wirklich ins Personale hineinreicht, in
den Bereich von Freiheit und Erkenntnis, sondern ein Prinzip bleibt. Anders
gesagt: sie unterscheidet nicht deutlich genug Ubel und Béses, sondern sum-
miert das Bose unter die Ubel, damit wird sie dem Bosen, das aus freier Ent-
scheidung hervorgeht, also gewollt ist, nicht gerecht. Sie bleibt eine Lehre
vom Ubel, nicht aber vom Bosen im eigentlichen Sinne.'

b) Eine typisch neuzeitliche Verwechslung ist die von gut und bose mit niitz-
lich und unniitz. Vielleicht ist es hier besser von einer Reduktion von gut und
bose zu sprechen, denn darum handelt es sich. Ein Kennzeichen vieler neu-
zeitlicher, sich naturwissenschaftlich gebender Weltanschauungen ist ihr

13 Holle in diesem Sinne ist damit auch nicht Strafort, der den Bosen zugewiesen wiirde, son-
dern Holle ist der Zustand, den sich das Bose selbst schafft.

4 Wir stoBen hier auf ein weiteres Problem aus klassischem Denken. In der scholastischen
Morallehre wird gesagt, daB der Wille immer nur das Gute wollen kann, vgl. A. Willwoll, Art.:
Wille, in: W. Brugger (Hg.), Philosophisches Worterbuch. Freiburg 1976, 465 (Lit.). Ich kann
darum auch das Bose immer nur wollen unter der Riicksicht des Guten, als etwas Gutes fiir
mich. Daf} das moglich ist, liegt an der menschlichen Begrenztheit der Welt: Ich kann darum
das absolut Gute, namlich Gott, mit einem begrenzten Gut, z. B. dem Reichtum verwechseln
und so wihle ich das Falsche, eben den Reichtum. Es ist aber die Frage, ob dieses Axiom wirk-
lich gilt, daB der menschliche Wille das Bose nicht wollen und nicht bewuft wihlen kann. Die-
se Lehre von der Ausrichtung des Willens auf das Gute beriihrt sich mit der oben genannten so-
kratischen Lehre. Hier hat es auch der Teufel immer noch gut gemeint. Boses lauft dann eben
doch auf einen Irrtum, einen Fehlgriff hinaus. Wihle ich nicht das Bose, weil ich weiB, dal3 es
bose ist, also weiB, daB es der Ordnung des Guten widerspricht? Vgl. Jérg Splett, Appetitus na-
turalis? Erneute Reflexion zu einem alten Thema: ThPh 63 (1988) 519-536.



Thomas Gertler 90

Determinismus. Menschliche Freiheit ist darin letztlich eine Illusion, weil
alles naturgesetzlich ablduft. Auch die menschliche Geschichte bewegt sich
im Rahmen solcher naturgesetzlich verstandenen Bestimmtheit.!’ In einem
solchen System kann es letztlich weder gut noch bdse geben. Dennoch
braucht man auch hier MaBstibe. Meist sind dann nur noch niitzlich und
unniitz iibrig, denn ,,richtig” und ,,falsch* haben noch einen Anspruch, dem
ich mich zu beugen habe. Dieser NiitzlichkeitsmaBstab ist dann beim ein-
zelnen: individueller Egoismus, vornehmer ausgedriickt Selbstentfaltung im
Sinne von Ausleben oder Karriere, die nur sich selbst sieht. Oder bei der Ge-
meinschaft ist es dann der Guppenegoismus: z. B. die Partei oder meine In-
teressengruppe. Im SED-Marxismus war das ein MaBstab: gut ist, was der
Partei, was der Klasse niitzt. Im Nazionalsozialismus wurde das sozialdar-
winistisch gesagt: gut ist, was der Partei, was der Rasse niitzt. Da} damit
Menschenwiirde und Menschenrechte keinerlei Schutz mehr haben, sondern
bloBem Niitzlichkeitskalkiil geopfert werden, ist leider geschichtliche Er-
fahrung.

¢) Gut und bose wird auch oft mit gut und schlecht verwechselt: ein Apfel
ist gut oder schlecht. Ich trage einen schlechten Anzug. Gut und schlecht
sind Qualititsunterschiede. Der Trabant war ein schlechtes Auto. Er war si-
cher nicht ,,bose”.

d) Mehr in den letzten Jahrzehnten hat sich angesichts der Riistungsbedro-
hung als MaBstab herausgebildet: friedfertig gegen aggressiv. Aggression
gilt als das Bose.!® Friedfertigkeit gilt als das Gute. Auch das ist zu kurz ge-
griffen, denn mit dieser Einteilung werden die Gefiihle des Menschen zen-
siert und als in sich als gut und bose gekennzeichnet. Das fingt sehr friih an.
,,Du bist ein boses Kind!*, sagen wir zu einem wiitenden, aggressiven Kind.
Diese Zensierung von Gefiihlen und ihrem Ausdruck ist aber eine sehr frag-
wiirdige Sache. Nicht die Gefiihle sind gut oder bose. Gefiihle sind unwill-
kiirliche Reaktionen auf Erfahrungen. Darum fiihle ich mich ihnen ja so aus-
geliefert. Wenn ich mich wiitend oder traurig vorfinde, sollte ich das zuerst
einmal als gegeben annehmen und dann fragen, wer oder was mich verletzt
hat. Nicht die Gefiihle sind gut oder bose, sondern mein Umgang mit ihnen.
Natiirlich miissen sie erzogen und gebildet werden. Das Kind braucht eine
Hilfe, braucht auch Grenzen, um mit der oft iiberwiltigenden und iiber-

15 Siehe oben Anm. 10. Viele Spielarten des Marxismus sind deterministisch, aber auch der
Behaviorismus, wie ihn ein Skinner vertral, ist so angelegt, das zeigt schon der ehrliche Buch-
titel: F. S. Skinner, Jenseits von Freiheit und Wiirde. Hamburg 1973.

16 Vgl. Konrad Lorenz, Das sogenannte Bose. Zur Naturgeschichle der Aggression. Miinchen
(div) 1980.



Herausgefordert vom Bdsen 91

schwemmenden Kraft der Gefiihle umgehen zu lernen. Jedoch die ganze
Breite der Gefiihlsskala ist gut und wichtig. Es ist schlimm, wenn man nicht
mehr weinen oder nicht mehr lachen kann. Aggressionen als solche und als
Gefiihl sind nicht bése, sie sind auch wichtig und gut und helfen mir, Gren-
zen zu ziehen oder Wichtiges iiberhaupt ,anzugreifen®. Umgekehrt sind
Friedlichkeit und Liebe als Gefiihle nicht in sich und an sich schon gut und
harmlos, sie bediirfen ebenso der Unterscheidung und der Beurteilung. Also
noch einmal: nicht die Gefiihle sind gut oder bose. Gefiihle sind unwillkiir-
liche Reaktionen auf Erfahrungen, die mir anzeigen, was bei mir diese Er-
fahrungen ausldsen. Gut oder bose ist, wie ich mit diesen Gefiihlen in mei-
ner Freiheit und in meiner Einsicht umgehe und was ich daraus mache.

e) Damit sind wir bei einem sehr alten Problem: Fiir eine wichtige und ein-
fluBreiche Tradition bei den alten Griechen gab es eine dhnliche Unter-
scheidung. Sie verlief aber nicht horizontal, sondern vertikal, von unten
nach oben. Es stand bewuBtes und freies Handeln als das eigentlich mensch-
liche und damit gute Handeln gegen das triebhaft-instinktive Handeln als
das Handeln, das uns mit dem Tierreich und der als bose vorgestellten Ma-
terie verbindet und unwillkiirlich und unbewuft erfolgt. Das erscheint
zuniichst sehr einleuchtend und imponierend, legt es doch den Ton auf die
Freiheit und die Einsichtsfihigkeit des Menschen, aber es teilt den Men-
schen ein in den schlechten materiellen und leiblichen Teil und in den guten
geistigen Teil. Daher kommt die Leibfeindlichkeit, die Sexualverachtung
dieser griechischen Tradition und des Manichdismus, von denen es zum Teil
das christliche Monchtum iibernommen hat. Alles, was mit der unfreien und
unbewuBten und bosen Materie verbunden ist, das muf} iiberwunden und be-
siegt werden: so das Essen, der Schlaf, und alles Triebhafte. Darin besteht
die Erlosung. Daher das Fasten, der Schlafentzug und die Selbstkasteiung
der Monche. Das ist sehr unbiblisch. Das biblische Denken schitzt alle Ga-
ben der Schopfung hoch als Gaben des guten Gottes an seine Geschopfe.
Auch hier ist wieder iibersehen, dafl das Bose nicht im Materiellen, sondern
im Geistigen, also gerade in Freiheit und Einsichtsfihigkeit seine Moglich-
keit besitzt.

f) SchlieBlich wird gut und bose oft mit erlaubt und verboten verwechselt.
Seit es Gesetze gibt, gibt es dieses Problem der Gleichsetzung von Moralitét
und Legalitdt. Was nicht vom Gesetz verboten ist, heiit dieses MiBver-
stindnis, das ist auch moralisch erlaubt, z.B. Abtreibung wird nicht im
vollen Umfang vom Gesetz verfolgt, also ist sie erlaubt, also ist sie mora-
lisch gut. Oder umgekehrt wird geschlossen: ein Mann ist vom Gericht ver-
urteilt, also ist er ein Verbrecher, also ist er bose. Aber gerade ein morali-



Thomas Gertler 92

sches Urteil, also eine letzte Beurteilung eines Menschen ist das Gerichts-
urteil nicht. Auch der vom Gesetz Verurteilte behilt seine Wiirde als
Mensch. Viele konnen den Unterschied zwischen Legalitit und Moralitit
nicht begreifen. Sie bleiben wenigstens intellektuell eher auf der Stufe von
Kindern stehen. Kinder sind weitgehend auBengelenkt und verstehen noch
nicht voll den inneren Sinn von gut und bose, sondern zunichst vor allem
den Unterschied von duBerer Belohnung und Strafe. Ahnlich bleibt das Ge-
setz bei der duBeren Regelung stehen, da es nur die 4uBere Einhaltung einer
Ordnung erzwingen kann, nicht aber ihre innere Annahme und Einsicht, ob-
wohl auch das Recht zuletzt auf der Moralitit beruht und auf sie angewie-
sen ist. Es gibt trotz aller Unterschiedenheit eine innere Zuordnung.

g) Kommen wir nun endlich zu gut und bose: Bdse oder gut ist immer nur
bewuBtes und freies Handeln. Nur aus freier Entscheidung geht gut oder
bose hervor. Ein Lowe, der mich friBt, handelt nicht bose. Aber ein Arzt, der
bewuflt mehr Behandlungen aufschreibt oder ein Betriebsdirektor, der die
Umweltbestimmungen bewuf3t umgeht, oder ein Autofahrer, der absichtlich
zu schnell und riicksichtslos fihrt, handeln frei und normalerweise im Wis-
sen um die Verwerflichkeit ihres Tuns. Sie handeln bose. Hier und erst hier
fiangt die Frage nach gut und bése an. Moralische Schuld kann immer nur
sein: was frei geschieht und was bewuf3t geschieht, also im Wissen darum,
daB ich mit dieser Handlung gegen mein Gewissen, mein inneres Wissen um
das Gute verstole. Ohne Freiheit, ohne die Moglichkeit, auch anders han-
deln zu konnen, gibt es kein Boses. Ohne Wissen um das Gute und das Ge-
sollte, also ohne nétige Einsicht gibt es auch kein bdses Handeln. Wenn es
also einen Teufel geben soll, dann muB er auch beides besitzen: Freiheit und
Einsichtfdhigkeit.'” Es ist wichtig, daran grundsitzlich erst einmal festzu-
halten, und zwar deshalb, weil nun schon erkennbar wird, wie sehr auch
diese Fragen mit dem Weltbild und auch mit der Bereitschaft zusammen-
hingen, sich bei der eigenen Verantwortung behaften zu lassen. Habe ich ein
Weltbild, in dem es Freiheit nicht wirklich gibt, dann gibt es das Bose nicht
im eigentlichen Verstande fiir mich, dann muB es auf anderes reduziert wer-
den, tritt anderes an die Stelle. Menschliche Freiheit anerkennen, heift auch
die Verantwortung des Menschen anerkennen und darauf bestehen, daf er
das Gute tun soll und grundsitzlich auch tun kann. Hier bemerken wir, da}
es um Wirklichkeiten geht, die mich angehen, bei denen ich selbst zur Stel-
lungnahme herausgerufen bin. Ja, es sind Wirklichkeiten, die sich mir ver-
dunkeln und entziehen, je mehr ich mich ihrem Anspruch zu entziehen ver-

'7 Das macht in sehr guter Weise deutlich: K. Lehmann, Der Teufel — ein personales Wesen?
in: Kasper/Lehmann, Teufe! — Déiimonen — Besessenheit (Anm. 5) 71-98.



Herausgefordert vom Bosen 93

suche. Das ist die Uberleitung zum nichsten Abschnitt, nimlich zu der
Frage, wie wir das Bose erkennen und damit umgehen sollen.

3. Kennzeichen und Umgang mit dem Bosen

Das bzw.der Bose richtet sich gegen das spezifisch Menschliche, gegen das
Menschsein des Menschen. Daher die Kennzeichen, daher auch die Mittel
zum Kampf gegen das Bése. Wir miissen dabei immer im Auge behalten,
daB es sowohl auf der Ebene des einzelnen, als auch auf der Ebene der Ge-
meinschaft wirkt. Die Kirche hat in ihrer geistlichen Tradition fast nur den
individuellen Kampf gegen das Bose gesehen. Die strukturelle Wirkung des
Bosen wurde kaum wahrgenommen, auler in der Lehre von der Erbsiinde.
Seit der Befreiungstheologie hat man begonnen umzudenken, seitdem
spricht die Kirche auch von struktureller Siinde, also vom Bosen, das sich
nicht nur in der Tat des einzelnen manifestiert, sondern in die gesellschaft-
lichen Strukturen eingeht und so die Beziehungen unter den Menschen be-
droht und verzerrt.!8 Eben hatten wir festgestellt, dal Gutes oder Béses im
eigentlich moralischen Sinn nur méglich ist, wenn es Vernunft und Freiheit
gibt. Nun ist es aber so, da Vernunft und Freiheit sich nicht neutral ge-
geniiber gut und bése verhalten. Vielmehr ist es so, dal Vernunftfahigkeit
und Freiheit des Menschen wachsen, je mehr sie sich der Wahrheit und dem
Guten auftun, sich aber verringern und verdunkeln, wenn und soweit sie sich
ihnen verschlieBen. Anders gesagt, das Bose richtet sich gerade gegen das
unterscheidend Menschliche. Es verfinstert die Wahrheitsfahigkeit des Men-
schen und es versklavt die Freiheit des Menschen. Das wollen wir nun ein
wenig entfalten’®.

a) Das Bose richtet sich gegen die Wahrheitstahigkeit des Menschen. Das
Bose ist die Liige von Anbeginn. Schon im Siindenfallbericht der Genesis
wird das meisterlich geschildert, wie die Schlange die Wahrheit verzerrt und

18 Vgl. zum strukturellen Bosen in der Befreiungstheologie Michael Sievernich, Schuld und
Stinde in der Theologie der Gegenwart (FThSt 29). Frankfurt 1982, 232-282.

19 Ich richte mich hier vor allem nach der Tradition, wie sie im Gefolge der Exerzitien des
Ignatius von Loyola und seiner Regeln zur Unterscheidung der Geister entwickelt worden ist,
vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erlduternde Texte. Ubersetzt und erkldrt von
Peter Knauer. Leipzig 1978, Nr. 313-336, 345-351, 505-508; vgl. Hugo Rahner, Die Lehre
des hl. Ignatius von der Unterscheidung der Geister, in: ders., Ignatius von Loyola als Mensch
und Theologe. Freiburg 1964, 312-343; Leo Bakker, Fretheit und Erfahrung. Redaktionsge-
schichtliche Untersuchungen iiber die Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola.
Wiirzburg 1970; Gisbert Greshake, Gortes Willen tun. Gehorsam und geistliche Unterschei-
dung. Freiburg-Basel-Wien 1984, bes. 62—85; Michael Schneider, Das neue Leben. Freiburg-
Basel-Wien 1987, 93-110; Thomas Gertler, Im Umgang mit dem alltdglichen Bésen: Ent-
schiuf3 45 (1990) 4-9.



Thomas Gertler 94

ibertreibt. Auch bei Eva beginnt sich die Wirklichkeit zu verzerren und nur
noch auf einen Punkt zu konzentrieren: ,,Da sah die Frau, daB es kostlich
wire, von dem Baum zu essen, dafl der Baum eine Augenweide war und
dazu verlockte, klug zu werden* (Gen 3,6). Die Frage nach der Wahrhaftig-
keit ist daher die Grundlage allen geistlichen Lebens. Es ist auch die Grund-
lage des menschlichen Zusammenlebens. Die Liige betriigt nicht nur andere
um die Wahrheit, sondern macht zunehmend unfihig, {iberhaupt die Realitiit
wahrzunehmen, wie sie ist. Das haben wir erfahren mit den Medien in der
DDR. Sie waren immer voller Erfolgsmeldungen. Das ganze Land hat sich
gegenseitig belogen und betrogen und wulBite das auch. Das Ende war nahe,
als einige diese Liigengewebe zu zerreilen begannen und die wirklichen
Wahlergebnisse ausrechneten. Das wurde auch sofort als Existenzbedrohung
erfahren und geahndet.

Da haben wir auch schon das wichtigste Gegenmittel: nicht mehr liigen
und wenn es geht, die Wahrheit aussprechen. Das Bése mochte verborgen
bleiben. Das zeigt das entlarvende Mirchen von ,des Kaisers neuen Klei-
dern‘. Was hier erzihlt wird, geschieht immer und immer wieder. Das Kind
in dem Mairchen (und nicht nur im Miirchen) hat eine unverstellte Sicht der
Wirklichkeit und es hat die Arglosigkeit, sie auszusprechen. So sollen wir
wieder werden.

Das Aussprechen der Wahrheit hilft. Das Bése oder die Angst, die in mir
kreisen und nicht ausgesprochen werden konnen, bleiben michtig. Was ich
ausspreche, das wird anschaubar, behandelbar. Was ich duflere, das kommt
heraus und verldf3t mich auch. Das ist das Heilsame nicht nur an der Beichte,
sondern an jedem echten Problemgesprich. Es ist auch - trotz mancher
schlimmen Erfahrungen — der Segen der freien Medien, von Presse, Funk und
Fernsehen. Sie halten uns dichter an der Wahrheit als in totalitdren Staaten.

Es ist die Tragik des Bdsen, wie es im ProzeB der Vergangenheitsbear-
beitung Deutschlands, sei es der Nazizeit, sei es der DDR-Zeit, offenbar
wird, daB} je hdher die Schuld, um so gréBer auch die Blindheit ihr gegenii-
ber wird. Es sind nur sehr wenige, die willens und bereit sind, die eigene
Schuld zuzugeben. Es ist deshalb so tragisch, weil ohne diese Anerkennung
der Schuld eine Heilung fiir den Schuldigen und auch eine Vergebung nicht
moglich sind. Es gibt aus der Sicht des Schuldigen nichts zu verzeihen. Die
Bibel nennt das ,,Verstockung*. Sie zeigt, dal das Bose seine Strafe in sich
selbst trigt: eben in dieser Verfinsterung (oder Selbstversklavung), die zum
Scheitern fiihrt, weil sie immer blinder fiir die wirklichen Verhiltnisse wird,
mag der Mensch auch noch so intelligent sein.

b) Das Bése richtet sich gegen die Freiheit des Menschen. Es will ihn ver-
sklaven. Dabei sagt die geistliche Erfahrung: das Bose macht sich michtig.



Herausgefordert vom Bdsen 95

Es ist nicht michtig. Es bliht sich in mir auf wie ein Luftballon und je mehr
ich ihm nachgebe, um so mehr nimmt es mir Lebensraum und Atem. Typi-
sche Redewendungen: ,,Man kann ja doch nichts machen.” ,Ich bin ja nur
ein Ridchen im Getriebe.“ ,,Wenn ich es nicht tue, dann wird es ein anderer
tun.* ,,Auf mich kommt es nicht an.“ Alle diese weit verbreiteten Redewei-
sen zeigen schon die Herrschaft des Bosen an, sei es im Leben des einzel-
nen, der Probleme mit irgendwelchen Siichten hat: Tabletten, Alkohol, Fern-
sehen, Spiel usw. Oder auch im Leben der Gesellschaft. Wie verbreitet wa-
ren diese Spriiche in der DDR. Wie sehr werden sie heute wieder gebraucht.
Redeweisen der Ohnmacht und der Anonymitit. Ich scheue mich, ,Ich* zu
sagen. Man sagt nur ,,man“. Wir sollten einmal ausprobieren und uns und
andere beobachten, wie oft wir ,,man* sagen, wenn wir ,,ich* sagen sollten.
Wenn wir uns entscheiden, ,,ich* zu sagen, werden wir sehen, wie sehr es
unser Denken und Handeln verindert. Oder eine andere Erfahrung: die
schlimmsten Verbrechen der Menschheit werden nie vom einzelnen als ein-
zelnen getan, sondern immer im Schutz der Gemeinschaft, und zwar einer
Gemeinschaft, in der Verantwortung abgenommen wird. Das lduft sehr
leicht im folgenden Schema ab: wenn namlich (Befehls-) Verantwortung und
(Befehls-)Ausfithrung voneinander getrennt werden. Der Befehlende macht
sich nicht die Hiande schmutzig, der Ausfiihrende hat keine Verantwortung.
Auch hier wird letztlich anonym und unter Umgehung des personalen Frei-
heits- und Verantwortungsraumes gearbeitet.

Welches ist das Gegenmittel gegen die Feiheitsberaubung und das Ver-
gessen der eigenen Handlungsfihigkeit? Es ist der néchste mir mogliche
Schritt heraus aus der Unfreiheit und auf Gott zu. Sobald ich anfange, mich
zu wehren, beginnen auch Hoffnung und Freude wieder in mir zu wachsen.
Ich mag noch so tief im Keller sein, wenn ich anfange, die Treppe wieder zu
steigen, kehren Mut und Zuversicht wieder, denn dann ist ja schon der wich-
tigste Sieg errungen: ich habe wieder Gebrauch von meiner Freiheit ge-
macht. Das Gleiche gilt fiir die Gemeinschaft. Hier gilt es diese Strukturen
der Anonymitit und Verantwortungslosigkeit abzubauen. Auch hier gilt es,
sich zu wehren und zu kimpfen. Es gilt eine Atmosphére zu schaffen, in der
ich angenommen werde und mich einbringen kann, gerade das entbindet die
schopferischen Krifte. Alle angstvolle, miBtrauische und zu enge Gemein-
schaft 1d6t verkiimmern und fihrt immer zu den Formen der Kontrolle, die
in der umfassenden Bespitzelung enden. Es kann auch sein, daB} ich nicht
fahig bin, einem solchen gemeinschaftlichen System der Unterdriickung und
Verfithrung zu widerstehen oder dagegen zu kdmpfen und Verdnderungen
herbeizufiihren, dann kann es unter Umstédnden nur die Flucht geben, sei es
aus der Familie oder aus dem Staat. In beiden Punkten der individuellen und
kotlektiven (strukturellen) Erfahrung von Freiheit oder Unfreiheit kdnnen



Thomas Gertler 96

und sollten wir wieder ganz aktuell das eigene Leben und die eigene Ge-
schichtserfahrung betrachten.

Es gibt noch eine dritte Weise, wie das/der Bose zu seinem Ziel kommt,
Freiheit oder Realititswahrnehmung zu zerstoren: das ist die falsche Kon-
sequenz oder die Ubertreibung. Im Individuellen heiBt das: denjenigen, der
schon etwas lax und grofiziigig ist, treibt es darin weiter bis zu Gleichgiil-
tigkeit und zum Chaotischen, so daB nichts Sinnvolles mehr zustande
kommt. Denjenigen, der prizise und genau ist, treibt es in die Pedanterie, in
einen solchen Ordnungsfanatismus, dal vor lauter Regelung der Vorginge
sich kein Leben mehr regt. Es ist schon klar, wie das bei einer Gemeinschaft
aussieht. Die Deutschen neigen sicher dazu, zu viel zu regeln. Andere Vol-
ker scheinen im Regellosen unterzugehen. Diese Art der Verfiihrung ist be-
sonders tiickisch, da sie unter dem Schein des Guten vorangeht, bei dem an-
setzt, was an sich erst einmal positiv ist. Jeder kennt auch diese Tendenzen
bei sich selbst und als Gegenmittel gibt es da nur die demiitige Korrektur
und das alte ,,agere contra®, das Gegenhalten und im Gleichgewicht bleiben.

4. Schiup

a) Es sollte klar geworden sein, daB wir dem Bdsen nicht ,,objektiv¢‘ oder
neutral gegeniibertreten konnen. Es verlangt unsere Stellungnahme, unsere
Abwehr und unseren Kampf vom ersten Moment an.

b) Das Bose im eigentlichen Sinne kann nur von einer Person getan werden,
von jemandem, der mit Einsicht und freiem Willen begabt ist. Aber es hat
immer auch gesellschaftliche und geschichtliche Auswirkungen. Insofern
tritt es uns auch in Strukturen entgegen und kennzeichnet die ganze Welt und
wir werden immer schon in eine solche von der Siinde verzerrte Welt hin-
eingeboren und sind selbst vom ersten Augenblick unserer Existenz davon
mitbetroffen.

¢) Nun noch einmal die Frage nach dem Teufel: Wenn es ihn denn gibt, dann
kann auch er nur eine Person, also mit Freiheit und Einsichtsfiahigkeit be-
gabt sein, wenn auch ein Extrem an Person, weil sie total gegen sich selbst,
gegen Gott und die Welt lebt und weil sich auch ihre Freiheit und Ein-
sichtsfdahigkeit immer mehr verringern. Inwieweit ich seine Existenz fiir
moglich und wirklich halte, hingt sehr von meinem Weltbild ab. Davon
hingt auch ab, ob es fiir mich gut und bése im eigentlich moralischen Sinne
liberhaupt gibt oder ob ich sie letztlich als Illusion auf etwas anderes zuriick-
fithren muB. Das ist sicherlich die Gefahr bei einer zu unkritischen Uber-
nahme eines extrapolierten, sich selbst auf den meBbaren Teil der Welt me-



Herausgefordert vom Bdsen 97

thodisch einschrinkenden naturwissenschaftlichen Weltbildes. Wer auf-
grund seiner anderen Weltsicht keine Schwierigkeiten hat, die Existenz von
Teufel, Ddmonen und Engeln anzunehmen, steht jedoch vor einer ganz &hn-
lichen Anfrage. Er muB sich fragen lassen, ob er menschliche Freiheit und
Verantwortung geniigend ernst nimmt oder ob sie ihm nicht auch hinter ei-
ner Fiille von Einfliissen und Einflisterungen verschwinden®.

d) Fiir mich ist bei der Frage nach der Existenz des Teufels nicht so sehr ent-
scheidend, ob sich das ganze Unheil und all die wirkliche Bosheit in der
Welt allein aus menschlicher Bosheit erklidren lassen oder eine Realitit dar-
iiber hinaus als zureichenden Grund brauchen?!, sondern entscheidend sind
drei andere Dinge. Als erstes und wichtigstes: bei aller Vorsicht und Zuriick-
haltung, die in der Frage nach dem Teufel im Neuen Testament angebracht
ist, so ist doch wohl nicht zu leugnen: , Jesus ist in seiner Verkiindigung und
in seinem Wirken ... in einer Weise dem Satan konfrontiert, die im zeit-
gendssischen Judentum keineswegs allgemein, im Gegenteil selten so betont
war“.22 Gerade die Giite Jesu und seine Entschiedenheit fiir Gott machen das
Bose und den Bosen offenbar und rufen ihn samt seinem Anhang auf den
Plan. Freilich ist das eine Glaubensaussage und nicht in erster Linie eine hi-
storische Auskunft und sie driickt sich auch in vielfaltig verdichteter Form
aus, aber es ist eine Erfahrung aus der glaubenden Begegnung mit Jesus, die
sich im Zeugnis des Neuen Testamentes niederschlégt. Ein zweiter Grund ist
das Zeugnis nicht zuerst der Theologen, sondern der groen Heiligen in der
Geschichte. Sie sind, je entschiedener sie sich vom Bosen abwenden und
sich in der Nachfolge Jesu der Wahrheit und dem Guten aufschlieBen, nicht
nur mit rein menschlicher Bosheit konfrontiert?. Bedenkenswert sind
schlieBlich und drittens die Erzihlungen von befreundeten Missionaren aus

20 Auf diese Gefahr des New-Age-Denkens, die Vernunftfahigkeit des Menschen selbst wieder
in Gefahr zu bringen, macht auBer M. Kehl (Anm. 11) aufmerksam: Hans-Joachim Hdhn,
Krise der Vernunft — Kritik der Vernunft. Motive und Perspektiven der aktuellen Rationalitits-
kritik, in: Arno Schilson (Hg.), Gottes Weisheit im Mysterium: vergessene Wege christlicher
Spiritualitar. Mainz 1989, 27-43 (Lit.).

2i So ein Argument, das sich von Leibniz bis in die Gegenwart zieht und auch bei Karl Rahner
gebraucht wird: Art.: Teufel, HThTL, 224-227, bes. 227, fiir Rahner gehoren Engel und Di-
monen und damit auch der Teufel nicht zur iibernatiirlichen Wirklichkeit, sondern zur Schop-
fungswirklichkeit und bediirfen darum auch gar keiner Offenbarung im eigentlichen Sinne,
sondern gehoren prinzipiell zam menschlichen Erfahrungsbereich, vgl. ders., Uber Engel, in:
Schriften zur Theologie X111, Ziirich-Einsiedeln-K61n 1978, 381-428.

22 So Heinz Schiirmann, Das Lukasevangelium. Bd. 1. Leipzig 1970, 220; vgl. Rudolf
Schnackenburg, Das Problem des Bosen in der Bibel, in ders. (Hg.), Die Macht des Bosen und
der Glaube der Kirche. Diisseldorf 1979, 11-32; diese Tatsache wird auch von Herbert Haag
nicht gelengnet: ,,.Daf der Satan ... (im NT) eine neue Michtigkeit erlangt hat, 148t sich nicht
bestreiten ...« so in: Vor dem Bdsen ratlos? Miinchen-Ziirich 1978, 104.

2 Vgl. dazu Walter Nigg, Der Teufel und seine Knechte. Olten 1983, 138-159.



Thomas Gertler 98

anderen Lindern und Zonen, sei es Afrika oder Asien, die den selbst-
verstindlichen Umgang anderer Kulturen mit diesen Welten der guten oder
bosen geistigen Machte und auch die vielfiltigen Phianomene schildern. All
das macht mich zuriickhaltend gegeniiber einer selbstgewissen Leugnung
solcher Michte und der Reduktion geschaffener personaler Wirklichkeit anf
den Menschen allein.

e) Ich kann keinem die Heransforderung abnehmen, sich selbst angesichts
des Guten und des Bosen zu entscheiden. Und das ist wichtiger und kommt
vor der Frage, ob und in welchem Sinne es den Bosen oder nur das Bose
,.gibte.

Wichtiger fiir mein Menschsein als die Frage nach der (Art der) Existenz
der bosen Geister zu Kléren, ist die Frage: Wehrst Du Dich geniigend gegen
das Bose? Kdmpfe ich gegen die Liige in mir und um mich herum? Kimpfe
ich gegen die unmerkliche Versklavung und Fesselung meiner Freiheit? Ma-
che ich von meiner Freiheit Gebranch oder lasse ich sie verkiimmern? Jesu
ganzes Leben und auch sein Sterben 14Bt sich verstehen als Kampf gegen das
Bose, das unsere Handlungsmdoglichkeiten einschrinkt und unsere Wahr-
heitsfdhigkeit beschrinkt. Angefangen mit den Versuchungen in der Wiiste,
die immer noch aktuell sind, iiber die Ddmonen, die er ansgetrieben hat, bis
hin zur Olbergstunde, die er als Macht der Finsternis erfahren und erlitten
hat. Wo gegen das Bose gekdmpft wird, da zeigt es sich auch und wird of-
fenbar. Und so ist vielleicht am besten zu sagen: Kdmpfe gegen das Bose
und Du wirst erfahren, ob es einen Teufel gibt oder nicht24.

2 Preilich ist hier kein Kampf gemeint, der zuerst immer im anderen das Bose erkennt und
bekdmpft, sondern eine Auseinandersetzung, die den Kriterien folgt, die die Richtung auf das
Gute hin anzeigen: die Zunahme an Freiheit und Vernunft, an Konzentration auf die Mitte und
daraus Gelassenheit und Freude, vgl. die Kriterien im Exerzitienbuch Nr. 313 bis 336 und 345
bis 351, die auch immer auf das Leben in der Gemeinschaft hin anzawenden sind. Das beste
Beispiel fiir diesen Kampf ist fiir mich Joh 7,53-8,11: Jesus und die Ehebrecherin. Aus einer
Situation, in der fiir alle Beteiligten nur Tod und Schuld herauskommen kann, schafft Jesus
eine Situation, in der alle mehr in der Wahrheit leben und wahrhaft leben konnen. Jesus leug-
net nicht das Bdse des Ehebruchs. Er stellt auch nicht mosaische Gesetze in Frage. Er wandelt
die Situation, indem er das objektivierte Bose zur subjektiven Frage an jeden einzelnen wen-
det: ,,Wer ohne Schuld ist, werfe den ersten Stein!*





