
Herausgefordert vom Bösen 83 

Und schon dies, daß wir als die Erben einer langen Tradition von Gläubi- 
gen und Blutzeugen dieses Fest der Hoffnung feiern können, ist nicht selbst- 
verständlich. 

Hätte die Weitergabe des Glaubens nicht längst vor unserer Zeit versan- 
den können? Hätten wir selbst, wie so viele unserer Zeitgenossen, den Zu- 
gang zu den Schätzen des Glaubens nicht schon längst verloren haben kön- 
nen, so daß für uns Ostern auch nicht mehr bedeutet als ein verlängertes 
freies Wochenende? 

Bedenken wir aber auch, daß man ein solches Erbe nur dann wirklich 
übernimmt, wenn man es tief in sich eindringen läßt und wenn man von sei- 
ner Schönheit und Kraft Zeugnis ablegt - wenn man diesen Glauben wei- 
terträgt und nicht künftige Generationen um ihn betrügt. 

Denn, man sehe sich doch nüchternen Auges um in unserer großspreche- 
rischen Welt und sage dann, ob man irgendwo etwas Besseres gefunden hat, 
irgendwo etwas Nahrhafteres, etwas Realistischeres, etwas Schöneres. Wenn 
ja, dann gehe man dorthin. Wenn aber nicht, dann lebe man diesen Glauben 
nicht mit einem Viertels- oder Achtelsherzen, sondern mit ganzem Herzen, 
wie er es verdient, wenn wir Christus ins Gesicht schauen und all denen, die 
ihr Leben für diesen Glauben hingegeben haben, von dem wir noch heute 
zehren! 

Herausgefordert vom Bösen 
Wie wir damit leben können 

Thomas Gertler, Frankfurt am Main 

Mit diesem Artikel* verfolge ich ein doppeltes Ziel. Ich möchte deutlich 
machen, was das Böse überhaupt ist, ohne die Frage nach dem, was man den 
Teufel nennt, dabei beiseite zu lassen. Und zweitens möchte ich einige Hin- 
weise geben, wie wir das Böse erkennen und wie wir uns dagegen wehren 
können. An den Anfang müssen einige Überlegungen gestellt werden, die 
die Schwierigkeit und die Möglichkeit dieser Thematik für uns heute in 
Deutschland behandeln. 

* Unter dem Titel •1st der Teufel noch zu retten?" ursprünglich erschienen in: T. G. Friemel/ 
F. Schneider (Hrsg.), Ich bin ein Kind der Hölle. St. Benno Verlag Leipzig 1996, 84 ff. Adres- 
sat des Artikels war daher zunächst ein ostdeutsches Publikum. 



Thomas Gertler 84 

1. Vorüberlegungen 

Nachdem sie eine ganze Weile verschwunden waren, tauchen Engel und 
Teufel wieder auf.1 Wir hören mit Erschrecken von Satanismus unter Ju- 
gendlichen. Wir lesen von einer Sekte innerhalb der katholischen Kirche, die 
sich •Engelwerk" nennt. Auf dem Büchermarkt gibt es einen Boom von En- 
gelbüchern.2 

Die wissenschaftliche Theologie tut sich ausgesprochen schwer mit dem 
Thema. Eine Geschichte dazu, die das Problem zeigt: Mitte der 70iger Jahre 
war das Thema Teufel, Dämonen, Besessenheit aktuell wegen des soge- 
nannten •Falles Klingenberg". Eine junge Frau war gestorben, und es wurde 
der Vorwurf erhoben, daß das im Zusammenhang mit einer Besessenheit und 
einer versuchten Dämonenaustreibung geschehen sei.3 Ich war damals ge- 
rade Priester geworden und hörte, daß zwei Jesuiten aus unserer norddeut- 
schen Ordensprovinz mit Vorträgen zu dem Thema herumreisten, von denen 
der eine zum Inhalt hatte: •Da seht ihr es, der Teufel ist los", der andere hin- 
gegen behauptete: •Keine Sorge, es gibt gar keinen Teufel". Ich verbürge 
mich nicht dafür, daß die Geschichte genau so passiert ist. Aber sie ist in ge- 
wisser Weise typisch bis heute. Einzelne katholische Theologen bestreiten 
vehement die Existenz eines solchen Wesens wie des Teufels4. Andere ver- 
suchen, die traditionelle Lehre zu verteidigen.5 Ein kleiner Teil aus der ex- 
trem konservativen oder der charismatischen Richtung nimmt das Thema 
sehr ernst, ja, wertet es als Kriterium von Rechtgläubigkeit oder Christlich- 
keit. Viele weichen dem Thema am liebsten aus.6 

Daß viele sich so schwer tun, hat gute Gründe. Sie liegen aber nicht so 
sehr im Thema selbst, sondern hängen mit einem umgreifenderen Problem 

1 Alfred Läpple, Engel und Teufel. Wiederkehr der Totgesagten. Augsburg 1993; Herbert 
Vorgrimmler, Wiederkehr der Engel? Ein altes Thema neu durchdacht. Kevelaer 1991. 
2 Vgl. Klaus Nientiedt, Engel - gibt's die? Ein Literaturbericht, in: Herderkorrespondenz 48 
(1994)472-477. 
3 M. Adler u. a., Tod und Teufel in Klingenberg. Eine Dokumentation. Aschaffenburg 1977. 
4 Der bekannteste katholische Theologe, der mit zahlreichen Veröffentlichungen zu dem The- 
ma hervorgetreten ist, ist Herbert Haag, Abschied vom Teufel. Einsiedeln 1969; Teufelsglaube, 
Tübingen 1974; Vor dem Bösen ratlos?, München 1989. 
5 W. Kasper/K. Lehmann (Hg.), Teufel, Dämonen, Besessenheit. Mainz 1978; R. Schnacken- 
burg (Hg.), Die Macht des Bösen und der Glaube der Kirche. Düsseldorf 1979. Es gibt auch 
eine offiziöse römische Äußerung: •Christlicher Glaube und Dämonenlehre" (Osservatore Ro- 
mano 4. u. 11. 6. 1975), als Nachkonziliare Dokumentation 55 unter dem Titel: Christlicher 
Glaube und Dämonologie. Trier 1977, erschienen. 
6 Diese Dreiteilung von Verteidigern, Leugnern und Unentschiedenen schon bei W. Kasper, 
Das theologische Problem des Bösen, in Kasper/Lehmann, Teufel, Dämonen, Besessenheit 
(Anm. 5) 41-69, hier 41-43, ebenso bei K. Rahner, Über Engel, in: ders., Schriften zur Theo- 
logie XIII, Zürich-Einsiedeln-Köln 1978, 381-428. Für mich liegt der Grund für die Unent- 
schiedenheit in den gleich zu nennenden weltbildlichen Problemen. Sie sind heute offenbarer 
als 1978. 



Herausgefordert vom Bösen 85 

zusammen, nämlich mit der Frage nach dem Weltbild. Ein Hauptargument 
gegen die Teufelslehre ist: die Rede vom Teufel ist weltbildlich bedingt. Von 
Engeln und Dämonen habe man in der Zeit der vorwissenschaftlichen Wel- 
terklärung gesprochen, wenn man vom Guten und vom Bösen sprechen 
wollte. Die neuzeitliche, naturwissenschaftliche Kosmologie habe keinen 
Platz mehr für diese Welten von Engeln und Dämonen.7 Beidem kann man 
zustimmen. Aber damit ist das Problem erst gestellt und nicht gelöst. Darum 
entbrennt an dieser Stelle der Streit. Es geht dann um die Frage, ob die En- 
gel- und Dämonenaussagen der Bibel tatsächlich nur zur weltbildlichen Ein- 
kleidung der biblischen Aussagen gehören oder doch zum Inhalt der blei- 
benden, die verschiedenen Weltbilder überdauernden Glaubensaussagen 
zählen. Da stellen sich wieder zwei Fragen. Inwieweit ist es möglich, Ein- 
kleidung und Inhalt zu trennen? Oder inwieweit ist das Bild, das hier ge- 
braucht wird, angemessen: die Kleidung wechselt mit der Mode, der nackte 
Mensch darin bleibt sich aber gleich? Ich beantworte diese Frage nicht, son- 
dern gehe weiter und frage noch grundsätzlicher nach unseren Weltbildern.8 

Wir können zwar aus unserem jeweiligen Weltbild und unserer Weltsicht 
nicht einfach herausspringen, aber wir können und sollten versuchen, sie zu 
relativieren. Wenn wir das tun und unser eigenes Weltbild einmal mit einem 
gewissen Abstand bestrachten, dann merken wir zweierlei: Jedes Weltbild 
hat einen erschließenden Charakter. Es hilft, uns die Welt zu verstehen und 
zu erklären. Es hilft uns die Tatsachen dieser Welt zu deuten und einzuord- 
nen. Dazu ist es da. Das ist uns selbstverständlich. Aber auch das Gegenteil 
kann der Fall sein: jedes Weltbild verschließt uns auch die Welt. Es ist eben 
nur ein Bild von der Welt. Es ist nicht die Welt selbst. Es faßt nicht die ganze 
Welt. Manches fällt aus dem Blick heraus. Ja, es kann sogar so weit kom- 
men, daß man mit seinem Weltbild an den Tatsachen der Welt eines Tages 
scheitert und daß es zusammenbricht, wie die Fortschrittsideologie oder wie 
der Marxismus, wie wir ihn im Osten Deutschlands bis zur Wende 1989 in 
der Schule als offizielles Weltbild lernen mußten. Von dieser Erfahrung der 
erschließenden und verschließenden Wirkung eines jeden Weltbildes läßt 
sich verstehen, warum sich so viele mit Engeln und Dämonen schwer tun 
und warum es andererseits so eine Renaissance von Engeln und Dämonen 

7 Das ist die Grundthese in den Büchern von Herbert Haag. Die Relativierung, die er dem bi- 
blischen Weltbild angedeihen läßt, vermißt man aber gegenüber dem sogenannten modernen 
und naturwissenschaftlichen Weltbild. Hier liegt seine Schwäche und zugleich mein Ansatz- 
punkt zur Behandlung des Themas. 
8 Wie sehr das, was wir für wirklich halten, nicht durch Fakten, sondern durch gegenseitige 
Bestätigung, also das, was wir uns täglich mitteilen, konstruiert wird, wird gezeigt in: Peter L. 
Berger/Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine Theorie 
der Wissenssoziologie. Frankfurt 1980 (engl. Original: 1966). 



Thomas Gertler gg 

gibt. Das quasi naturwissenschaftliche9 Weltbild, das bei einem Großteil von 
uns verbreitet ist, lautet in seiner Grundkonzeption so: diese Welt wird re- 
giert von den Naturgesetzen. Danach regeln sich alle Abläufe in dieser Welt. 
Das ist ein in sich geschlossener Zusammenhang. Da geht alles natürlich 
und streng naturgesetzlich zu. In einem solchen Denken gibt es keinen Platz 
für Engel oder Dämonen. Das ist lächerlich und unwissenschaftlich. Gott hat 
darin seinen Platz als der, der dieses Ganze in Gang gebracht hat, aber ei- 
gentlich ist auch schwer vorstellbar, wie er in diesen in sich geschlossenen 
Kreislauf hineinregieren will oder kann.10 Dieses Weltbild wird heute von 
vielen kritisiert und nicht mehr geteilt, zumindest in seiner Einseitigkeit. 
Dieser bisherigen Weltsicht und dem sich daraus ergebenden Verhältnis zur 
Welt wird vorgeworfen, viele der eingetretenen und sich abzeichnenden Ka- 
tastrophen der Menschheit verursacht zu haben: Gewalttätigkeit gegenein- 
ander bis hin zu den Weltkriegen, aggressiver Kolonialismus, brutale Aus- 
beutung der Natur bis hin zur Vernichtung ganzer Tierarten, des tropischen 
Regenwaldes, unwiederbringlicher Resourcen, unkritischer Glaube an die 
Technik, Absolutsetzung des rein rationalen Denkens. Wir sind uns unseres 
bisher gültigen Weltbildes nicht mehr so sicher. Es hat uns blind dafür ge- 
macht, daß wir auch Teil dieser Welt sind, daß die Welt zwar ohne den Men- 
schen sein kann, wir Menschen aber nicht ohne die Welt leben können. Es 
hat uns blind gemacht für unseren Hochmut gegen andere Kulturen und für 
unsere Fortschrittsgläubigkeit, die uns immer an der Spitze und als die Er- 
sten und Obersten sieht. Wir sehen uns um nach einem ganzheitlicheren 
Denken, nach einem vollständigeren Leben, nach einer umfassenderen 
Wahrnehmung der Welt. Vor allem das New-Age-Denken oder auch die so- 
genannte Postmoderne wenden sich von der bisherigen Naturwissenschaft 
und dem objektivistischen kartesischen Weltbild ab. Bei jenen, die sich von 
dem bisher gültigen Weltbild entfernen, werden auch diese geistigen Wirk- 

9 Ich spreche hier absichtlich von einem •quasi-naturwissenschaftlichen" Weltbild, einmal 
weil ein gesamtes Weltbild immer eine Extrapolation ist, also mehr behauptet, als wirklich von 
der Naturwissenschaft gedeckt ist, und weil die Naturwissenschaft längst über die Naivität hin- 
aus ist, in der dieses quasi-naturwissenschaftliche Weltbild in unseren Alltagsvorstellungen 
existiert. 
10 Es ist das mehr oder weniger mechanistische Weltbild des Pierre Simon de Laplace 
(1749-1827), wie es C. F. v. Weizsäcker in •Die Tragweite der Wissenschaft" (Stuttgart, 6. 
Aufl. 1990, 213) beschreibt: •Wenn wir uns einen Geist vorstellen, der den Gesamtzusam- 
menhang des Universums zu einem bestimmten Zeitpunkt mit absoluter Genauigkeit kennt 
und der fähig ist, die Bewegungsgleichungen mit ausreichender Geschwindigkeit zu lösen, 
solch ein Geist könnte jedes Ereignis im Universum voraussagen. Solch ein fiktiver Geist wird 
gewöhnlich der Laplacesche Dämon genannt, und Determinismus wird formuliert als die Mög- 
lichkeit dieses Dämons im Prinzip, aber nicht notwendig in der Praxis." Und das heißt, es ge- 
schieht alles mit einer grundsätzlich vorhersehbaren Notwendigkeit. Freiheit ist in einem sol- 
chen Denken eine Illusion. 



Herausgefordert vom Bösen 87 

lichkeiten der Engel und Dämonen wieder entdeckt, ja, es werden damit 
wieder Erfahrungen gesammelt. Damit will ich freilich nicht sagen, daß man 
alle diese Erfahrungen ungeprüft und unkritisch entgegennehmen soll. Im 
Gegenteil: Auch diese Art der Weltsicht und Weltbetrachtung muß kritisch 
gewertet und relativiert werden." Es gibt eine lange Tradition der Prüfung 
der Geister, eine lange Tradition, wie man Glauben und Aberglauben von- 
einander scheidet und scheiden muß. Gerade dazu will dieser Beitrag mit 
helfen. 

Mit dieser Frage nach dem Weltbild hängt ein anderes dorniges Problem 
zusammen, nämlich die Frage, inweit es Engel und Dämonen •gibt". Das 
scheint ja nun die erste und simpelste Frage zu sein. So ist es aber nicht. 
Denn wenn ich innerhalb des bei uns unreflektiert gebrauchten quasi natur- 
wissenschaftlichen Weltbildes frage: Gibt es das und das?, dann meine ich 
normalerweise: gibt es das in der von uns in diesem Sinne als Realität ver- 
standenen Weise, also gibt es Engel und Dämonen als unabhängig von mei- 
ner eigenen Stellungnahme und meinem Glauben existierende •objektive" 
und prinzipiell nachweisbare Dinge, wie es Steine, Wolkenbrüche und Au- 
tos gibt? Aber gerade in dem Sinne kann es Engel und Dämonen nicht •ge- 
ben", weil es innerhalb des Wirklichkeitsausschnittes, der von dieser Welt- 
sicht als •objektive Realität" definiert wird, Engel und Dämonen nicht 
•gibt". Innerhalb dieses Wirklichkeitsausschnittes gibt es auch kein •Gutes" 
und kein •Böses", gibt es keine Freiheit und Menschenwürde. Denn dieses 
•objektivistische" Denken scheidet alle Wirklichkeit, die meta-physischer 
Art ist, als subjektiv aus ihrer Betrachtungsweise aus. Aber die entschei- 
denden Wirklichkeiten für den Menschen sind nicht erfahrbar, ohne daß ich 
mich selbst als Subjekt diesen Wirklichkeiten aufschließe, mich selbst daran 
beteilige. Sie sind notwendigerweise subjektiv. So gilt: wenn ich nicht selbst 
anfänglich und ahnungsweise liebe, •gibt" es keine Liebe für mich. Wenn 
ich nicht wenigstens ahnungsweise glaube, gibt es Gott nicht für mich. Die- 
ses Problem soll an dieser Stelle nicht weiter vertieft werden, weil es zu ab- 
strakt bleibt. Es mußte jedoch darauf aufmerksam gemacht werden, weil ich 
mir sonst zu naiv oder gar in falscher Weise die •Existenz" von Engeln und 
Dämonen vorstelle. Ich kann dieser Wirklichkeiten nur gewahr werden, 
wenn ich auch selbst Stellung beziehe, wenn ich sie in meiner Weltsicht vor- 
kommen lasse. Um an diese Wirklichkeiten heranzuführen, muß erst eine 
Menge Schutt weggeräumt werden und muß etwas geordnet werden. Das 
soll nun geschehen. Dazu soll zuerst geklärt werden, was eigentlich die Be- 
griffe •gut" und •böse" meinen und was sie nicht meinen. 
1' Medard Kehl, New Age oder Neuer Bund? Mainz 1988. Josef Sudbrack, Neue Religiosität. 
Herausforderung für die Christen. Mainz, 31988; vgl. auch die Beiträge in: Arno Schilson 
(Hg.), Gottes Weisheit im Mysterium. Vergessene Wege christlicher Spiritualität. Mainz 1989. 



Thomas Gertler 88 

2. Wichtige Unterscheidungen 

Meistens gebrauchen wir im Alltag eine falsche Terminologie in der Rede 
von •gut" und •böse". Das ist nicht nur Sprachschluderei oder Unbildung, 
sondern zeigt, daß gar nicht mehr verstanden wird, was sie eigentlich mei- 
nen. Wir verwechseln •gut" und •böse" mit einer Reihe anderer ähnlicher 
Begriffe. 

a) Verwechslung von gut und böse mit richtig und falsch. 
- Die Vorstellung kommt von der Schule her. Ich habe etwas falsch ge- 
macht, etwas falsch geschrieben. Die Lösung meiner Mathematikaufgabe ist 
falsch. Der Fehler ist aber nicht eigentlich böse, obwohl er schlimme Fol- 
gen haben kann. In der Schule, mehr noch im Leben. 
- Eine Schicht tiefer: Dem Philosophen Sokrates schreibt man folgende 
Meinung zu: wenn der Mensch wirklich wüßte, was gut ist, dann würde er 
es auch tun. Die vielen schrecklichen Dinge, die Menschen tun, sind ei- 
gentlich Folge ihres Unwissens. Die Menschen sind nicht böse im eigentli- 
chen Sinne, sondern es fehlt ihnen nur am richtigen Wissen. Das Böse wird 
dann durch Aufklärung beseitigt. Daran ist natürlich sehr vieles richtig. Hier 
wird aber übersehen, daß oft sehr intelligente und gebildete Menschen aus- 
gesprochen böse Dinge tun. Viele Krimis leben ja davon, wie der Detektiv 
die Schlauheit des Verbrechers überwindet. Das Böse ist nicht Dummheit. 
- Noch eine Schicht tiefer und eine alte christliche Lehre: wie das Übel 
(malum physicum) der Mangel einer natürlichen Vollkommenheit ist, so ist 
das moralisch Böse (malum morale) ein Fehlen des moralisch Guten, das ei- 
gentlich da sein sollte. Die Tatsache, daß ich beim Autounfall ein Bein ver- 
loren habe, ist ein solches malum physicum, ein physisches Übel. Wenn aber 
jemand einen Autounfall vortäuscht, um die Versicherung zu betrügen, dann 
ist das ein malum morale. Der Ausfall der Wahrhaftigkeit, die eigentlich da 
sein sollte. Auch hier ist das Böse ein Fehler im Sinne von etwas Fehlen- 
dem. Das geht auf Augustinus zurück und wurde im scholastischen Denken 
ausgebaut. Augustinus hat mit seiner Lehre den Manichäismus überwunden. 
Der Manichäismus ist ein Dualismus. Für ihn gibt es zwei (gleich starke) 
Grundprinzipien: Das Gute und das Böse. Sie liegen miteinander im Kampf. 
Mit einer solchen Lehre ist das christliche Gottesverständnis unvereinbar.12 

Für das christliche Verständnis ist Gott einzig und absolut. Das Böse kann 
kein eigenständiges unabhängiges Prinzip neben Gott sein. Wenn ich das 
Böse mit Augustin als Fehlendes fasse, dann braucht es erstens immer etwas 
Positives als Träger, denn es kann ja nicht für sich allein bestehen. Zweitens 

12 Vgl. W. Kasper, Das theologische Problem des Bösen, in: Kasper/Lehmann, Teufel, Dämo- 
nen, Besessenheit (Anm. 5), 41-69, bes. 51 f. Hier auch viele weiterführende Literatur. 



Herausgefordert vom Bösen 89 

kann es kein absolut Böses geben wie im Manichäismus. Das absolut Böse 
wäre nämlich das Nichts. Das ist das Bestechende und Faszinierende an Au- 
gustins Lösung des Problemes. Von dorther wird auch die klassische Lehre 
vom Teufel und der Hölle verständlich. Selbst er ist und bleibt, insofern er 
Geschöpf Gottes ist, gut. Darum wird auch er noch von Gott geliebt, denn 
sonst würde er ja ins Nichts zurücksinken. Das macht aber zugleich die 
Hölle des Teufels aus: je böser das Böse ist, also je mehr es haßt und damit 
den Tod oder das Nichts will, um so mehr will es nicht nur den Tod anderer, 
sondern um so mehr haßt es sich auch selbst, steht es mit sich selbst im Wi- 
derspruch. Das Böse will eben im Unterschied zu Gott nicht die Schöpfung, 
sondern will, daß Nichts sei. Aber genau das kann das Böse/der Böse nicht 
erreichen. Sein Haß kommt nicht zu seinem Ziel. Das macht seine Hölle 
aus.13 Das leuchtet ein und ist von jedem, der wirklich selbst schon einmal 
gehaßt hat, erfahren worden: die alles verschlingende Gewalt des Hasses 
und zugleich seine letzte Ohnmacht. Was ungenügend von dieser Lehre vom 
Bösen als dem Fehlenden, dem Negativum erklärt wird, ist die Aktivität des 
Bösen, sein (selbstmörderischer) Kampf gegen das Gute und gegen das Sein. 
Am problematischsten an dieser Lehre vom Bösen als dem Fehlenden, das 
da sein sollte, ist, daß auch sie nicht wirklich ins Personale hineinreicht, in 
den Bereich von Freiheit und Erkenntnis, sondern ein Prinzip bleibt. Anders 
gesagt: sie unterscheidet nicht deutlich genug Übel und Böses, sondern sum- 
miert das Böse unter die Übel, damit wird sie dem Bösen, das aus freier Ent- 
scheidung hervorgeht, also gewollt ist, nicht gerecht. Sie bleibt eine Lehre 
vom Übel, nicht aber vom Bösen im eigentlichen Sinne.14 

b) Eine typisch neuzeitliche Verwechslung ist die von gut und böse mit nütz- 
lich und unnütz. Vielleicht ist es hier besser von einer Reduktion von gut und 
böse zu sprechen, denn darum handelt es sich. Ein Kennzeichen vieler neu- 
zeitlicher, sich naturwissenschaftlich gebender Weltanschauungen ist ihr 
13 Hölle in diesem Sinne ist damit auch nicht Strafort, der den Bösen zugewiesen würde, son- 
dern Hölle ist der Zustand, den sich das Böse selbst schafft. 
14 Wir stoßen hier auf ein weiteres Problem aus klassischem Denken. In der scholastischen 
Morallehre wird gesagt, daß der Wille immer nur das Gute wollen kann, vgl. A. Willwoll, Art.: 
Wille, in: W. Brugger (Hg.), Philosophisches Wörterbuch. Freiburg 1976, 465 (Lit.). Ich kann 
darum auch das Böse immer nur wollen unter der Rücksicht des Guten, als etwas Gutes für 
mich. Daß das möglich ist, liegt an der menschlichen Begrenztheit der Welt: Ich kann darum 
das absolut Gute, nämlich Gott, mit einem begrenzten Gut, z. B. dem Reichtum verwechseln 
und so wähle ich das Falsche, eben den Reichtum. Es ist aber die Frage, ob dieses Axiom wirk- 
lich gilt, daß der menschliche Wille das Böse nicht wollen und nicht bewußt wählen kann. Die- 
se Lehre von der Ausrichtung des Willens auf das Gute berührt sich mit der oben genannten so- 
kratischen Lehre. Hier hat es auch der Teufel immer noch gut gemeint. Böses läuft dann eben 
doch auf einen Irrtum, einen Fehlgriff hinaus. Wähle ich nicht das Böse, weil ich weiß, daß es 
böse ist, also weiß, daß es der Ordnung des Guten widerspricht? Vgl. Jörg Splett, Appetitus na- 
turalist Erneute Reflexion zu einem alten Thema: ThPh 63 (1988) 519-536. 



Thomas Gertler 90 

Determinismus. Menschliche Freiheit ist darin letztlich eine Illusion, weil 
alles naturgesetzlich abläuft. Auch die menschliche Geschichte bewegt sich 
im Rahmen solcher naturgesetzlich verstandenen Bestimmtheit.15 In einem 
solchen System kann es letztlich weder gut noch böse geben. Dennoch 
braucht man auch hier Maßstäbe. Meist sind dann nur noch nützlich und 
unnütz übrig, denn •richtig" und •falsch" haben noch einen Anspruch, dem 
ich mich zu beugen habe. Dieser Nützlichkeitsmaßstab ist dann beim ein- 
zelnen: individueller Egoismus, vornehmer ausgedrückt Selbstentfaltung im 
Sinne von Ausleben oder Karriere, die nur sich selbst sieht. Oder bei der Ge- 
meinschaft ist es dann der Guppenegoismus: z. B. die Partei oder meine In- 
teressengruppe. Im SED-Marxismus war das ein Maßstab: gut ist, was der 
Partei, was der Klasse nützt. Im Nazionalsozialismus wurde das sozialdar- 
winistisch gesagt: gut ist, was der Partei, was der Rasse nützt. Daß damit 
Menschenwürde und Menschenrechte keinerlei Schutz mehr haben, sondern 
bloßem Nützlichkeitskalkül geopfert werden, ist leider geschichtliche Er- 
fahrung. 

c) Gut und böse wird auch oft mit gut und schlecht verwechselt: ein Apfel 
ist gut oder schlecht. Ich trage einen schlechten Anzug. Gut und schlecht 
sind Qualitätsunterschiede. Der Trabant war ein schlechtes Auto. Er war si- 
cher nicht •böse". 

d) Mehr in den letzten Jahrzehnten hat sich angesichts der Rüstungsbedro- 
hung als Maßstab herausgebildet: friedfertig gegen aggressiv. Aggression 
gilt als das Böse.16 Friedfertigkeit gilt als das Gute. Auch das ist zu kurz ge- 
griffen, denn mit dieser Einteilung werden die Gefühle des Menschen zen- 
siert und als in sich als gut und böse gekennzeichnet. Das fängt sehr früh an. 
•Du bist ein böses Kind!", sagen wir zu einem wütenden, aggressiven Kind. 
Diese Zensierung von Gefühlen und ihrem Ausdruck ist aber eine sehr frag- 
würdige Sache. Nicht die Gefühle sind gut oder böse. Gefühle sind unwill- 
kürliche Reaktionen auf Erfahrungen. Darum fühle ich mich ihnen ja so aus- 
geliefert. Wenn ich mich wütend oder traurig vorfinde, sollte ich das zuerst 
einmal als gegeben annehmen und dann fragen, wer oder was mich verletzt 
hat. Nicht die Gefühle sind gut oder böse, sondern mein Umgang mit ihnen. 
Natürlich müssen sie erzogen und gebildet werden. Das Kind braucht eine 
Hilfe, braucht auch Grenzen, um mit der oft überwältigenden und über- 

15 Siehe oben Anm. 10. Viele Spielarten des Marxismus sind deterministisch, aber auch der 
Behaviorismus, wie ihn ein Skinner vertrat, ist so angelegt, das zeigt schon der ehrliche Buch- 
titel: F. S. Skinner, Jenseits von Freiheit und Würde. Hamburg 1973. 
16 Vgl. Konrad Lorenz, Das sogenannte Böse. Zur Naturgeschichte der Aggression. München 
(dtv) 1980. 



Herausgefordert vom Bösen 91 

schwemmenden Kraft der Gefühle umgehen zu lernen. Jedoch die ganze 
Breite der Gefühlsskala ist gut und wichtig. Es ist schlimm, wenn man nicht 
mehr weinen oder nicht mehr lachen kann. Aggressionen als solche und als 
Gefühl sind nicht böse, sie sind auch wichtig und gut und helfen mir, Gren- 
zen zu ziehen oder Wichtiges überhaupt •anzugreifen". Umgekehrt sind 
Friedlichkeit und Liebe als Gefühle nicht in sich und an sich schon gut und 
harmlos, sie bedürfen ebenso der Unterscheidung und der Beurteilung. Also 
noch einmal: nicht die Gefühle sind gut oder böse. Gefühle sind unwillkür- 
liche Reaktionen auf Erfahrungen, die mir anzeigen, was bei mir diese Er- 
fahrungen auslösen. Gut oder böse ist, wie ich mit diesen Gefühlen in mei- 
ner Freiheit und in meiner Einsicht umgehe und was ich daraus mache. 

e) Damit sind wir bei einem sehr alten Problem: Für eine wichtige und ein- 
flußreiche Tradition bei den alten Griechen gab es eine ähnliche Unter- 
scheidung. Sie verlief aber nicht horizontal, sondern vertikal, von unten 
nach oben. Es stand bewußtes und freies Handeln als das eigentlich mensch- 
liche und damit gute Handeln gegen das triebhaft-instinktive Handeln als 
das Handeln, das uns mit dem Tierreich und der als böse vorgestellten Ma- 
terie verbindet und unwillkürlich und unbewußt erfolgt. Das erscheint 
zunächst sehr einleuchtend und imponierend, legt es doch den Ton auf die 
Freiheit und die Einsichtsfähigkeit des Menschen, aber es teilt den Men- 
schen ein in den schlechten materiellen und leiblichen Teil und in den guten 
geistigen Teil. Daher kommt die Leibfeindlichkeit, die Sexualverachtung 
dieser griechischen Tradition und des Manichäismus, von denen es zum Teil 
das christliche Mönchtum übernommen hat. Alles, was mit der unfreien und 
unbewußten und bösen Materie verbunden ist, das muß überwunden und be- 
siegt werden: so das Essen, der Schlaf, und alles Triebhafte. Darin besteht 
die Erlösung. Daher das Fasten, der Schlafentzug und die Selbstkasteiung 
der Mönche. Das ist sehr unbiblisch. Das biblische Denken schätzt alle Ga- 
ben der Schöpfung hoch als Gaben des guten Gottes an seine Geschöpfe. 
Auch hier ist wieder übersehen, daß das Böse nicht im Materiellen, sondern 
im Geistigen, also gerade in Freiheit und Einsichtsfähigkeit seine Möglich- 
keit besitzt. 

f) Schließlich wird gut und böse oft mit erlaubt und verboten verwechselt. 
Seit es Gesetze gibt, gibt es dieses Problem der Gleichsetzung von Moralität 
und Legalität. Was nicht vom Gesetz verboten ist, heißt dieses Mißver- 
ständnis, das ist auch moralisch erlaubt, z.B. Abtreibung wird nicht im 
vollen Umfang vom Gesetz verfolgt, also ist sie erlaubt, also ist sie mora- 
lisch gut. Oder umgekehrt wird geschlossen: ein Mann ist vom Gericht ver- 
urteilt, also ist er ein Verbrecher, also ist er böse. Aber gerade ein morali- 



Thomas Gertler 92 

sches Urteil, also eine letzte Beurteilung eines Menschen ist das Gerichts- 
urteil nicht. Auch der vom Gesetz Verurteilte behält seine Würde als 
Mensch. Viele können den Unterschied zwischen Legalität und Moralität 
nicht begreifen. Sie bleiben wenigstens intellektuell eher auf der Stufe von 
Kindern stehen. Kinder sind weitgehend außengelenkt und verstehen noch 
nicht voll den inneren Sinn von gut und böse, sondern zunächst vor allem 
den Unterschied von äußerer Belohnung und Strafe. Ähnlich bleibt das Ge- 
setz bei der äußeren Regelung stehen, da es nur die äußere Einhaltung einer 
Ordnung erzwingen kann, nicht aber ihre innere Annahme und Einsicht, ob- 
wohl auch das Recht zuletzt auf der Moralität beruht und auf sie angewie- 
sen ist. Es gibt trotz aller Unterschiedenheit eine innere Zuordnung. 

g) Kommen wir nun endlich zu gut und böse: Böse oder gut ist immer nur 
bewußtes und freies Handeln. Nur aus freier Entscheidung geht gut oder 
böse hervor. Ein Löwe, der mich frißt, handelt nicht böse. Aber ein Arzt, der 
bewußt mehr Behandlungen aufschreibt oder ein Betriebsdirektor, der die 
Umweltbestimmungen bewußt umgeht, oder ein Autofahrer, der absichtlich 
zu schnell und rücksichtslos fährt, handeln frei und normalerweise im Wis- 
sen um die Verwerflichkeit ihres Tuns. Sie handeln böse. Hier und erst hier 
fängt die Frage nach gut und böse an. Moralische Schuld kann immer nur 
sein: was frei geschieht und was bewußt geschieht, also im Wissen darum, 
daß ich mit dieser Handlung gegen mein Gewissen, mein inneres Wissen um 
das Gute verstoße. Ohne Freiheit, ohne die Möglichkeit, auch anders han- 
deln zu können, gibt es kein Böses. Ohne Wissen um das Gute und das Ge- 
sollte, also ohne nötige Einsicht gibt es auch kein böses Handeln. Wenn es 
also einen Teufel geben soll, dann muß er auch beides besitzen: Freiheit und 
Einsichtfähigkeit.17 Es ist wichtig, daran grundsätzlich erst einmal festzu- 
halten, und zwar deshalb, weil nun schon erkennbar wird, wie sehr auch 
diese Fragen mit dem Weltbild und auch mit der Bereitschaft zusammen- 
hängen, sich bei der eigenen Verantwortung behaften zu lassen. Habe ich ein 
Weltbild, in dem es Freiheit nicht wirklich gibt, dann gibt es das Böse nicht 
im eigentlichen Verstände für mich, dann muß es auf anderes reduziert wer- 
den, tritt anderes an die Stelle. Menschliche Freiheit anerkennen, heißt auch 
die Verantwortung des Menschen anerkennen und darauf bestehen, daß er 
das Gute tun soll und grundsätzlich auch tun kann. Hier bemerken wir, daß 
es um Wirklichkeiten geht, die mich angehen, bei denen ich selbst zur Stel- 
lungnahme herausgerufen bin. Ja, es sind Wirklichkeiten, die sich mir ver- 
dunkeln und entziehen, je mehr ich mich ihrem Anspruch zu entziehen ver- 

17 Das macht in sehr guter Weise deutlich: K. Lehmann, Der Teufel - ein personales Wesen? 
in: Kasper/Lehmann, Teufel - Dämonen - Besessenheit (Anm. 5) 71-98. 



Herausgefordert vom Bösen 93 

suche. Das ist die Überleitung zum nächsten Abschnitt, nämlich zu der 
Frage, wie wir das Böse erkennen und damit umgehen sollen. 

3. Kennzeichen und Umgang mit dem Bösen 

Das bzw.der Böse richtet sich gegen das spezifisch Menschliche, gegen das 
Menschsein des Menschen. Daher die Kennzeichen, daher auch die Mittel 
zum Kampf gegen das Böse. Wir müssen dabei immer im Auge behalten, 
daß es sowohl auf der Ebene des einzelnen, als auch auf der Ebene der Ge- 
meinschaft wirkt. Die Kirche hat in ihrer geistlichen Tradition fast nur den 
individuellen Kampf gegen das Böse gesehen. Die strukturelle Wirkung des 
Bösen wurde kaum wahrgenommen, außer in der Lehre von der Erbsünde. 
Seit der Befreiungstheologie hat man begonnen umzudenken, seitdem 
spricht die Kirche auch von struktureller Sünde, also vom Bösen, das sich 
nicht nur in der Tat des einzelnen manifestiert, sondern in die gesellschaft- 
lichen Strukturen eingeht und so die Beziehungen unter den Menschen be- 
droht und verzerrt.18 Eben hatten wir festgestellt, daß Gutes oder Böses im 
eigentlich moralischen Sinn nur möglich ist, wenn es Vernunft und Freiheit 
gibt. Nun ist es aber so, daß Vernunft und Freiheit sich nicht neutral ge- 
genüber gut und böse verhalten. Vielmehr ist es so, daß Vernunftfähigkeit 
und Freiheit des Menschen wachsen, je mehr sie sich der Wahrheit und dem 
Guten auftun, sich aber verringern und verdunkeln, wenn und soweit sie sich 
ihnen verschließen. Anders gesagt, das Böse richtet sich gerade gegen das 
unterscheidend Menschliche. Es verfinstert die Wahrheitsfähigkeit des Men- 
schen und es versklavt die Freiheit des Menschen. Das wollen wir nun ein 
wenig entfalten19. 

a) Das Böse richtet sich gegen die Wahrheitsfähigkeit des Menschen. Das 
Böse ist die Lüge von Anbeginn. Schon im Sündenfallbericht der Genesis 
wird das meisterlich geschildert, wie die Schlange die Wahrheit verzerrt und 

18 Vgl. zum strukturellen Bösen in der Befreiungstheologie Michael Sievernich, Schuld und 
Sünde in der Theologie der Gegenwart (FThSt 29). Frankfurt 1982, 232-282. 
19 Ich richte mich hier vor allem nach der Tradition, wie sie im Gefolge der Exerzitien des 
Ignatius von Loyola und seiner Regeln zur Unterscheidung der Geister entwickelt worden ist, 
vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Übersetzt und erklärt von 
Peter Knauer. Leipzig 1978, Nr. 313-336, 345-351, 505-508; vgl. Hugo Rahner, Die Lehre 
des hl. Ignatius von der Unterscheidung der Geister, in: ders., Ignatius von Loyola als Mensch 
und Theologe. Freiburg 1964, 312-343; Leo Bakker, Freiheit und Erfahrung. Redaktionsge- 
schichtliche Untersuchungen über die Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola. 
Würzburg 1970; Gisbert Greshake, Gottes Willen tun. Gehorsam und geistliche Unterschei- 
dung. Freiburg-Basel-Wien 1984, bes. 62-85; Michael Schneider, Das neue Leben. Freiburg- 
Basel-Wien 1987, 93-110; Thomas Gertler, Im Umgang mit dem alltäglichen Bösen: Ent- 
schluß 45 (1990)4-9. 



Thomas Gertler 94 

übertreibt. Auch bei Eva beginnt sich die Wirklichkeit zu verzerren und nur 
noch auf einen Punkt zu konzentrieren: •Da sah die Frau, daß es köstlich 
wäre, von dem Baum zu essen, daß der Baum eine Augenweide war und 
dazu verlockte, klug zu werden" (Gen 3,6). Die Frage nach der Wahrhaftig- 
keit ist daher die Grundlage allen geistlichen Lebens. Es ist auch die Grund- 
lage des menschlichen Zusammenlebens. Die Lüge betrügt nicht nur andere 
um die Wahrheit, sondern macht zunehmend unfähig, überhaupt die Realität 
wahrzunehmen, wie sie ist. Das haben wir erfahren mit den Medien in der 
DDR. Sie waren immer voller Erfolgsmeldungen. Das ganze Land hat sich 
gegenseitig belogen und betrogen und wußte das auch. Das Ende war nahe, 
als einige diese Lügengewebe zu zerreißen begannen und die wirklichen 
Wahlergebnisse ausrechneten. Das wurde auch sofort als Existenzbedrohung 
erfahren und geahndet. 

Da haben wir auch schon das wichtigste Gegenmittel: nicht mehr lügen 
und wenn es geht, die Wahrheit aussprechen. Das Böse möchte verborgen 
bleiben. Das zeigt das entlarvende Märchen von ,des Kaisers neuen Klei- 
dern'. Was hier erzählt wird, geschieht immer und immer wieder. Das Kind 
in dem Märchen (und nicht nur im Märchen) hat eine unverstellte Sicht der 
Wirklichkeit und es hat die Arglosigkeit, sie auszusprechen. So sollen wir 
wieder werden. 

Das Aussprechen der Wahrheit hilft. Das Böse oder die Angst, die in mir 
kreisen und nicht ausgesprochen werden können, bleiben mächtig. Was ich 
ausspreche, das wird anschaubar, behandelbar. Was ich äußere, das kommt 
heraus und verläßt mich auch. Das ist das Heilsame nicht nur an der Beichte, 
sondern an jedem echten Problemgespräch. Es ist auch - trotz mancher 
schlimmen Erfahrungen - der Segen der freien Medien, von Presse, Funk und 
Fernsehen. Sie halten uns dichter an der Wahrheit als in totalitären Staaten. 

Es ist die Tragik des Bösen, wie es im Prozeß der Vergangenheitsbear- 
beitung Deutschlands, sei es der Nazizeit, sei es der DDR-Zeit, offenbar 
wird, daß je höher die Schuld, um so größer auch die Blindheit ihr gegenü- 
ber wird. Es sind nur sehr wenige, die willens und bereit sind, die eigene 
Schuld zuzugeben. Es ist deshalb so tragisch, weil ohne diese Anerkennung 
der Schuld eine Heilung für den Schuldigen und auch eine Vergebung nicht 
möglich sind. Es gibt aus der Sicht des Schuldigen nichts zu verzeihen. Die 
Bibel nennt das •Verstockung". Sie zeigt, daß das Böse seine Strafe in sich 
selbst trägt: eben in dieser Verfinsterung (oder Selbstversklavung), die zum 
Scheitern führt, weil sie immer blinder für die wirklichen Verhältnisse wird, 
mag der Mensch auch noch so intelligent sein. 

b) Das Böse richtet sich gegen die Freiheit des Menschen. Es will ihn ver- 
sklaven. Dabei sagt die geistliche Erfahrung: das Böse macht sich mächtig. 



Herausgefordert vom Bösen 95 

Es ist nicht mächtig. Es bläht sich in mir auf wie ein Luftballon und je mehr 
ich ihm nachgebe, um so mehr nimmt es mir Lebensraum und Atem. Typi- 
sche Redewendungen: •Man kann ja doch nichts machen." •Ich bin ja nur 
ein Rädchen im Getriebe." •Wenn ich es nicht tue, dann wird es ein anderer 
tun." •Auf mich kommt es nicht an." Alle diese weit verbreiteten Redewei- 
sen zeigen schon die Herrschaft des Bösen an, sei es im Leben des einzel- 
nen, der Probleme mit irgendwelchen Süchten hat: Tabletten, Alkohol, Fern- 
sehen, Spiel usw. Oder auch im Leben der Gesellschaft. Wie verbreitet wa- 
ren diese Sprüche in der DDR. Wie sehr werden sie heute wieder gebraucht. 
Redeweisen der Ohnmacht und der Anonymität. Ich scheue mich, •Ich" zu 
sagen. Man sagt nur •man". Wir sollten einmal ausprobieren und uns und 
andere beobachten, wie oft wir •man" sagen, wenn wir •ich" sagen sollten. 
Wenn wir uns entscheiden, •ich" zu sagen, werden wir sehen, wie sehr es 
unser Denken und Handeln verändert. Oder eine andere Erfahrung: die 
schlimmsten Verbrechen der Menschheit werden nie vom einzelnen als ein- 
zelnen getan, sondern immer im Schutz der Gemeinschaft, und zwar einer 
Gemeinschaft, in der Verantwortung abgenommen wird. Das läuft sehr 
leicht im folgenden Schema ab: wenn nämlich (Befehls-)Verantwortung und 
(Befehls-)Ausführung voneinander getrennt werden. Der Befehlende macht 
sich nicht die Hände schmutzig, der Ausführende hat keine Verantwortung. 
Auch hier wird letztlich anonym und unter Umgehung des personalen Frei- 
heits- und Verantwortungsraumes gearbeitet. 

Welches ist das Gegenmittel gegen die Feiheitsberaubung und das Ver- 
gessen der eigenen Handlungsfähigkeit? Es ist der nächste mir mögliche 
Schritt heraus aus der Unfreiheit und auf Gott zu. Sobald ich anfange, mich 
zu wehren, beginnen auch Hoffnung und Freude wieder in mir zu wachsen. 
Ich mag noch so tief im Keller sein, wenn ich anfange, die Treppe wieder zu 
steigen, kehren Mut und Zuversicht wieder, denn dann ist ja schon der wich- 
tigste Sieg errungen: ich habe wieder Gebrauch von meiner Freiheit ge- 
macht. Das Gleiche gilt für die Gemeinschaft. Hier gilt es diese Strukturen 
der Anonymität und Verantwortungslosigkeit abzubauen. Auch hier gilt es, 
sich zu wehren und zu kämpfen. Es gilt eine Atmosphäre zu schaffen, in der 
ich angenommen werde und mich einbringen kann, gerade das entbindet die 
schöpferischen Kräfte. Alle angstvolle, mißtrauische und zu enge Gemein- 
schaft läßt verkümmern und führt immer zu den Formen der Kontrolle, die 
in der umfassenden Bespitzelung enden. Es kann auch sein, daß ich nicht 
fähig bin, einem solchen gemeinschaftlichen System der Unterdrückung und 
Verführung zu widerstehen oder dagegen zu kämpfen und Veränderungen 
herbeizuführen, dann kann es unter Umständen nur die Flucht geben, sei es 
aus der Familie oder aus dem Staat. In beiden Punkten der individuellen und 
kollektiven (strukturellen) Erfahrung von Freiheit oder Unfreiheit können 



Thomas Gertler 96 

und sollten wir wieder ganz aktuell das eigene Leben und die eigene Ge- 
schichtserfahrung betrachten. 

Es gibt noch eine dritte Weise, wie das/der Böse zu seinem Ziel kommt, 
Freiheit oder Realitätswahrnehmung zu zerstören: das ist die falsche Kon- 
sequenz oder die Übertreibung. Im Individuellen heißt das: denjenigen, der 
schon etwas lax und großzügig ist, treibt es darin weiter bis zu Gleichgül- 
tigkeit und zum Chaotischen, so daß nichts Sinnvolles mehr zustande 
kommt. Denjenigen, der präzise und genau ist, treibt es in die Pedanterie, in 
einen solchen Ordnungsfanatismus, daß vor lauter Regelung der Vorgänge 
sich kein Leben mehr regt. Es ist schon klar, wie das bei einer Gemeinschaft 
aussieht. Die Deutschen neigen sicher dazu, zu viel zu regeln. Andere Völ- 
ker scheinen im Regellosen unterzugehen. Diese Art der Verführung ist be- 
sonders tückisch, da sie unter dem Schein des Guten vorangeht, bei dem an- 
setzt, was an sich erst einmal positiv ist. Jeder kennt auch diese Tendenzen 
bei sich selbst und als Gegenmittel gibt es da nur die demütige Korrektur 
und das alte •agere contra", das Gegenhalten und im Gleichgewicht bleiben. 

4. Schluß 

a) Es sollte klar geworden sein, daß wir dem Bösen nicht •objektiv" oder 
neutral gegenübertreten können. Es verlangt unsere Stellungnahme, unsere 
Abwehr und unseren Kampf vom ersten Moment an. 

b) Das Böse im eigentlichen Sinne kann nur von einer Person getan werden, 
von jemandem, der mit Einsicht und freiem Willen begabt ist. Aber es hat 
immer auch gesellschaftliche und geschichtliche Auswirkungen. Insofern 
tritt es uns auch in Strukturen entgegen und kennzeichnet die ganze Welt und 
wir werden immer schon in eine solche von der Sünde verzerrte Welt hin- 
eingeboren und sind selbst vom ersten Augenblick unserer Existenz davon 
mitbetroffen. 

c) Nun noch einmal die Frage nach dem Teufel: Wenn es ihn denn gibt, dann 
kann auch er nur eine Person, also mit Freiheit und Einsichtsfähigkeit be- 
gabt sein, wenn auch ein Extrem an Person, weil sie total gegen sich selbst, 
gegen Gott und die Welt lebt und weil sich auch ihre Freiheit und Ein- 
sichtsfähigkeit immer mehr verringern. Inwieweit ich seine Existenz für 
möglich und wirklich halte, hängt sehr von meinem Weltbild ab. Davon 
hängt auch ab, ob es für mich gut und böse im eigentlich moralischen Sinne 
überhaupt gibt oder ob ich sie letztlich als Illusion auf etwas anderes zurück- 
führen muß. Das ist sicherlich die Gefahr bei einer zu unkritischen Über- 
nahme eines extrapolierten, sich selbst auf den meßbaren Teil der Welt me- 



Herausgefordert vom Bösen 97 

thodisch einschränkenden naturwissenschaftlichen Weltbildes. Wer auf- 
grund seiner anderen Weltsicht keine Schwierigkeiten hat, die Existenz von 
Teufel, Dämonen und Engeln anzunehmen, steht jedoch vor einer ganz ähn- 
lichen Anfrage. Er muß sich fragen lassen, ob er menschliche Freiheit und 
Verantwortung genügend ernst nimmt oder ob sie ihm nicht auch hinter ei- 
ner Fülle von Einflüssen und Einflüsterungen verschwinden20. 

d) Für mich ist bei der Frage nach der Existenz des Teufels nicht so sehr ent- 
scheidend, ob sich das ganze Unheil und all die wirkliche Bosheit in der 
Welt allein aus menschlicher Bosheit erklären lassen oder eine Realität dar- 
über hinaus als zureichenden Grund brauchen21, sondern entscheidend sind 
drei andere Dinge. Als erstes und wichtigstes: bei aller Vorsicht und Zurück- 
haltung, die in der Frage nach dem Teufel im Neuen Testament angebracht 
ist, so ist doch wohl nicht zu leugnen: •Jesus ist in seiner Verkündigung und 
in seinem Wirken ... in einer Weise dem Satan konfrontiert, die im zeit- 
genössischen Judentum keineswegs allgemein, im Gegenteil selten so betont 
war".22 Gerade die Güte Jesu und seine Entschiedenheit für Gott machen das 
Böse und den Bösen offenbar und rufen ihn samt seinem Anhang auf den 
Plan. Freilich ist das eine Glaubensaussage und nicht in erster Linie eine hi- 
storische Auskunft und sie drückt sich auch in vielfältig verdichteter Form 
aus, aber es ist eine Erfahrung aus der glaubenden Begegnung mit Jesus, die 
sich im Zeugnis des Neuen Testamentes niederschlägt. Ein zweiter Grund ist 
das Zeugnis nicht zuerst der Theologen, sondern der großen Heiligen in der 
Geschichte. Sie sind, je entschiedener sie sich vom Bösen abwenden und 
sich in der Nachfolge Jesu der Wahrheit und dem Guten aufschließen, nicht 
nur mit rein menschlicher Bosheit konfrontiert23. Bedenkenswert sind 
schließlich und drittens die Erzählungen von befreundeten Missionaren aus 

20 Auf diese Gefahr des New-Age-Denkens, die Vernunftfähigkeit des Menschen selbst wieder 
in Gefahr zu bringen, macht außer M. Kehl (Anm. 11) aufmerksam: Hans-Joachim Höhn, 
Krise der Vernunft - Kritik der Vernunft. Motive und Perspektiven der aktuellen Rationalitäts- 
kritik, in: Arno Schilson (Hg.), Gottes Weisheit im Mysterium: vergessene Wege christlicher 
Spiritualität. Mainz 1989, 27-43 (Lit.). 
21 So ein Argument, das sich von Leibniz bis in die Gegenwart zieht und auch bei Karl Rahner 
gebraucht wird: Art.: Teufel, HThTL, 224-227, bes. 227; für Rahner gehören Engel und Dä- 
monen und damit auch der Teufel nicht zur übernatürlichen Wirklichkeit, sondern zur Schöp- 
fungswirklichkeit und bedürfen darum auch gar keiner Offenbarung im eigentlichen Sinne, 
sondern gehören prinzipiell zum menschlichen Erfahrungsbereich, vgl. ders., Über Engel, in: 
Schriften zur Theologie XIII, Zürich-Einsiedeln-Köln 1978, 381-428. 
22 So Heinz Schürmann, Das Lukasevangelium. Bd. 1. Leipzig 1970, 220; vgl. Rudolf 
Schnackenburg, Das Problem des Bösen in der Bibel, in ders. (Hg.), Die Macht des Bösen und 
der Glaube der Kirche. Düsseldorf 1979, 11-32; diese Tatsache wird auch von Herbert Haag 
nicht geleugnet: •Daß der Satan ... (im NT) eine neue Mächtigkeit erlangt hat, läßt sich nicht 
bestreiten ..." so in: Vor dem Bösen ratlos? München-Zürich 1978, 104. 
23 Vgl. dazu Walter Nigg, Der Teufel und seine Knechte. Ölten 1983, 138-159. 



Thomas Gertler 98 

anderen Ländern und Zonen, sei es Afrika oder Asien, die den selbst- 
verständlichen Umgang anderer Kulturen mit diesen Welten der guten oder 
bösen geistigen Mächte und auch die vielfältigen Phänomene schildern. All 
das macht mich zurückhaltend gegenüber einer selbstgewissen Leugnung 
solcher Mächte und der Reduktion geschaffener personaler Wirklichkeit auf 
den Menschen allein. 

e) Ich kann keinem die Herausforderung abnehmen, sich selbst angesichts 
des Guten und des Bösen zu entscheiden. Und das ist wichtiger und kommt 
vor der Frage, ob und in welchem Sinne es den Bösen oder nur das Böse 
•gibt". 

Wichtiger für mein Menschsein als die Frage nach der (Art der) Existenz 
der bösen Geister zu klären, ist die Frage: Wehrst Du Dich genügend gegen 
das Böse? Kämpfe ich gegen die Lüge in mir und um mich herum? Kämpfe 
ich gegen die unmerkliche Versklavung und Fesselung meiner Freiheit? Ma- 
che ich von meiner Freiheit Gebrauch oder lasse ich sie verkümmern? Jesu 
ganzes Leben und auch sein Sterben läßt sich verstehen als Kampf gegen das 
Böse, das unsere Handlungsmöglichkeiten einschränkt und unsere Wahr- 
heitsfähigkeit beschränkt. Angefangen mit den Versuchungen in der Wüste, 
die immer noch aktuell sind, über die Dämonen, die er ausgetrieben hat, bis 
hin zur Ölbergstunde, die er als Macht der Finsternis erfahren und erlitten 
hat. Wo gegen das Böse gekämpft wird, da zeigt es sich auch und wird of- 
fenbar. Und so ist vielleicht am besten zu sagen: Kämpfe gegen das Böse 
und Du wirst erfahren, ob es einen Teufel gibt oder nicht24. 

24 Freilich ist hier kein Kampf gemeint, der zuerst immer im anderen das Böse erkennt und 
bekämpft, sondern eine Auseinandersetzung, die den Kriterien folgt, die die Richtung auf das 
Gute hin anzeigen: die Zunahme an Freiheit und Vernunft, an Konzentration auf die Mitte und 
daraus Gelassenheit und Freude, vgl. die Kriterien im Exerzitienbuch Nr. 313 bis 336 und 345 
bis 351, die auch immer auf das Leben in der Gemeinschaft hin anzuwenden sind. Das beste 
Beispiel für diesen Kampf ist für mich Joh 7,53-8,11: Jesus und die Ehebrecherin. Aus einer 
Situation, in der für alle Beteiligten nur Tod und Schuld herauskommen kann, schafft Jesus 
eine Situation, in der alle mehr in der Wahrheit leben und wahrhaft leben können. Jesus leug- 
net nicht das Böse des Ehebruchs. Er stellt auch nicht mosaische Gesetze in Frage. Er wandelt 
die Situation, indem er das objektivierte Böse zur subjektiven Frage an jeden einzelnen wen- 
det: •Wer ohne Schuld ist, werfe den ersten Stein!" 




