
Das einmütig geschätzte Mysterium 
der Frömmigkeit 
Erwägungen zur Kurzformel christlichen Glaubens von 1 Tim 3,16 b 

Jacob Kremer, Wien 

Kurz vor dem Beginn des dritten Jahrtausends ist vielen die traditionelle 
Form christlichen Glaubens fragwürdig geworden. Das 2. Vatikanische Kon- 
zil (1962-65) hat zwar zu einem mutigen •Sprung nach vorne" (•un balzo 
innanzi", Johannes XXIII.) aufgerufen; angesichts der rasanten zivilisatori- 
schen und kulturellen Entwicklungen in den letzten Jahrzehnten fällt es je- 
doch vielen schwer, diesen Sprung zu wagen. Leider bleiben auch manche 
römische Verlautbarungen der letzten Jahre weit hinter den Perspektiven des 
2. Vatikanischen Konzils zurück. In dieser Situation ist es hilfreich, einen 
Text aus 1 Tim zu bedenken, der dem Ziel dienen will: •damit du weißt, wie 
man sich im Hause Gottes verhalten muß, das die Kirche des lebendigen 
Gottes, die Säule und Grundfeste der Wahrheit ist" (3,15). Ohne auf alle Ein- 
zelfragen einzugehen, soll im folgenden nach einleitenden Beobachtungen 
und einer Einzelerklärung die geistliche Bedeutung dieses Textes erhoben 
werden. 

Vorbemerkung zu Kontext, Struktur und Herkunft 

Der Verfasser der Pastoralbriefe ruft mit den Worten von 1 Tim 3,16b den 
durch manche Irrlehren Verunsicherten gegen Ende des 1. Jahrhunderts im 
Namen des Apostels Paulus •das einmütig als groß anerkannte Mysterium 
der Frömmigkeit" (homologoumenös mega... to tes eusebeias mysterion, 
3,16a) in Erinnerung, also ein sonst verborgenes, jetzt aber enthülltes •Ge- 
heimnis", das die wahre •Frömmigkeit" (Religiosität) der zum christlichen 
Glauben Berufenen prägt. (Die Vulgata übersetzt •pietatis sacramentum"; 
die revidierte Neovulgata [1986] •pietatis mysterium"; die Einheitsüberset- 
zung [21979] wie auch die revidierte Lutherübersetzung [1984] geben die 
Wendung analog zu V. 9 mit •Geheimnis des Glaubens" wieder.) Vom Kon- 
text her stellt der kurze Text also eine Zusammenfassung dessen dar, was zur 
Zeit der Abfassung des Briefes als einmütig anerkannte Formulierung der 
mit dem Verstand nicht zu begreifenden Wahrheit gilt, die das Leben, die 
Frömmigkeit, der angesprochenen Christen wesentlich bestimmt. 



Jacob Kremer 100 

Der kurze Text selbst ist ein einziger Relativsatz. Die Einleitung mit •der" 
(hos) erweist den folgenden Wortlaut als Zitat aus einem Hymnus, das wie 
in ähnlichen Fällen (vgl. Phil 2,6; Kol 1,15) an einen Lobpreis Christi an- 
schloß: 

• der geoffenbart wurde im Fleisch, 
gerechtfertigt im Geist, 
erschienen (den) Engeln, 
verkündet bei (den) Völkern, 
geglaubt in (der) Welt, 
aufgenommen in Herrlichkeit. 

Die kurzen Zeilen bieten eine prägnante, kurz gefaßte Formulierung und 
zeigen eine parallele Struktur: Am Anfang steht jeweils ein Verb (im Ao- 
rist), in der zweiten Satzhälfte jeweils eine Näherbestimmung, die - von der 
dritten Zeile abgesehen - im griechischen Text immer mit • en " (in) formu- 
liert ist. Diese näheren Angaben stehen in den beiden ersten und letzten Zei- 
len jeweils im Singular (Fleisch, Geist, Welt, Herrlichkeit), in den beiden 
mittleren Zeilen hingegen im Plural (Engel, Völker). Zudem fällt auch auf, 
daß die ersten beiden wie auch die letzten beiden Zeilen jeweils Antithesen 
bilden (im Fleisch - im Geist; in [der] Welt - in Herrlichkeit). Wie die Er- 
klärung zeigen wird, geben diese sechs Zeilen nicht einen chronologischen 
Ablauf wieder, sondern bieten eine thematische Zusammenschau, wobei die 
erste und letzte Zeile das Thema nach Art einer inclusio umschließen. 

Die kunstvolle Gestalt der Zeilen lädt dazu ein, diese sich einzuprägen 
und immer neu zu bedenken. Möglicherweise wurde dieser Text im früh- 
kirchlichen Gottesdienst verwendet und spielte als prägnante Zusammen- 
fassung zentraler Glaubensinhalte auch bei der Katechese eine Rolle. Er ent- 
springt dem Verlangen, die Bedeutung Jesu Christi mit kurzen Worten er- 
zählerisch (narrativ) auszusprechen (wie etwa auch Rom l,3f; Hebr l,2f; 
1 Kor 15,3-7). 

Einzelerklärung 

•Der geoffenbart wurde im Fleisch" (hos ephaneröthe en sarki). Von Chri- 
stus, der mit dem Relativpronomen •der" (hos) gemeint ist, heißt es, daß er 
sichtbar gemacht wurde. Das ist der Sinn der Passivform des Aorist von pha- 
neroö (vgl. Mk 4,22; Joh 2,11). Damit wird auf ein Geschehen Bezug ge- 
nommen, durch das der sonst Unsichtbare sichtbar gemacht oder - wie die 
deutschen Übersetzungen gewöhnlich formulieren - •offenbart" wurde. Mit 
dem Verbum phaneroö kann im NT das Sichtbarwerden des Menschen Je- 



Das einmütig geschätzte Mysterium der Frömmigkeit 101 

sus (Joh 1,31) bzw. sein ganzes Auftreten (1 Joh 1,2) bezeichnet werden. In 
den jüngeren Evangelien wird damit das Erscheinen des Auferstandenen 
ausgesprochen (Joh 21,1.14; Mk 16,12.14), das sonst mit dem schon im AT 
belegten terminus technicus für Erscheinungen überirdischer Wirklichkei- 
ten, •er erschien" (öphthe, Aorist von horao), ausgedrückt wird (z. B. 1 Kor 
15,5ff; Lk 24,34). 

Welches Sichtbar- bzw. Geoffenbartwerden hier gemeint ist, kann nicht 
aus dem Verb allein, sondern nur vom Kontext her bestimmt werden, d. h. 
von der Angabe en sarki (im Fleisch). Die Präposition •in" {en) hat hier si- 
cherlich lokale Bedeutung (wie nachher bei •in der Welt"). •Fleisch" {sarx) 
meint den Bereich irdischer, sterblicher Existenz (vgl. Joh 1,14 •und das 
Wort ist Fleisch geworden"; ähnlich Rom 1,14 •dem Fleische nach aus dem 
Geschlecht Davids"). Zu unterscheiden ist davon die paulinische Antithese 
•nach dem Fleisch" und •nach dem Geist" in Rom 8, wo •Fleisch" die be- 
sondere Note von rein diesseitig, sündhaft besitzt. 

Der Satz •der geoffenbart wurde im Fleisch" sagt also aus, daß Christus 
in der Sphäre des vergänglichen Fleisches sichtbar geworden ist. Ob damit 
ähnlich wie Joh 1,14 ausdrücklich die Inkarnation (Fleischwerdung) des 
präexistenten Logos in dieser Welt ausgesagt wird, ist umstritten. Mehrere 
Ausleger sehen darin lediglich einen Hinweis auf das rettende Erscheinen 
Christi, wie es mehrfach in den Past ausgesprochen wird (z. B. 2 Tim l,lo; 
vgl. Tit 2,11; 3,4). Der Verfasser von 1 Tim scheint hier jedenfalls die schon 
in der Urkirche bekannte Präexistenz (vgl. Phil 2,6-11) zumindest voraus- 
zusetzen. Gedacht ist in diesem Vers aber auch nicht bloß an die Mensch- 
werdung, sondern an das ganze irdische Leben Jesu. Vermutlich wendet sich 
diese kirchliche Aussage gegen eine Irrlehre, die wie der spätere Doketis- 
mus das irdische Leben Christi abwertete. 

•Gerechtfertigt im Geist" {edikaiöthe en pneumati). Von dem, der im 
sterblichen Fleisch sichtbar geworden ist, heißt es in antithetischer Formu- 
lierung, daß die Sphäre des •Fleisches" nicht seine endgültige Bestimmung 
war, er vielmehr auf einzigartige Weise Anteil erhielt an dem •Geist" 
(pneuma), d. h. der Sphäre des lebenspendenden göttlichen •Atems" (spiri- 
tus). Der Aorist edikaiöthe (gerechtfertigt) bezeichnet hier nicht wie in den 
Hauptbriefen des Paulus das Gerechtmachen eines Sünders; denn es fehlt 
jeglicher Hinweis auf eine Sünde, und außerdem paß/ die paulinische Be- 
deutung nicht zu dem wohl lokal aufzufassenden ,,iny' {en). Es geht darum, 
daß der in der irdischen Welt Geoffenbarte nunmehr dem Bereich des 
•Geistes" angehört, und zwar aufgrund eines ihm erwiesenen göttlichen 
Rechtsaktes (vgl. die Rom 3,4 zitierte und auf die göttliche Gerechtigkeit 
bezogene Aussage von Ps 5,6: •auf daß du gerechtfertigt wirst mit deinen 
Worten ..."). 



Jacob Kremer 102 

Der Vers gewinnt an Aussagekraft, wenn noch folgende Vergleichstexte 
berücksichtigt werden: In der sicherlich alten Formulierung von 1 Petr 3,18 
werden Jesu Tod und Auferweckung mit den Worten •getötet zwar dem Flei- 
sche nach, lebendig gemacht aber dem Geiste nach" ausgesagt. Dies ent- 
spricht der Gegenüberstellung von 1 Kor 15,44: •Gesät wird ein irdischer 
Leib (söma psychikon), auferweckt wird ein geistlicher Leib (söma pneu- 
matikon)". Demnach steht auch an unserer Stelle •im Geist" in engster Ver- 
bindung mit der Auferweckung Christi. Diese kann als Rechtfertigung be- 
trachtet werden, insofern sie die Rehabilitierung des von den Gegnern un- 
gerecht Verurteilten und als von Gott verflucht Geltenden (•verflucht ist, 
wer am Holze hängt", Gal 3,13) bedeutet. Nach Joh 16,8-lo ist es u. a. die 
Aufgabe des Parakleten, die Welt in bezug auf die •Gerechtigkeit" (des Ge- 
kreuzigten) zu überführen. 

•Erschienen (den) Engeln" (öphthe aggelois). Der Aorist öphthe könnte 
auch mit •wurde gesehen" übersetzt werden. Doch zwingt die Konstruktion 
mit dem Dativ dazu, den auch in alten Theophanie- und Epiphanieberichten 
oft verwendeten Ausdruck mit •erschienen" wiederzugeben. Das Dativob- 
jekt aggelois kann Boten bezeichnen, denen sich der im Fleisch sichtbar Ge- 
wordene und im Geist Gerechtfertigte zu erkennen gab, wie dies in der al- 
ten Osterüberlieferung fest verankert ist (vgl. 1 Kor 15,5-8). Vom Kontext 
und anderen alten Hymnen her sind hier jedoch •Engel" gemeint, allerdings 
keine Grabesengel, wie vermutet wurde, sondern die himmlischen Mächte. 
Wie die Irdischen und Überirdischen müssen sie dem erhöhten Gekreuzig- 
ten huldigen (Phil 2,10). Nach 1 Petr 3,22 ist Christus •zur Rechten Gottes" 
als derjenige, der •in den Himmel gegangen" ist und dem •unterstellt sind 
die Engel und Mächte und Kräfte". Im Hintergrund steht das apokalyptische 
Motiv des durch die Chöre der Engel hindurch auffahrenden Herrn (vgl. As- 
censioJes 11,23). Dies hat auch seinen Niederschlag in Joh 1,51 gefunden, 
wo den Jüngern verheißen wird, daß sie Engel über dem Menschensohn auf- 
und niedersteigen sehen werden. 

•Verkündet bei (den) Völkern" (ekerychthe en ethnesin). Das Verbum 
keryssö hat die Bedeutung proklamieren, öffentlich verkünden (vgl. Mk 1,14 
•verkündend das Evangelium Gottes"). Das Passiv •wurde verkündet" setzt 
voraus, daß in der Urkirche in erster Linie nicht die Gottesherrschaft, son- 
dern Christus verkündet wurde (vgl. z. B. 1 Kor 1,23 •wir aber verkündigen 
einen gekreuzigten Christus"; Phil 1,15.18; Apg 9,20: Paulus verkündete in 
den Synagogen von Damaskus •Jesus, daß dieser der Sohn Gottes ist"). Das 
hat seinen Grund darin, daß die von Jesus angekündigte Gottesherrschaft 
durch seine Auferstehung in ihr entscheidendes Endstadium getreten ist. 
Wesentlich gehört dazu, daß Christus nicht bloß bei den Juden, sondern auch 
bei den Heiden als Herr und Retter aller gepredigt wird. Der Plural •Völker" 



Das einmütig geschätzte Mysterium der Frömmigkeit 103 

bezeichnet demnach die vom auserwählten Volk unterschiedenen •Völker", 
denen schon im Alten Bund eine Heilsverkündigung in Aussicht gestellt 
wird (z. B. Jes 42,1: •er bringt den Völkern die Wahrheit"; Jes 49,6: •ich 
mache dich zum Licht der Heiden"; vgl. Lk 2,32). Nach Mt 28,19 gibt der 
Auferstandene seinen Jüngern den Auftrag: •macht alle Völker zu Jüngern". 
In enger Verbindung mit der voraufgehenden Zeile •erschienen den Engeln" 
ist damit auch ausgesprochen, daß Christus der Herr (kyrios) aller Herren 
und Herrscher ist, auch der Mächtigen, die der Verkündigung des Evangeli- 
ums damals Widerstand entgegensetzten. 

•Geglaubt in der Welt" (episteuthe en kosmö). Das Verbum pisteud (glau- 
ben) bedeutet in der Bibel vornehmlich die vertrauensvolle Hingabe an Gott 
(fides qua creditur). Hier bezeichnet es den Glauben an Jesus Christus, wie 
er in vielen urkirchlichen Texten ausgesprochen wird (z. B. Gal 2,20 •ich 
lebe im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt hat"; Joh 3,16; 14,1; 
Apg 24,24). Die ungewöhnliche passivische Form (•der geglaubt wurde") ist 
wohl durch den Reimzwang bedingt. Die Näherbestimmung •in der Welt" 
nennt den Raum, wo Christus Glauben gefunden hat. Dabei ist mit •en 
kosmö" die Menschenwelt gemeint, ähnlich wie Rom 1,8 (•daß euer Glaube 
in der ganzen Welt bekannt ist"; vgl. Mk 16,15; Mt 5,14 u. ö.). Ob damit 
auch die gesamte geschaffene Welt im Unterschied zum anschließend ge- 
nannten himmlischen Bereich (•in Herrlichkeit") im Blick ist, läßt sich nicht 
mit Sicherheit ausmachen. Wie die voraufgehende Zeile spiegelt auch diese 
kurze Angabe die Missionserfahrung der frühen Kirche, und zwar als Erfül- 
lung der universalen Verheißungen Deutero-Jesajas (z. B. 49,6). Der •im 
Fleisch" sichtbar Gewordene hat schon in der ganzen Welt Menschen ge- 
funden, die an ihn glauben. 

•Aufgenommen in Herrlichkeit" (anelemphthe en doxe). Das oft im ein- 
fachen Sinn von •aufnehmen", •mitnehmen" belegte Verb ana-lambanö (z. 
B. Apg 20,13f; Eph 6,13) dient bei Lukas dazu, Jesu Aufnahme zu Gott 
(Apg 1,2.22; vgl. 9,51) zu bezeichnen, die er zweimal als Aufnahme in den 
Himmel schildert: Lk 24,51 am Osterabend; Apg 1,9-11 nach vierzig Tagen 
(vgl. Mk 16,19). Vorbild für diese Schilderungen sind die Angaben über He- 
noch (Gen 5,24; vgl. Sir 49,14) und Elija (2 Kön 2,10f). •Herrlichkeit" be- 
zeichnet in der Bibel den Lichtglanz und die Majestät (kabod) JHWHs. Die 
Wendung •in Herrlichkeit" kann modal die Weise der Aufnahme oder lokal 
deren Ziel, die Teilhabe an der Herrlichkeit Gottes, angeben. Gemeint ist die 
Jesus durch seinen Tod und seine Erhöhung geschenkte Verherrlichung. In 
diesem Sinn kann das Johannesevangelium mehrmals vom Verherrlichen 
Jesu reden (z. B. 7,39; 8,54; 11,4; 12,16; vgl. Hebr 5,5). Im Blick ist damit 
letztlich die dem Gekreuzigten und Auferstandenen verliehene Herrscher- 
Stellung als •Sohn Gottes in Macht" (Rom 1,4) und kyrios (Apg 2,36); diese 



Jacob Kremer j 04 

wird sehr oft mit dem aus Ps 110,1 entnommenen Bild •er sitzt zur Rechten 
Gottes" ausgedrückt (Rom 8,34; Apg 2,33; 5,31; 7,55; 1 Petr 3,22; Hebr 
12,3; 10,12; 12,2: Mk 16,19). 

Sachlich ist diese Zeile verwandt mit der zweiten: •gerechtfertigt im 
Geist"; sie drückt aber deutlicher die Herrscherstellung aus, die dem von sei- 
nem Leben auf Erden Erhöhten zukommt. Am Ende des Relativsatzes be- 
tont sie somit den himmlischen Rang dessen, der hier auf Erden •im Fleisch" 
der Niedrigkeit aufgetreten ist, jetzt aber •in Herrlichkeit" bei Gott weilt und 
als Herr aller angerufen werden kann. Die zwischen der ersten und der letz- 
ten Zeile stehenden Angaben sind im Grunde auf diese letzte Aussage hin- 
geordnet und bilden eine Illustration der Christus jetzt zukommenden Stel- 
lung. 

Bibeltheologische, geistliche Auslegung 

Die Kirche hat die Pastoralbriefe wie andere von Paulus oder seinen 
Schülern abgefaßte Briefe in den Kanon der heiligen Schriften aufgenom- 
men und sie dadurch - ebenso wie die Schriften des AT - als Wort Gottes 
anerkannt. Darum gilt das einmütig anerkannte •Mysterium der Frömmig- 
keit" uns heute als inspiriertes Wort Gottes, unbeschadet seiner Abfassung 
durch Menschen und in der Sprache einer vergangenen Epoche. In zusam- 
menfassender Weise wird uns darin verbindlich gesagt, was für unsere Re- 
ligiosität wesentlich (erstrangig) ist: Nicht katechismusartig zusammenge- 
stellte Erörterungen, sondern der mit wenigen Worten proklamierte und in 
der Kirche einmütig anerkannte Herr. Er selbst ist •die Wahrheit" (vgl. Joh 
14,6); was uns von ihm gesagt wird, übersteigt allerdings menschliches Be- 
greifen und bedarf als •Mysterium" der •Ent-bergung" (Heidegger). Diesen 
Worten eignet damit eine ähnliche Funktion wie der kirchlichen Euchari- 
stiefeier als •Geheimnis des Glaubens", der Erinnerung an die Mitte unse- 
rer christlichen Existenz in dieser Welt. Die folgenden Überlegungen mögen 
dazu anregen, das durch diese sechs Zeilen an uns gerichtete Wort Gottes zu 
vernehmen. 

Der Anfang •geoffenbart im Fleisch" lenkt die Aufmerksamkeit auf den 
in der Kirche verkündeten und gefeierten Christus als denjenigen, der mit- 
ten in unserer dem Tod und der Vergänglichkeit preisgegebenen Welt sicht- 
bar geworden ist. Wir leben also auf einer Erde und in einer Zeit, die geprägt 
ist durch die menschliche Existenz des Jesus von Nazaret. Dieser hat durch 
sein Leben und seine Taten auf die Zeitgenossen einen solchen Eindruck ge- 
macht, daß sie nach seinem Tod - ermutigt durch die Oster- und Geister- 
fahrung - nicht aufhörten, ihn als den Sprecher und Sohn Gottes zu prokla- 



Das einmütig geschätzte Mysterium der Frömmigkeit 105 

mieren. In seinem Leben, welches das alttestamentliche Warten auf Gott als 
Retter zur Erfüllung bringt (vgl. Ex 3,14; 1 Thess 1,9), hat das Wort von Ps 
76,2: •Gott gab sich zu erkennen in Juda", auf einzigartige Weise seine Er- 
füllung gefunden. Manche haben damals an seiner menschlichen Schwäche 
Anstoß, Ärgernis genommen (vgl. 1 Kor 1,23; Mt 11,6); nicht wenige ver- 
suchten später, seine volle Menschlichkeit in Frage zu stellen (Doketismus). 
Und heute wollen viele in ihm nicht mehr sehen als einen charismatisch be- 
gabten Wanderprediger aus Galiläa. 

Durch die unbestreitbare Verankerung seines Lebens in der Geschichte Is- 
raels und der Zeit des Pontius Pilatus unterscheiden sich die kirchlichen 
Aussagen über ihn wesentlich von antiken Mythen und Sagen, mag auch 
sein Leben und Wirken unter dem Eindruck der Osterereignisse (sub specie 
resurrectionis) oft legendarisch ausgeschmückt und deutend (kerygmatisch) 
dargestellt werden. Schon aus der Sicht des Verfassers und sicher aus der 
Gesamtschau des Neuen Testaments setzt diese Zeile voraus, daß ihr Sub- 
jekt, Jesus Christus, letztlich nicht von dieser Welt allein stammt, sondern 
der einziggeborene Sohn Gottes, der ewige Logos ist (Joh 1,1-18), der in ei- 
nem anderen alten Hymnus als •Bild des unsichtbaren Gottes" (Kol 1,15) 
besungen wird. 

Lädt schon die erste Zeile zum Staunen über den irdischen und verkün- 
digten Christus ein, so wird dies durch die zweite Zeile noch gesteigert: 
•Gerechtfertigt im Geist". Diese Aussage konfrontiert uns mit der ernsten 
Wahrheit, daß Jesus von Nazaret von maßgeblichen Stellen seines Volkes 
der heidnischen Besatzungsmacht ausgeliefert wurde und den schmachvol- 
len Kreuzestod starb. In den Augen frommer Juden mußte er daher als •Ver- 
fluchter" (vgl. Gal 13,13) und als Verkörperung der •Sünde" (vgl. 2 Kor 
5,21) gelten. Doch durch seine Auferweckung hat Gott das Urteil der Men- 
schen aufgehoben, ihn als Gerechten (vgl. Jes 53,1 lf) ausgewiesen und re- 
habilitiert. Mehr noch, er hat ihm auf einzigartige Weise Anteil an seinem 
göttlichen Lebensodem geschenkt (vgl. 1 Kor 15,45 •wurde zu einem le- 
benspendenden Geist") und so zum •Erstgeborenen aus den Toten" (Rom 
8,29; Kol 1,18) gemacht. 

Diese •Rechtfertigung" seines Sohnes öffnet uns Augen und Herz, um das 
sonst so anstößige Verhalten Gottes in rechter Weise zu betrachten. Gott hat 
die schmachvolle Erniedrigung seines Sohnes nicht verhindert. Er hat ihm 
zugemutet, aus dem Leiden den Gehorsam zu lernen (Hebr 5,5). Ebenso hat 
er Paulus, als dieser ihn um Heilung bat, vordergründig nicht erhört, aber auf 
das Lebensgesetz verwiesen: •die Kraft kommt in der Schwäche zur Voll- 
endung" (2 Kor 12,9). Gott vermochte das, auch wenn wir Menschen es 
nicht verstehen, weil er die Macht hat, Tote lebendig zu machen. Er hat sei- 
nem Sohn Anteil an seiner Herrlichkeit gegeben, ja ihm als dem bis zum Tod 



Jacob Kremer 106 

am Kreuz Erniedrigten durch die Erhöhung den Namen geschenkt, der über 
alle Namen ist (Phil 2,9). 

Mit •Erschienen den Engeln " wird uns gesagt, daß der auferstandene Ge- 
kreuzigte der Herr aller himmlischen Mächte ist, wie die Menschen sie sich 
früher vorstellten und verehrten. Die Sprache der damaligen Vorstellungs- 
welt ist nicht mehr die unsrige, mögen auch manche Formen der alten Astro- 
logie (etwa Horoskope) auch heute noch bei vielen auf Interesse stoßen. Aus 
heutiger Sicht personifizieren die Engel Gewalten, denen gegenüber wir nur 
zu oft unsere Ohnmacht eingestehen müssen, ob Atomkraft, Krankheiten, 
Epidemien und Tod. Unser Text erinnert uns daran, daß selbst solche Kräfte 
Christus unterstehen und durch ihn am Ende der Zeit für immer überwun- 
den werden (vgl. 1 Kor 15,24-27). Es widerspricht dieser Botschaft, wenn 
manche versuchen, sich abergläubisch (vgl. Kol 2,18) gegenüber solchen 
Kräften abzusichern (etwa durch besondere Engelsverehrung). Wer seine 
Hoffnung auf Christus setzt, darf des Endsieges und der Teilhabe an seiner 
universalen Herrschaft gewiß sein. 

Die exemplarische Feststellung • Verkündet bei den Völkern " erinnert uns 
daran, daß Gott zwar einst zu einem Neuanfang in der Geschichte Abraham 
und das ganze Volk Israel auserwählt hat, daß diese Erwählung aber im 
Dienste der ganzen Menschheit und aller Völker stand. Diese Hinordnung 
auf alle, die in den jüngeren Schriften Altisraels mehrfach ausgesprochen 
ist, fand in der österlichen Christusverkündigung bei Juden und Heiden ihre 
Erfüllung. Christus ist also nicht bloß der Herr eines bestimmten Volkes 
oder gar einer Sekte bzw. Elite. Er ist zum Herrn aller Menschen bestimmt, 
wie es die Pfingstpredigt unter Berufung auf Joel 3,1-5 sagt: •Und es wird 
geschehen, jeder, der den Namen des Herrn anruft, wird gerettet werden" 
(Apg 2,21). (Die ursprünglich auf JHWH als kyrios bezogene Verheißung 
wird vom Verfasser der Apg in österlicher Neuinterpretation auf den kyrios 
Jesus Christus bezogen.) Darin liegt im Grunde der recht verstandene Ab- 
solutheitsanspruch des Christentums begründet: •Und in keinem anderen ist 
Rettung, und es ist kein anderer Name unter dem Himmel den Menschen ge- 
geben, durch den wir gerettet werden sollen" (Apg 4,12). Das schließt echte 
Toleranz gegenüber anderen Religionen keineswegs aus; denn auch in ihnen 
wirkt Christus als logos spermatikos (ausgestreutes Wort) das Heil, wenn 
auch nicht auf die besondere, zeichenhaft-reale (sakramentale) Weise wie in 
dem •Ursakrament" Kirche. Darum gilt auch uns heute noch der den Jün- 
gern Jesu erteilte Auftrag, allen Völkern, die Christus noch nicht kennen, im 
Rahmen der uns gegebenen Möglichkeiten und unter Berücksichtigung ih- 
rer eigenen religiösen Werte den Retter aller Menschen bekanntzumachen. 

Die freudige Aussage •Geglaubt in der Welt" umreißt in vielleicht über- 
triebener Weise die Erfahrung der ersten Christen. Sie registrierten mit 



Das einmütig geschätzte Mysterium der Frömmigkeit 107 

Freude, daß der durch sie verkündete Herr sozusagen in der ganzen Welt, 
weit über Judäa und Palästina hinaus, Glauben fand (vgl. Rom 10,18). Ob- 
wohl die Verkündigung der Apostel oftmals •den Juden ein Ärgernis und 
den Heiden eine Torheit" (1 Kor 1,23) war, bekehrten sich viele zum Evan- 
gelium und zum Glauben an Christus. Mit Paulus dürfen wir darin eine 
Frucht des göttlichen Lebensodems sehen; denn ohne ihn vermag niemand 
die Faszination des Vordergründigen zu überwinden und frei zu werden für 
das Bekenntnis zu Christus: •Keiner kann sagen ,Herr ist Jesus', es sei denn 
im Heiligen Geist" (1 Kor 12,3). Dem steht nicht entgegen, daß damals wie 
heute keineswegs die ganze Welt an Christus glaubt und auch die Zahl de- 
rer, die unbewußt, sozusagen als anonyme Christen, an den Herrn glauben, 
gering ist. Das Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg (Mt 20,1-16) kann 
uns helfen, die Kluft zwischen denen, die glauben, und denen, die noch nicht 
glauben, irgendwie zu verstehen: Nicht alle werden zur gleichen Stunde be- 
rufen, die einen früher, die anderen später. 

Die abschließende Zeile •Aufgenommen in Herrlichkeit" bildet den 
Höhepunkt des kurzen Bekenntnisses: Der im Fleisch hier auf Erden sicht- 
bar Gewordene wurde von Gott aufgenommen in seine Doxa und hat seither 
in besonderer Weise Anteil an der Herrlichkeit und Herrschaft Gottes. Der 
in den christlichen Kirchen von der Auferstehung Jesu bis heute gepredigte 
Christus ist also nicht bloß Metapher für ein gelungenes Leben. Er weilt 
vielmehr •zur Rechten Gottes" als derjenige, dem die Herrschaft Gottes als 
seine eigene übertragen ist (vgl. Mt 28,18; 1 Kor 15,25), bis alle widergött- 
lichen Mächte und Kräfte, zuletzt auch der Tod, vernichtet sind. Diese Herr- 
lichkeit und Herrschaft ist uns Menschen jetzt noch verborgen; sie wird aber 
allen bei der Parusie sichtbar werden (vgl. Tit 2,13), d. h. dann wenn sie am 
Ende ihres Lebens - in Vorwegnahme des Weltendes - Christus begegnen 
(vgl. Phil 1,23). 

Das den kleinen Hymnus krönende Bekenntnis •Aufgenommen in Herr- 
lichkeit" verheißt einem jeden, der an Christus glaubt, daß auch er wie Je- 
sus einst als Person (d. h. wirklich und •leibhaftig") von Gott aufgenommen 
wird in die himmlische Herrlichkeit. Wie für Jesus das irdische Leben im 
Fleisch nicht mit dem Tod für immer endete, so erwartet auch uns im Ster- 
ben dank der Rettungstat Christi und des uns geschenkten Geistes die Auf- 
nahme in die Herrlichkeit Gottes, das Leben in Fülle (Joh 10,10), das den 
Namen •ewiges Leben" verdient. Dem widerspricht nicht, daß wir uns dar- 
über wie über das Leben des Auferstandenen und die Herrlichkeit Gottes 
keine konkreten Vorstellungen machen können. Die in der Bibel verwende- 
ten Bilder (etwa Hochzeit, himmlisches Jerusalem, Paradies) ermutigen uns 
aber, diese Aufnahme in die Herrlichkeit Gottes als Überbietung aller irdi- 
schen Sehnsucht voll Vertrauen zu erhoffen. 




