
Entfremdet und entrückt 
Ein Anweg zu Anna Katharina Emmerick1 

Michael Bangert, Münster 

1. Einführung: Romantisierende Übermalung und Verzeichnung 

(1) Bei dem Versuch, die Relevanz der Münsterländischen Mystikerin Anna 
Katharina Emmerick für eine zeitgenössische Spiritualität zu skizzieren, läßt 
sich zunächst feststellen, daß es zwar eine stetige, jedoch keine großflächige 
und umfassende Verehrung gibt, - oder besser: nicht mehr gibt.2 Trotz der 
qualitätsvollen Arbeiten des Emmerick-Bundes und der Bischöflichen Em- 
merick-Kommission, trotz verschiedener Symposien und Veröffentlichun- 
gen3 zeigt sich die traditionelle Verehrung in weiten Teilen der katholischen 
Bevölkerung nur noch als eine lokal eng begrenzte bzw. sehr individuelle Er- 
scheinung.4 

(2) Die Bedeutung Anna Katharina Emmericks ist gegenwärtig deshalb 
schwer zu erfassen, weil ihre Biographie häufig •übermalt" wurde. Zahlrei- 
che Interpretationen liegen wie Farbschichten über dem individuellen Kern 
dieser Frau; und die Plausibilitäten und Sprachmuster dieser Deutungen sind 
größtenteils nicht mehr intakt. So ist es einem heutigen Zeitgenossen nahezu 

1 Anna Katharina Emmerick wurde 1774 als Kind einer abhängigen Kleinbauernfamilie in 
der Nähe von Coesfeld/Westf. geboren; kurzer Schulbesuch; anschließend Tätigkeit als Magd, 
Näherin und Wirtschafterin. Seit früher Jugend große innere Nähe zum •Coesfelder Kreuz", 
einer Darstellung des Gekreuzigten, die von der Passionsmystik des 14. Jahrhunderts geprägt 
ist. Lebhaftes, intensives und phantasievolles Frömmigkeitsempfinden und Visionserleben. 
1802 Eintritt in das Augustinerinnen-Kloster in Dülmen. 1811 Aufhebung des Klosters. 1813 
Bekanntwerden der Stigmatisierung (Hände, Füße, Brust, Kopf); daraufhin zunehmende 
Berühmtheit und zahlreiche Besuche. Staatliche und kirchliche Untersuchungen. 1818-24 
Clemens Brentano in Dülmen; Aufzeichnung der Visionen. 9.2. 1824 Tod A. K. Emmericks. 
Unabgeschlossener Seligsprechungsprozeß. 
2 Vgl. H. Schleiner, Anna Katharina Emmerick und ihre Verehrung in Dülmen, in: Im Kreuz 
ist Heil. 50 Jahre Heilig Kreuz Dülmen. Festschrift zum 50jährigen Pfarrjubiläum. Dülmen 
1988, 200-241; F. Kettelhake, Anna Katharina Emmerick. Ein Leben aus dem Glauben. Dül- 
men 1985, 6. 
3 Vgl. u.a. Cl. Engling u.a. (Hrsg.), Emmerick und Brentano. Dokumentation eines Sympo- 
sions. Dülmen, 1982, (im folgenden: Symposion I); E. Salmann, Gnade und Leid. Dogmatische 
Erwägungen zur Leidensmystik bei Anna Katharina Emmerick, in: Geist und Leben 57, 1984, 
322-336, (im folgenden: Salmann, Gnade); Cl. Engling u.a. (Hrsg.), Anna Katharina Emme- 
rick. Die Mystikerin des Münsterlandes. Symposion 1990. Dülmen 1991, (im folgenden: Sym- 
posion II); A. Angenendt, Heilige und Reliquien. München 1994, 277-282, (im folgenden: An- 
genendt). 
4 Es finden sich z.T. sehr beeindruckende Einzelzeugnisse. Vgl. J. Adam, Die Leidensmystik 
der A. K. Emmerick, in: Symposion I, 157 (Anm. 13); Emmerickblätter 2/1994, 16-25. 



Entfremdet und entrückt 109 

Zeichnung von Julia und Maria von Schmiesing-Kerssenbrock 
(korrigiert von Louise Hensel), die keine objektive Wiedergabe 
sein will. 



Michael Bangert 110 

unmöglich, der historischen Person Anna Katharina Emmerick unvoreinge- 
nommen zu begegnen. Das romantische Konstrukt hat sich wie ein Kokon 
um sie gelegt. So kann es zumindest anfänglich den Blick verstellen: 
•Das literarische Bild der Nonne ist in das Gedächtnis des Volkes eingegangen, nicht das 
kaum noch zu rekonstruierende historische Bild, und es gehört zum Schicksal dieser Frau an 
der Schwelle zur mediengeprägten Moderne, daß von ihr die Bilder der poetischen Einbil- 
dungskraft, nicht die des nüchternen und nur schwer zu ertragenden Alltags überliefert sind. 
Die historische Gestalt Anna Katharina Emmericks verhält sich wohl zur Figur der Seherin, 
wie sie Brentano gezeichnet hat, so, wie Werthers Lotte zu Brentanos Mutter, deren schwarze 
Augen diese Lotte trägt."5 

(3) Die Mühen einer Annäherung werden exemplarisch an der Art der 
bildlichen Darstellung der Mystikerin deutlich: Die landläufige Vorstellung 
vom Aussehen A. K. Emmericks hat seine ikonographische Prägung vor al- 
lem durch eine Zeichnung von Julia und Maria von Schmiesing-Kerssen- 
brock erhalten.6 Diese von Louise Hensel7 korrigierte Zeichnung will keine 
objektive Wiedergabe sein. Sie ist eine Deutung: der geneigte Kopf signali- 
siert demütige Ergebung in den Willen Gottes; die versonnen geschlossenen 
Augen symbolisieren ihre Aufmerksamkeit nach innen. Der hermeneutische 
Hintergrund der Zeichnung wird von einer Begebenheit beleuchtet, die sich 
ca. fünf Wochen nach dem Tod A. K. Emmericks ereignet: L. Hensel läßt in 
einer nächtlichen Aktion Grab und Sarg der Verstorbenen offen, um den Zu- 
stand des Leibes zu inspizieren und magnetische Experimente an diesem 
vorzunehmen.8 So wenig wie dieses eigenartig anmutende Unterfangen wird 
die besagte Zeichnung geeignet sein, um eine vitale Beziehung zwischen der 
Mystikerin und der Postmoderne herzustellen. Leicht wird sich die Portrait- 
skizze jenen erschließen, die die entsprechende innere Gestimmtheit teilen 
und bereit sind, die weltflüchtigen Implikationen zu akzeptieren. Um es 
deutlich zu sagen: Der Leichengeruch, dessen Fehlen Louise Hensel beim 
Öffnen des Sarges jubilierend begrüßte9, - er umweht weite Teile der Em- 
merickrezeption und läßt manchen, der unbefangen sucht, erstaunt oder ver- 
stört zurückweichen. Die Deutungsmuster der Romantik haben ohne Frage 
über eine lange Zeit hin funktioniert und vielen Suchenden einen Zugang zu 

5 W. Frühwald, Entfremdung eines Menschen? Clemens Brentano und Anna Katharina Em- 
merick, in: Jahrbuch Westfalen '93. Münster 1992, 194. 
6 Das Frontispiz der Emmerickblätter zeigt es. Die Emmerickblätter werden vom Emmerick- 
Bund (An der Kreuzkirche 10, 48249 Dülmen) herausgegeben. 
7 Louise Hensel, als Dichterin vor allem durch das Gebet •Müde bin ich, ..." berühmt gewor- 
den, war über mehrere Jahre der Mystikerin freundschaftlich verbunden. 
8 Akten der Kirchlichen Untersuchung über die stigmatisierte Augustinerin Anna Katharina 
Emmerick. Hrsg. v. W. Würzburg 1929, 388-400. (im folgenden: Akten). Vgl. Angenendt, 
261-285. 
*   Akten, 390. 



Entfremdet und entrückt 111 

der Mystikerin eröffnet. Dieser Interpretationsrahmen aber ist bis auf Rudi- 
mente zerbrochen. 

(4) Die Frage des französischen Philosophen Jean Guitton, ob Anna Kat- 
harina Emmerick •nicht einer der geheimen Motoren der Geschichte 
während ihrer Zeit"10 gewesen sei, regt an, die Mystikerin nicht zu einem ge- 
schichtslosen Himmelswesen zu stilisieren, sondern sie in ihre historischen 
Bezüge zu stellen. Dabei kann die umfangreichste Quelle zu A. K. Emme- 
rick, die Schriften Clemens Brentanos, nur mit Einschränkungen genutzt 
werden." Da er mit seinem Werk scharf gegen ein rein vernunftorientiertes 
Welt- und Menschenbild opponiert, wird das historische Profil der Emme- 
rick verengt und verzeichnet.12 Eine seiner Intentionen war es, mit dem re- 
ligiösen Genius der Mystikerin den philosophisch-argumentativen Mangel 
christlicher Theologie in der Auseinandersetzung mit der Aufklärung zu 
verringern bzw. aufzuheben. Seine z.T. bizarren Experimente mit der bettlä- 
gerigen Nonne, die sich an den Versuchen Franz Anton Messmers zu dem 
Phänomen des menschlichen Magnetismus orientieren, sollten die Wirk- 
samkeit des Übernatürlichen in der Welt beweisen. Zuweilen hing der Dich- 
ter sogar dem Gedanken nach, die rechte Hand der Verstorbenen abzutren- 
nen, um mit diesem •Gnadenzeichen" auch weiterhin das Heilige vom Un- 
heiligen unterscheiden zu können.13 Wegen der medizinisch-parapsycholo- 
gischen Versuche C. Brentanos kam es zu Auseinandersetzungen zwischen 
ihm und dem Arzt der Emmerick, Dr. Franz Wilhelm Wesener.14 Die Mysti- 
kerin selbst wehrte sich gegen die Experimente und verurteilte deren 
Mißbrauch.15 

Zudem zeigt das Vorgehen C. Brentanos eine Parallele zum starken Inter- 
esse mancher Priester seiner Zeit, •besondere Seelen" zu führen, um dann 
selbst von ihnen geführt zu werden: •Man glaubte erst dann ein rechter Seel- 
sorger zu sein, wenn man einige oder wenigstens eine auserlesene Seele un- 
ter seiner Leitung hätte, die, selber in einen höheren Zustand versetzt, auf die 

10 J. Guitton, Anna Katharina Emmericks Aktualität, in: Jesus unter den Seinen. Hrsg. v. 
M.-T. Loutrel u.a.. Kevelaer 1981, 310. (Im folgenden: Guitton). 
1' Vgl. J. Adam, Das Emmerick-Erlebnis Clemens Brentanos, in: Dülmener Heimatblätter 
(Sonderheft 1985), 19-30. 
12 Damit soll eine geistliche Nutzung der Schriften Brentanos über A. K. Emmerick nicht 
grundsätzlich ausgeschlossen werden. Für mehrere Generationen war das Werk Brentanos 
•Das bittere Leiden unseres Herrn Jesu Christi" ein spiritueller Leitfaden von hohem Wert. Die 
Bildkraft dieser Dichtung fand begeisterte Leser auch in Künstler- und Intellektuellenkreisen. 
Vgl. einen Brief von P. Friederich Muckermann SJ aus dem Jahr 1924, in: Emmerickblätter 2 
11982, 17-19. 
13 Akten, 390-391, Anm. 1. 
14 F. W. Wesener, Tagebuch über die Augustinerin Anna Katharina Emmerick. Hrsg. v. W. 
Hümpfner. Würzburg 1926, 283. (Im folgenden: Wesener). 
15 Wesener, 233-234, 250-251 u. 276-277. 



Michael Bangert 112 

Umgebung und auf den Geistlichen selbst einen außerordentlich heilsamen 
Eindruck machen sollte. Da war eine, die schon jahrelang nur von Luft und 
Wasser lebte; dort eine andere, die, in einen sogenannten höheren Zustand 
versetzt, den Leuten gar eindringliche Mahnungen gab. An einem anderen Ort 
sprach man von Visionen und außerordentlichen Wirkungen."16 In einen ver- 
gleichbaren Kommunikationszirkel brachte C. Brentano die Augustinerin.17 

(5) Als Nachteil für eine konturierte Rezeption A. K. Emmericks erwies 
sich auch, daß sie als legitimierendes Paradigma für die Affäre um die me- 
dial begabte und suggestible Louise Beck (gest. 1879) herangezogen 
wurde.18 In diesem Kontext wurde dem Bild der Mystikerin eine weitere 
•Farbschicht" aufgetragen, denn der in den Fall verwickelte Redemptorist 
Carl Eberhard Schmöger gab 1867-1870 kommentierte Emmerick-Schriften 
heraus, die das Bild von der Augustinerin weitgehend beeinflußt haben.19 

C. E. Schmöger verband die höchst fragwürdigen Vorgänge um Louise Beck 
konsequent mit der Person Anna Katharina Emmericks. Im Vorwort zu sei- 
ner Emmerick-Biographie nennt er drei Aufgaben begnadeter Seelen: das 
Gebet, das Sühneleiden und die persönliche Übernahme von Gefahren, 
Schwächen, Versuchungen zu gewissen Sünden. Diese drei Aufgaben seien 
gegen die drei Gefahren gerichtet, welche die Kirche der Gegenwart bedro- 
hen: Entweihung des Heiligen, Ketzerei und Sittenlosigkeit, wobei unter 
Ketzerei die •jetzige Aufgeklärtheit oder Wissenschaft der Priester" ver- 
standen wird.20 Zudem kürzte und veränderte Schmöger die Texte Brentanos 
nach Gutdünken, z. B. um bestimmte Personen in ein besseres Licht zu 
rücken.21 Einzelne Abschnitte hat er gänzlich beseitigt.22 Es ging 
C. E. Schmöger um den Entwurf einer bestimmten Heiligentypologie zu 
apologetischen Zwecken. Im Vorwort lobt der Regensburger Bischof Igna- 
tius von Senestrey23 das Buch begreiflicherweise als •reiche Quelle der Er- 

16 O. Weiß, Die Redemptoristen in Bayern (1790-1909). Ein Beitrag zur Geschichte des Ul- 
tramontanismus. St. Ottilien 1983 (MThS.H 22), 551. (Im folgenden: Weiß). 
17 Eine erhellende Einschätzung gibt Bernhard Overberg (1754-1826), der Regens des Prie- 
sterseminars in Münster, bezüglich der Person Brentanos: •Der Brentano ist neuer Wein. Das 
geht noch etwas durcheinander und muß gären und wohl auch trübe werden; aber ich glaube, 
er wird gut." (Akten, 167). 
18 Weiß, 552-671. 
19 Vgl. Weiß, 1034-1070. 
20 C. E. Schmöger, Das Leben der gottseligen Anna Katharina Emmerick. Bd. I. Freiburg 
1987, VI-IX; vgl. ders., Das Leben unseres Herrn und Heilandes Jesu Christi. Nach den Ge- 
sichten der gottseligen Anna Katharina Emmerick. Bd. I•III. Regensburg 1858-1860, Einlei- 
tungen. 
21 Weiß, 1043. 
22 J. Adam, Clemens Brentanos Emmerick-Erlebnis. Bindung und Abenteuer. Freiburg 1956 
121-122. 
23 Zur Person I. von Senestreys und zu seinen - z.T. sehr fragwürdigen - kirchenpolitischen 
Aktivitäten vgl. Angenendt, 281-282; Weiß, 886-908 u. 936-942. 



Entfremdet und entrückt 113 

bauung ..., da unsere heilige Kirche in so schwerer Bedrängnis und Trübsal 
seufzt". Schmögers Tendenz, Anna Katharina Emmerick als •Typos der lei- 
denden und streitenden Kirche" darzustellen und damit zu entpersonalisie- 
ren, sowie seine These von dem stellvertretenden Sühneleiden der Seherin, 
wurde bereits unmittelbar nach dem Erscheinen vor allem in eher vergan- 
genheitsorientierten Kreisen begrüßt und positiv rezipiert. Der Gründungs- 
abt der Benediktinerabtei Solesmes, Prosper Gueranger, strich in einer be- 
geisterten Rezension den providentiellen Charakter des Werkes heraus, denn 
in einer Zeit der Gottlosigkeit in Deutschland habe Gott Anna Katharina 
Emmerick gesandt, •um das christliche Leben zu stützen und zu erhalten."24 

Die hier kurz umrissene romantisch-apologetische Tendenz in der Deutung» 
Anna Katharina Emmericks zeigt deutliche Analogien zu der •Katakomben- 
Frömmigkeit", die im Kontext des Kulturkampfes die Christenverfolgungen 
der ersten Jahrhunderte n. Chr. vereinfacht popularisierte und für den Be- 
weis des Vorrangs der römisch-katholischen Konfession verzweckte.25 

2. Motive der Interpretationen 

(1) Die Darstellungen Brentanos und Schmögers sind vor allem als überaus 
heftige Reaktion auf ein Menschenbild zu verstehen, das kein Verständnis 
für religiöse Motivation und Lebensform zeigte. Die Geringschätzung der 
rationalistischen Anthropologie der Aufklärung gegenüber spirituellen Phä- 
nomenen illustriert eine Notiz des Schriftstellers Johann Gottfried Seume; 
er schreibt anläßlich eines Besuches in Neapel: 

•Die heilige Klara hat das reichste Nonnenkloster in der Stadt und eine wirklich sehr präch- 
tige Kirche, wo auch die Kinder des königlichen Hauses begraben werden. Die Nonnen sind 
alle aus den vornehmsten Familien; und man hat ihre Thorheit und ihr Elend so glänzend als 
möglich zu machen gesucht. Mein alter Genuese, der ein großer Hermeneute in der Kirchen- 
geschichte ist, erzählte mir bei dieser Gelegenheit ein Stückchen, das seinen Exegetentalen- 
ten keine Schande macht, und dessen Würdigung ich den Kennern überlasse. Die heilige 
Klara war eine Zeitgenossin des heiligen Franziskus und des heiligen Dominikus; und man 
giebt ihr Schuld, sie habe beyde insbesondere glauben lassen, sie sey jedem ausschließlich 
mit sehr feuriger christlicher Liebe zugethan. Dieses thut ihr in ihrer Heiligkeit keinen wei- 
teren Schaden. Jeder der beyden Heiligen glaubte es für sich und war selig, wie das zuweilen 
auch ohne Heiligkeit zu gehen pflegt. Dominikus war ein großer, starker, energischer Kerl, 

24 Weiß, 1065. Trotz aller Kritik an seinem ideologisierten Vorgehen gebührt P. Schmöger 
fraglos das Verdienst, A. K. Emmerick weiten Kreisen der katholischen Kirche bekanntge- 
macht zu haben. 
25 Vgl. A. Holzem, Katakomben und katholisches Milieu. Zur Rezeptionsgeschichte urchrist- 
licher Lebensformen im 19. Jahrhundert. Römische Quartalsschrift, Bd. 89, Heft 3/4, 1994, 
260-286. 



Michael Bangert U4 

ungefähr der Moses des Michel Angelo in Rom, und sein Nebenbuhler Franziskus mehr ein 
ätherischer, sentimentaler Stutzer, der auch seine Talente zu gebrauchen wußte. Nun sollen 
auch die heiligen Damen zu verschiedenen Zeiten verschiedene Qualitäten lieben. Der hand- 
feste Dominikus traf einmahl den brünstigen Franziskus mit der hl. Klara in einer geistlichen 
Ekstase, die seiner Eifersucht etwas zu körperlich vorkam; er ergriff in der Wuth die nächste 
Waffe, welches ein Bratspieß war und stieß damit so grimmig auf den unbefugten Himmels- 
führer los, daß er den armen, schwachen Franz fast vor der Zeit dahingeschickt hätte. Indes 
der Patient kam davon, und aus dieser schönen Züchtigung entstanden die Stigmen, die noch 
jetzt in der christlichen Katholicität mit allgemeiner Andacht verehrt werden. ... Mein Genu- 
ese sagte mir die heilige Anekdote nur vertraulich ins Ohr, und wollte übrigens als guter Or- 
thodox weiter keine Glosse darüber machen."26 

Da mystische Frömmigkeit dergestalt ironisiert wurde und unverstanden 
blieb, legte sich der Versuch ihrer objektiven Beweisbarkeit nahe. Damit war 
jedoch einer unangemessenen Verdinglichung des geistlichen Lebens das 
Einfallstor geöffnet. Eine merkwürdige Stilisierung und ein weitgehender 
Verlust an Vitalität waren die Folge; der Kern der mystischen Frömmigkeit 
A. K. Emmericks drohte an der Beweislast der Vernunft zu ersticken. 

(2) Den erhofften Beitrag zur •Entfernung von Farbschichten" konnte die 
rigorose Untersuchung und Beobachtung der Mystikerin durch staatliche 
Stellen im Jahr 1819 nicht erbringen. Nach der Einschätzung F. W. Wese- 
ners erlitt das Persönlichkeitsbild der Bettlägrigen in diesem Zusammen- 
hang schwerwiegende Entstellungen.27 Von einem uneingeschränkten Wis- 
senschaftsglauben geprägt, wurde der menschliche Körper von Teilen der 
damaligen Medizin rein mechanisch verstanden. So waren - nach Weseners 
Beurteilung - die vom Kreisphysikus Dr. Rave geleiteten Recherchen durch 
monokausales Denken geprägt und allein auf die Entdeckung eines Betruges 
fixiert.28 Sophistische Befragungen und Arglist bestimmten die Atmos- 
phäre.29 Während der gesamten amtlichen Untersuchung hat A. K. Emme- 
rick keine faire Beurteilung erfahren; so ist eine Annäherung auf diesem 
Wege schlechthin unergiebig. 

26 J. G. Seume, Spaziergang nach Syrakus im Jahre 1802. Nördlingen 1985, 160-161. Seume 
schließt seinen Bericht mit der lakonischen Bemerkung: •Was für Dummheiten mutet man uns 
zu!" 
27 Akten, 136. 
28 Wesener, 289. 
29 Vgl. u.a. Wesener, 288-290. Die Untersuchungspraxis zeigt eine klare Analogie zu dem 
Prozeß um Bernadette Soubirous. 



Entfremdet und entrückt 115 

3. A. K. Emmerick in den Bezügen ihrer Zeit 

(1) Die Fragen Jean Guittons •Wo ist die Ursache, wo die Wirkung im Ge- 
webe der historischen Ereignisse? Wer ist der eigentlich Handelnde in den 
Augen dessen, der ist? Und hat Katharina, die ihre Zeit damit zubrachte, zu 
sterben und zu sühnen, in den historischen Ereignissen nicht als eine tief be- 
deutsame Ursache gewirkt?"30 zielen auf die eigentliche Kausalität der Ge- 
schichte. Die Historizität eines bestimmten Faktums ergibt sich nicht aus 
dessen singulärer Beweisbarkeit, sondern erwächst aus den Bezügen zu an- 
deren historischen Ereignissen. In dem vorliegenden Kontext ist davon aus- 
zugehen, daß sich die mystisch-visionären Äußerungen Anna Katharina Em- 
mericks nicht losgelöst von der Geschichte vollziehen.31 

Ein schwerwiegendes Defizit der Interpretationsrichtung, für die die 
Bemühungen C. Brentanos und C. E. Schmögers symptomatisch sind, lag in 
dem Versuch, einen direkten Eingriff Gottes in die Welt nachzuweisen. Da 
die Legitimation der staatlichen Herrschaft durch göttliches Wort mit der 
Französischen Revolution und ihren europäischen Auswirkungen endgültig 
und unumstößlich zerbrochen war, suchte man seine Wirksamkeit wenig- 
stens im Privaten und Religiösen aufrechtzuerhalten. Daher erfolgte eine Se- 
paration der Mystikerin von ihrem geschichtlichen Kontext; sie wurde zum 
lebendigen Gottesbeweis jenseits aller historischen Bedingungen. Das, was 
sich wenige Jahrzehnte später zur Ghetto-Mentalität des deutschen Katholi- 
zismus entwickelt haben sollte, zeigte sich hier in einer frühen Ausprägung. 

(2) Stellt man Anna Katharina Emmerick in den Zusammenhang ihrer 
Zeitereignisse, so fällt ein bemerkenswertes Licht auf die Dülmener Nonne! 
Als Beispiel lassen sich die Jahre 1812 und 1813 herausgreifen. Es ist die 
Zeit, in der Anna Katharina Emmerick die Stigmata empfängt, d. h. ihre Lei- 
densnachfolge Christi wird so tiefgreifend, daß sie sich somatisiert. Die in- 
tensive Betrachtung der Passion geschieht nicht akut in panischer Hysterie, 
sondern sie begleitet die Biographie der Emmerick seit den Kindertagen.32 

In Gegensatz zu idealisierenden Darstellungen hat sie keine leichte Kindheit 
verleben können; vor allem die Beziehung zu ihrem Vater war konflikt- 
trächtig. Mehrfach betont sie, daß sie von ihren Eltern nie gelobt worden 
sei.33 So wird die Darstellung des Gekreuzigten in der Coesfelder Marktkir- 

30 Guitton, 311. 
31 Zur Systematisierung der Visionen und Ekstasen vgl. E. Salmann, Religiöse Topoi bei Anna 
Katharina Emmerick. Versuch einer theologischen Annäherung, in: Symposion I, 35-71, bes. 
45-51. 
32 Zur spirituellen Entwicklung in der Kindheit vgl. L. Scheffczyk, Die Mystik der Anna Ka- 
tharina Emmerick. in: Symposion II, 39-61, bes. 42-47. 
33 Akten, 82 u. 300. Vgl. Wesener, 374. 



Michael Bangert 116 

ehe schon früh zum Identifikationspunkt ihrer eigenen Verletzungen und 
Kränkungen, auch während jener vier Jahre der Adoleszens, in denen sie 
den Glauben zu verlieren droht und bezüglich der Liturgie heftigen Wider- 
willen empfindet.34 Die körperlichen Zeichen sind - als sie in ihrem 39. Le- 
bensjahr sichtbar und öffentlich werden - der Ausdruck des lange zuvor in- 
nerlich Gefühlten und Erlittenen.35 In der Zeit der Stigmatisierung nun be- 
herrscht Napoleon Bonaparte weite Teile des europäischen Kontinents; 1812 
führte er ein gewaltiges Heer in den Osten. Der Feldzug endet katastrophal. 
Nur ein Bruchteil der Soldaten kehrt in die Heimat zurück. Das Münsterland 
als Bestandteil des mit Frankreich assoziierten Königreichs Westphalen 
hatte einen erheblichen Blutzoll zu entrichten. Es ist eine Epoche immenser 
Umwälzungen; die alten Ordnungssysteme verschwinden, und eine grau- 
same Kriegspolitik formt das Weltempfinden. Deutet man die Stigmatisie- 
rung vor dem Hintergrund und als Bestandteil dieser politischen Situation, 
verliert sie ihre absonderlichen und fragwürdigen Konnotationen.36 Die So- 
matisierung der Leidensnachfolge gewinnt vielmehr die Qualität von Soli- 
darität und Empathie. Nicht die egozentrierte Frömmigkeitspraxis ist das 
Entscheidende, sondern der Versuch, politische Fakten und Kräfte in der ei- 
genen Existenz wirken zu lassen. Staat und Politik werden nicht - wie bei 
C. Brentano37 - dämonisiert und distanziert, sondern leidend akzeptiert. 
Anna Katharina Emmerick liefert sich den historischen Bedingungen wehr- 
los aus, um der letzten Wirklichkeit des Lebens - christlich gesprochen: dem 
Gekreuzigten - zu begegnen. Angesichts der übermächtigen Vorgänge ver- 
fällt sie weder in Lethargie noch in Gleichgültigkeit. Darin eben wird sie 
dem Gott gleich, der Erlösung nicht durch ein metaphysisches Gnadenfeu- 
erwerk inszeniert, sondern die weltimmanenten Konstellationen in der In- 
karnation ernst nimmt und heiligt. Was sich bei Anna Katharina Emmerick 
als äußere Wunde zeigt, kann also durchaus als die Sehnsucht - und zugleich 
als die Bereitschaft - verstanden werden, dem Geheimnis der Welt unver- 
stellt zu begegnen. In dieser Absicht ist sie so ungeschützt, daß die gegebene 
Realität von ihr vollkommen Besitz ergreifen kann. Aufgrund ihrer eigenen 
Leiderfahrungen liefert sie sich an das konkrete Leid ihrer Zeit aus und gibt 
sich Gott hin. Der hermeneutische Schlüssel für dieses Verhalten liegt darin, 
daß im christlichen Weltverständnis das Leid der Menschen und das Leid 
Gottes konvergieren. Wir haben es folglich mit einem Menschen zu tun, der 
34 Akten, 83. 
35 Akten, 97 u. 109. 
36 A. K. Emmerick nimmt sehr aufmerksam und interessiert die politische Entwicklung der eu- 
ropäischen Staaten und das Schicksal Napoleons wahr (vgl. Wesener 8, 40, 71, 93-95, 98-99, 
101, 108, 150,152-153, 161, 194-195, 260 u. 377; Akten 105, 241 u. 418). 
37 Vgl. W. Frühwald, Das Spätwerk Clemens Brentanos. Romantik im Zeitalter der Metter- 
nich'sehen Restauration. Tübingen 1977, 185 u. 247-254. 



Entfremdet und entrückt 117 

auf jegliche narzißtische Homöostase verzichtet und sich ganz an ein Du 
hingibt, - ohne zu wissen, welche Folgen das zeitigt.38 Das aber eben ist ein 
Charakteristikum wirklicher Liebe! Unter dieser Hinsicht erfüllt die Passi- 
onsspiritualität Anna Katharina Emmericks wesentliche Kriterien des 
Christlichen39: 
- Handlungsziel und Handlungsmotivation ist für sie immer die Liebe, die 

Gott ist; 
- das göttliche Heil nimmt die menschliche Geschichte ernst und konkreti- 

siert sich in ihr; 
- das Leid ist der Preis der Liebe40 

Auch die großen Ereignisse des Jahres 1813 (Befreiungskriege, Völker- 
schlacht bei Leipzig) hinterlassen eine tiefe Wirkung auf die Mystikerin.41 

Ihre Hauptsorge gilt stets der unmittelbaren Heimat. C. Brentano allerdings 
versucht die Imagination der Kriegsereignisse, die bis in Uniformbeschrei- 
bungen hinein konkret ist, schon im Prozeß ihrer Entstehung zu allegorisie- 
ren.42 

(3) Anna Katharina Emmerick zieht sich also nicht aus der Geschichte 
zurück, sie sucht vielmehr den Zustand leidenschaftlicher Partizipation. Das 
wertet sie zu einer Leitfigur christlicher Spiritualität auf. Das Ziel ist nicht 
Apathie oder voyeuristisches Beobachten - oder in postmoderner Diktion: 
coolness -, sondern inneres Engagement ohne Absicherung. Die Mystike- 
rin macht sich keine Illusionen über die geschichtliche Wirklichkeit, denn 
Illusionen verhindern den Bezug zu den vitalen Lebenskräften. Diesen Le- 
benskräften aber will sich A. K. Emmerick aussetzen. Gerade unsere heu- 
tige Gesellschaft, die von einem geradezu verzweifelten Drang nach Erleb- 
nis und Amüsement geprägt43 ist, hätte in diesem radikalen Lebenskonzept 
ein Korrektiv: existentielle Wirklichkeitserfassung - und allein sie befriedet 
die Sehnsucht nach gelingendem Dasein - geschieht nur in rückhaltloser 
Hingabe und achtsamer Begegnung. Hingabe und Begegnung aber sind kei- 

38 Die körperlichen Zeichen hat A.K. Emmerick nicht intendiert. B. Overberg notiert: •Sie er- 
zählte mir (doch erst, nachdem ich sie gefragt und versichert, daß ich nicht aus Neugierde, son- 
dern zur Ehre Gottes fragte), sie hätte Gott gebeten, Er möchte ihr sein Leiden mitempfinden 
lassen, aber nie um die äußerlichen Male. Daß Gott ihr diese gegeben, darüber hätte sie sich 
mehrmalen gegen Gott beklagt, hätte aber keinen Trost erhalten. Auf meine Antwort, Gott 
würde gewollt haben, sie sollte sich mit seiner Gnade begnügen, sprach sie...: •Das hat er auch 
gesagt." (Akten, 70). 
39 Zu dieser Frage vgl. Salmann, Gnade, 333-335. 
40 Vgl. G. Greshake, Der Preis der Liebe. Besinnung über das Leid. Freiburg 1977. 
41 Akten, 105. 
42 Wesener, 153. 
43 Vgl. u.a. U. Beck / E. Beck-Gemsheim, Riskante Freiheiten. Frankfurt/M., 1994; N. Post- 
man, Wir amüsieren uns zu Tode. Frankfurt/M. 1985; G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. 
Frankfurt/M., 1995; A. Giddens, Konsequenzen der Moderne. Frankfurt/M., 1995. 



Michael Bangert 118 

neswegs passive oder gar regressive Vorgänge: Anna Katharina Emmerick 
bleibt im Rahmen ihrer durch Krankheit eingeschränkten Möglichkeiten 
hochaktiv, z.B. in bezug auf ihre schwierige Schwester Gertrud, deren 
quälende Gegenwart sie nicht einfachhin erträgt, sondern liebevoll gestal- 
tet.44 Die radikale Hingabebereitschaft mindert zudem ihre Fähigkeit zu 
nüchterner Wirklichkeitserfassung nicht; häufig äußert sie eine klare Kritik 
an der Situation der Kirche und der Kleriker, sowie an gesellschaftlichen und 
sozialen Mißständen.45 Die gebräuchliche Bezeichnung •Dulderin" ist für 
die Emmerick daher nur sehr begrenzt sinnvoll, da allzu leicht eine Bedeu- 
tungsverschiebung in Richtung von Phlegma oder Teilnahmslosigkeit ein- 
treten kann. 

Durch die Partizipation am Prozeß der Geschichte bleibt die Mystikerin 
nicht das inaktive und ausgelieferte Objekt übermächtiger Vorgänge. Sie ant- 
wortet auf die Herausforderungen und sucht sie zu gestalten, sei es im ma- 
teriellen Einsatz für sozial Marginalisierte oder im Miterleiden der Not 
büßender Sünder.46 Ihre Gestaltungskraft liegt in der liebenden Hingabe, 
theologisch gesprochen: in ihrer Opferbereitschaft für die Verlorenen; wo- 
bei sie über einen Geschichtshorizont verfügt, der sich nicht aaf einen Ge- 
genwartspunkt beschränkt, sondern die Leiden und das schuldhafte Versa- 
gen aller Zeiten mit einbezieht.47 Nimmt man diese Dimension ernst, so kann 
in der Person Anna Katharina Emmericks ein evolutiver Punkt der Moderne 
gesehen werden.48 Insofern ist auch die Rede Jean Guittons von der Ge- 
schichtsmächtigkeit Anna Katharina Emmericks gerechtfertigt! 

4. Christliche Spiritualität: Motor von Individuation und Freiheit 

(1) Mit der Wahrnehmung einer subjektiven Handlungskompetenz und einer 
eigenen Geschichtswirksamkeit ist - unabhängig von thematischer oder 
unthematischer Präsenz - ein wichtiges anthropologisches Konstitutivum 
der Moderne gegeben. Anna Katharina Emmerick kann als ein Mensch ver- 
standen werden, der nach Individuation strebt. Akzeptiert man die Subjekt- 
werdung als ein Ziel ihrer Existenz, so erschließt sich für viele Fakten ihres 
Lebens ein sinnvolles System. Zunächst: Die oben geschilderte Bereitschaft 

44 Wesener, 41 u. 283. 
45 Wesener, 150-153, 162-163, 295-296 u. 393. 
46 Akten, 11, 85-87, 88,95,98, 111, 160, 222 u. 301; Wesener, 76, 96, 115, 117, 167-169, 177, 
248-249 u. 391. 
47 Vgl. Akten 5-6, 30, 43-44, 47, 77 u. 80; Wesener, 249 u. 388. 
48 Im Sinne der •Chaos-Theorie" wäre in diesem Kontext auch die Rede von einem Bifurkati- 
onspunkt angemessen. Vgl. J. Briggs / F. D. Peat, Die Entdeckung des Chaos. München 1990, 
212-217. 



Entfremdet und entrückt 119 

zu liebender Hingabe setzt notwendigerweise ein gewisses Maß an Selbst- 
gewißheit voraus, um überhaupt eine wahrhaftige Haltung zu sein. Meister 
Eckhart sagt es folgendermaßen: •Nim din selbes war, und swä du dich vin- 
dest, da läz dich!"49 Eine Hingabe, die nicht weiß, was sie gibt, scheint sinn- 
los, denn der Umfang und der Wert des Hingegebenen ist dann ja unbekannt. 
So ist Anna Katharina Emmerick keineswegs eine ihrer selbst Ungewisse 
Person, ein zwar geistlich und medial begabtes, aber letzlich harmloses und 
unbedarftes •Frauenzimmer". Jedoch kann oder muß ihre Biographie •ge- 
gen den Strich" gelesen werden, um ihre Subjektwerdung zu entdecken. 

(2) Trotz ihrer rachitischen Erkrankung im Kindesalter und ihrer 
schwächlichen körperlichen Konstitution erweist sich die Emmerick als ge- 
schickte, fleißige Näherin und Weberin, die in der Lage ist, durch ihre Tätig- 
keit ein solches Guthaben zu erwirtschaften, das ihr eine sozial angesehene 
Heirat ermöglicht hätte, für die es durchaus Kandidaten gab.50 Sie zeigt In- 
teresse an schöner, geschmackvoller Kleidung.51 Zudem wird ihr eine wache 
und helle Intelligenz bescheinigt.52 Es handelt sich bei ihr offensichtlich um 
eine aufmerksame und nach Lebensgestaltung strebende Frau. Den Antrieb 
ihrer gestalterischen Kräfte verwirklicht sie jedoch nicht in ich-bezogener 
Weise; das aber heißt nicht, daß es diese Kräfte nicht gegeben habe. So hat 
sie beispielsweise im Kontext ihrer Tätigkeit als Hausnäherin ihre Kunden 
in biblischem Wissen belehrt und narrativ-theologisch unterwiesen. Ihre 
Kenntnisse der Hl. Schrift und der Tradition, die sie geradezu gierig durch 
nächtlich-heimliches Lesen erworben hatte, verschafften ihr in gewisser 
Hinsicht die Rolle einer •Lehrerin", was ihr eine ungewöhnliche Identifika- 
tionsmöglichkeit bot.53 In dieser Lehrtätigkeit zeigt sie ein hohes Maß an 
Modernität, denn sie wendet unbewußt die didaktische Methode an, die ei- 
ner der führenden katholischen Pädagogen ihrer Zeit, Bernhard Overberg, 
erst nach dem Scheitern mühseliger Versuche mit dem Auswendiglernen 
und Repetieren des Katechismus entwickelt: das Erzählen biblischer Ge- 
schichten.54 Trotz ihrer großen Unterschiedlichkeit bezeugen die Untersu- 
chungsberichte unisono, daß A. K. Emmerick zu einer meisterhaften Be- 
herrschung des erzählenden Wortes gelangte; nicht zuletzt davon wird die 
Faszination und Anziehungskraft ihrer Person ausgegangen sein. 

(3) Anna Katharina Emmerick versuchte ihre natürlichen Begabungen zu 
nutzen und auszubauen. Ihr Tun ist dabei stets auf die unprätentiöse Weiter- 
49 Zitiert nach: A.M. Haas, Nim din selbes war. Studien zur Lehre der Selbsterkenntis bei Mei- 
ster Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse. Freiburg/Schweiz 1971, 21. 
50 Wesener, 375-376; Akten, 83-85. 
51 Akten, 83. 
52 Akten, 157 u. 302. 
53 Akten, 157-159. 
54 J. Reinermann, Bernhard Overberg. In seinem Leben und Wirken. Münster 1829, 15-18. 



Michael Bangert 120 

gäbe des Erlernten und Empfangenen gerichtet. Dieser Dienst gründet nicht 
in freudloser Selbstnegation, sondern in der Suche nach dem innersten Kern 
der Person, nach dem Grund der Seele, der Gott selber ist.55 Die Mystikerin 
gewinnt Selbstand, indem sie keine persönlichen Gewinne - seien sie mate- 
rieller oder immaterieller Natur - hortet. Sie hemmt den Fluß des Lebens 
nicht durch selbstsüchtige Eitelkeit; d. h. sie verwirklicht eine der Grundop- 
tionen Jesu von Nazaret: •Wer sein Leben verliert, wird es gewinnen." Ein 
Lebensgewinn aber, der durchaus nicht nur spiritualisiert werden darf, - für 
Anna Katharina Emmerick fand er auch Ausdruck in geistlicher Führung 
und Lebensberatung. Daß sie sich zu einer spirituellen Autorität sowohl für 
Laien als auch für Priester entwickelte, war mit einem hohen sozialen Sta- 
tusgewinn verbunden. Die religiöse Formung und das religiöse Erleben hat- 
ten in dieser Hinsicht sicher einen emanzipatorischen Charakter. 

Illustriert wird diese Tendenz zu Eigenstand durch die Disposition ihrer 
biblischen Betrachtungen; so meditiert A. K. Emmerick z.B. in der Zeit zwi- 
schen Christi Himmelfahrt und Pfingsten die auf den Hl. Geist wartende Ver- 
sammlung der Jünger.56 Es ist jedoch von Anfang an kein äußerliches Zu- 
schauen, - sie involviert sich ganz selbstverständlich in dieses Geschehen. 
D.h. sie steht in unmittelbaren Kontakt mit den Jüngern und Aposteln und 
partizipiert am Pfingstereignis. In der Konsequenz dieser jährlich wieder- 
holten Meditation kann ein Selbstverständnis wachsen, in dem die eigene 
Person mit den Geisterfüllten der biblischen Tradition, den Aposteln und 
Propheten, konvergiert. 

(4) A. K. Emmerick entstammte einer abhängigen Kötterfamilie. Da die 
Zünfte und die Frondienste in Preußen erst im Jahre 1811 endgültig aufge- 
hoben wurden, liegt ihre soziale Herkunft fast am Ende der Skala von An- 
sehen und Reputation. Die Mystikerin begriff sich auch in diesem Kontext 
als ein Kind ihrer Zeit. Einer Zeit, die u. a. die Bauernbefreiung und die 
rechtliche Gleichstellung aller ankündigte und forderte. Lesen wir auch hier 
die Geschichte gegen den •frommen" Strich, so zeigt sich ein Individuum, 
das nach Freiheit, die sich in der unmittelbaren Gottesbeziehung konstituiert 
und entfaltet, strebt.57 Die Demut schränkt ihren Sinn für soziale Gerechtig- 

55 Diese Erfahrung der bergenden Gottesgegenwart zeigt sich beeindruckend in einem Gebet, 
das die Emmerick während der erniedrigenden und erpresserischen Untersuchung durch staat- 
liche Stellen sprach: •Mein Herr und mein Gott, mein Bräutigam, mein einziger Liebhaber, 
sieh, wie mich die Welt verkennt, wie mich die Menschen, die Dich, mein Herr Jesu, und Dei- 
ne Gunst nicht kennen, locken! In der Wahrheit und Tugend habe ich mich mit Dir verbunden 
und an beiden soll ich zur Verräterin werden! Lügen soll ich sagen und dafür meine Freiheit er- 
halten und damit Geld erkaufen! - Herr, es ist Dein Werk, ich bin jetzt am Ende, nimm Du den 
Faden auf und leite mich fort auf Deinen Pfaden." (Wesener, 352-353). 
56 Akten, 163. 
57 Vgl. u.a. Akten, 398. 



Entfremdet und entrückt 121 

keit keineswegs ein; vielfach wird konstatiert, daß sie sehr empfindlich auf 
Ungerechtigkeit und mangelnde Fürsorge reagiert.58 Der Vollzug der Einheit 
mit dem Geheimnis Gottes trägt für die Emmerick die Form des Leidens und 
ist darin eindeutig ein Geschehen von Individuation und Freiheit.59 Tragi- 
scherweise aber wird diese Frau gerade von den Vertretern des alten Systems 
regelrecht besetzt. Mehrfach äußert die Emmerick ihren Widerwillen gegen 
die scheinbar selbstverständlichen, unangekündigten Besuche von Adli- 
gen.60 Auf einer tiefer reichenden Ebene der Geschichtsinterpretation kön- 
nen die restaurativen Bemühungen ihrer Verehrer Diepenbrock, Brentano 
usw. in eins gesehen werden mit den entwürdigenden staatlichen Untersu- 
chungen: So unterschiedlich - oberflächlich betrachtet sogar konträr - sie 
waren, sie hatten denselben Erfolg: Entmündigung und Umdeutung der re- 
ligiösen Individuation eines Menschen, sowie dessen Entfremdung von sei- 
ner spirituellen Quelle! Mystisch begabte Frauen sind oftmals mit den ein- 
flußreichen gesellschaftlichen Gruppen in Konflikt geraten; das geschah vor 
allem wegen des Anspruches auf innere Autorität und theologische Kompe- 
tenz, sowie wegen der Nutzung einer neuen, unverbrauchten Sprache mit un- 
konventionellen Metaphern.61 In dieser Tradition steht wegen der Qualität 
ihrer Mystik auch Anna Katharina Emmerick. 

(5) In der spirituellen Prägung Anna Katharina Emmericks zeigt sich das 
weite Spektrum und die Freiheit der neutestamentlichen Charismenlehre.62 

Und in der reichen Vielfalt der Geistesgaben beansprucht sie einen eigenen 
Platz und schafft zugleich Raum für die Verwirklichung der Gaben eines je- 
den. Ihr selbst ist wohl zuallererst die Prophetengabe zuzuschreiben. Dabei 
tritt ihre prophetische Funktion vieleicht weniger in ihren Aussagen als in 
ihrer Existenz in Erscheinung. Fraglos hat sie ein Bewußtsein ihrer beson- 
deren Begabung und ihres speziellen Auftrages. Nimmt man den großen Bo- 
gen ihres Lebens wahr, ohne sich von den kleinen - mehr oder weniger spek- 
takulären - Details ablenken zu lassen, so zeigen sich einige Elemente, die 
eine biblische Prophetenexistenz kennzeichnen: Gegen alle Widerstände 
und Vernichtungsversuche bleibt sie ihrer inneren Richtung treu; sie verliert 
sich und die Botschaft ihres Gottes nicht. Und die ist so provokant, daß die 

58 Akten, 217,220, 224 u. 226. 
59 Vgl. P. Hünermann, Das religiöse Phänomen der Anna Katharina Emmerick im Umfeld der 
zeitgenössischen Theologie, in: Symposion I, 73-85, hier 83. 
60 Wesener, 100, 204, 438 u. 504. Diese taktlose Zudringlichkeit wird auch von anderen 
bemängelt (Akten, 357). Vgl. J. Sudbrack, Anna Katharina Emmerick - Eine theologische Be- 
trachtung, in: Symposion II, 97. 
61 Als Beispiele seien nur Mechtild von Magdeburg, Margareta Contraeta, Gertrud von Helfta, 
Katharina von Siena und Teresa von Avila genannt. 
62 U.a. 1 Kor 12,1-30. 



Michael Bangert 122 

etablierten Kreise nur mit Entschärfung und Zähmungsversuchen reagieren 
konnten. 

Gerade an ihrer bloßen Existenz lassen sich die Kernpunkte des christli- 
chen Weges ablesen: Die Zuwendung Christi ist nicht an den sozialen Sta- 
tus gebunden, die Nachfolge Christi muß sich leiblich konkretisieren und 
das Wort Gottes reicht zum Leben. Sie weiß sich auch als Mitglied einer nie- 
deren Sozialgruppe vom Herrn geliebt, sie nimmt die Herausforderung des 
körperlichen und seelischen Leidens liebevoll an und die Bedürfnisse ihres 
Leibes reduzieren sich auf ein Minimum. Dazu spricht eine große Nüch- 
ternheit aus dieser Existenzform; fast hat sie einen Zug von Entmythologi- 
sierung.63 Alle Äußerlichkeiten werden entlarvt und abgelegt. Anna Katha- 
rina Emmerick will damit die zentripetalen Kräfte der Christen stärken, die 
Veräußerlichung beenden. Ihr fragiler, kränklicher Leib wird zum Zeichen 
der Erlösung. Konkreter kann das Heil nicht werden. Die Emmerick selbst 
hat die Öffentlichkeit nicht gesucht, sie ist ihr nahezu schicksalhaft angetra- 
gen worden. Diese Unfreiwilligkeit ist ein wichtiges Kennzeichen proheti- 
schen Lebens. Vor allem in ihrer hingabefähigen Existenzweise bildet die 
Mystikerin eine Herausforderung. Darin ist sie ein Abbild des in die Welt 
entäußerten Gottes, der gezerrt, untersucht, beschämt, verurteilt, entstellt 
oder zum falschen Idol gemacht wird. Und sie ist weiterhin die Prophetin 
des Gottes, der durch all diese Widernisse treu zu seiner Leidenschaft für 
den Menschen steht. 

(6) Neben dieser Wahrheit ihrer Existenz verblassen ihre oftmals unange- 
messen hoch bewerteten Fähigkeiten wie Hellsichtigkeit, Telepathie, eksta- 
tische Verzückung oder magnetische Reliquienprüfung. Diese Begabungen 
entziehen sich aller wissenschaftlichen Erklärungsmuster; ihre Realität kann 
als gesichelt gelten, sie sind jedoch nur von tertiärem Rang. Derartige Fer- 
tigkeiten kommen in allen Kulturen vor. Religionssoziologisch handelt es 
sich um Urgestein menschlicher Frömmigkeit.64 Das Vorhandensein dieser 
Talente erinnert an Kräfte, die dem Menschen prinzipiell zugänglich sind, 
zugleich aber gilt es zu mahnen, sie vorsichtig zu behandeln. Es geht der 
Emmerick nicht darum, die Meditation zu üben, um diese Fertigkeiten zu er- 
langen. Sie lassen sich vermutlich doch nur als •Abfallprodukt" des zweck- 
freien Gebetes, der Kontemplation finden. Es geht ihr um eine ganzheitliche 
Grundhaltung des Gebetes, die alle möglichen spirituellen Phänomene 
zuläßt, sie zugleich ordnet und ausrichtet. Ebenso wie die körperlichen Er- 
scheinungen sind die Visionen und die Visionsberichte inhaltlich allzu stark 
gewichtet worden. Die Evangelien bzw. die Hl. Schrift insgesamt bedürfen 
keiner substantiellen Ergänzung. 
63 Vgl. Symposion I, 83-84. 
64 Vgl. W. James, The Varieties of Religious Experience. New York 1929. 



Entfremdet und entrückt 123 

Bei den Visionen Anna Katharina Emmericks sind neben der inhaltlichen 
Komponente auch andere Aspekte zu berücksichtigen. So hat eine Vision 
vor jeder anderen Bedeutung zuerst eine kommunikative Funktion. Wesent- 
lich ist, daß die Personmitte des Menschen - auf welche Weise auch immer 
- Kontakt zum Wort Gottes aufnimmt. Diese Botschaft wird in dem sprach- 
und weiselosen Geschehen der mystischen Begegnung existentiell begriffen. 
Das völlig Unfaßliche der •unio mystica" disponiert den betroffenen Men- 
schen zu einer neuen Gotteshermeneutik. In dieser neuen Form der Kom- 
munikation ist der Grund visionärer Kultur zu sehen und erst von hier aus 
erlangen Visionen eine Sinnhaftigkeit. Die Vermittlung des Erfahrenen be- 
darf der Sprache und der Bilder; dieser Vorgang aber bleibt gegenüber der 
Ursprungserfahrung sekundär. Die Mitteilungen Anna Katharina Emme- 
ricks sind also narrative Theologie, die nur dann Gültigkeit beanspruchen 
kann, wenn der entsprechende Verstehensrahmen eingehalten wird. Daß 
durch die Emmerickschen Visionen populärwissenschaftliche Ergebnisse 
angeregt wurden (z.B. die Ausgrabung des mutmaßlichen Wohnhauses Mä- 
hens in Ephesus)65, ist eher ein Randphänomen. Damit wird weder die Rich- 
tigkeit der visionären Kultur bewiesen, noch ist das ihre genuine Intention. 
Die Visionsbilder Anna Katharina Emmericks sind Ausdruck ihrer hohen 
Erzähl- und Imaginationskompetenz.66 Das innere Geschenk der Kontem- 
plation gibt sie an die gesamte Glaubensgemeinschaft weiter. Sie hat die 
Kirche begriffen als das , was sie von Anfang an war: eine Erzählgemein- 
schaft, die die Befreiung durch den Herrn erinnert. Den normativen Auftrag 
Jesu: •Geht und verkündet allen Völkern!" befolgt sie mit all ihren Talen- 
ten. Das zu tun ist eine Quelle tiefen Trostes für viele ihrer Mitmenschen ge- 
wesen. Wer lediglich die psychischen Sonderphänomene suchte, fand auch 
nur diese. Der wirkliche Lebenstrost aber liegt in ihrer Fähigkeit, das Evan- 
gelium in der konkreten Geschichte kommunikabel zu machen. 

Wie Anna Katharina Emmerick die imaginierten Bilder selbst qualifiziert 
und einordnet, zeigt ihre Maßgabe: •Ja, ich habe den Dienst des Nächsten 
immer für die höchste Tugend gehalten."67 Im Dienst für den Mitmenschen 
führt die Dülmener Ordensfrau während verschiedener Visionen überra- 
schend selbstbewußte Dialoge mit Gott. Sie erinnert den Herrn an seine 
Heilszusagen und an die Kreuzesleiden seines Sohnes.68 Sie appelliert nach- 
drücklich an die göttliche Barmherzigkeit, die abtrünnigen Sünder zu be- 
kehren. In ihrem Versuch, den Herrn an seine Güte zu erinnern, um die Sün- 
der zu retten, gleicht sie Abraham, der für die Stadt Sodom eintritt, um sie 

65 Vgl. P. Bamm, Frühe Stätten der Christenheit. München 1963, 149-165. 
66 Vgl. Wesener, A2-A5. 
67 Wesener, 167. 
68 Akten, 93. Vgl. Akten, 43 u. 89-90. 



Michael Bangert 124 

vor dem Untergang zu bewahren.69 In diesen visionären Disputationen arti- 
kuliert sich nicht nur eine profunde biblische Kenntnis, sondern auch das 
Wissen um den innersten Kern christlichen Erlösungsglaubens. Diese Form 
der mystischen Unterredung hat eine historische Parallele im Werk der hl. 
Gertrud von Helfta (1256-1302), deren Kommunikation mit Gott in weiten 
Teilen von einer großen Freiheit und einer unkonventionellen Direktheit ge- 
kennzeichnet ist.70 

(7) Ein anderer Anweg zur Visionswelt der Emmerick wäre die traditio- 
nelle Übung der Imagination, wie sie z. B. durch Ludolf v. Sachsen und in 
seinem Gefolge durch Ignatius von Loyola vorgelegt wurde. Ignatius emp- 
fiehlt, die abschweifenden Gedanken bei der Schriftbetrachtung so zu zü- 
geln, daß sie sich mit entsprechenden Details beschäftigen. Die frei fluktu- 
ierenden Seelenkräfte werden in den Exerzitien des Ignatius z. B. an die Zu- 
richtung der Szenerie gebunden.71 So soll der Betrachtende sich einen kon- 
kreten Ort wie einen Berg oder Tempel in all seinen Einzelheiten vorstellen. 
Das Ziel der Imagination besteht darin, die wanderlustigen Affekte auf Chri- 
stus hin zu bündeln. Die gesamten seelischen Potenzen des Menschen kön- 
nen auf dem kontemplativen Weg von Nutzen sein. Diese ganzheitliche Ge- 
betsform soll zum Gespräch mit Christus führen. Die Imagination ist also 
nicht weltfremd, abstrakt bzw. richtungslos, sie hat vielmehr dialogischen 
Charakter. Die Imagination des Gespräches fokussiert - nach der entspre- 
chenden Zurichtung - die Aufmerksamkeit zur Gänze auf den Herrn. Hier 
wird ein Raum der Stille eröffnet, in dem die bildlose Weise der Zuwendung 
Gottes geschehen kann. Der Beitrag des Menschen ist es, sich durch die Ima- 
gination zu sammeln und bereitzuhalten. Die Kraft der Phantasie, die Welt 
der vom Herzen induzierten Bilder, nutzt auch Anna Katharina Emmerick 
für ihre Meditation. Diese Gebetsform hat sie seit ihrer Kinderzeit gepflegt 
und stetig so sehr verinnerlicht, daß diese jederzeit spontan von ihrem See- 
lengrund aufsteigen konnte und sie gleichsam überfiel. Durch diese zum Ha- 
bitus gewordene Betrachtung war die Mystikerin stets offen und bereit für 
die Zuwendung Gottes. Die internalisierte Übung der Imagination hält den 
Menschen permanent in der Präsenz der Hl. Schrift. Da die biblischen Er- 
zählungen sich so frei entfalten, können sich ihre geistliche Tiefendimension 
und die Heilkraft ihrer Bilder entfalten. 

69 Vgl. Gen 18,22b-33. 
70 Vgl. G. Jaron Lewis, Das Gottes- und Menschenbild im Werk einer mittelalterlichen Mysti- 
kerin. Überlegungen zu Gertrud von Helfta, in: Gottes Nähe. Festschrift für Josef Sudbrack. 
Hrsg. v. P. Imhof, Würzburg 1990, 62-78. 
71 Zum folgenden vgl. Ignatius von Loyola, Die Exerzitien. Nr. 47 u. 66-71. 



Entfremdet und entrückt 125 

4. Ausblick 

Anna Katharina Emmerick hat aus den Quellen der mystischen Tradition ge- 
schöpft und diese mit ihrer Existenz für ihre Zeit aufbereitet. Im Sinne von 
Johannes Tauler (gest. 1360) ist sie daher keine •Lesemeisterin", die kogni- 
tiv über Erkenntnis und Liebe handelt; sie ist vielmehr eine •Lebemeisterin", 
die das Eigentliche und Notwendige tut: •Was aber ist nun dieses eine? Die- 
ses eine besteht darin, daß du erkennst dein Nichts, das dein eigen ist, er- 
kennest, was du bist und wer du aus dir selber bist. Um dieses eine hast du 
unserem Herrn solche Angst eingeflößt, daß er Blut geschwitzt hat.... Beuge 
deinen stolzen Sinn unter (des Heilands) Dornenkrone, und folge deinem ge- 
kreuzigen Gott mit unterworfenem Gemüt nach, in wahrer Selbstverkleine- 
rung jeder Art und Weise, innen und außen, da dein Gott so zunichte ge- 
worden ist, von seinen (eigenen) Geschöpfen verurteilt und gekreuzigt wor- 
den ist und den Tod erlitten hat. Auf solche Weise sollst du dich geduldig 
leidend und in aller Demut seinem Leiden nachbilden und dich ihm einfü- 
gen. ... Auf solche Weise sollst du das heilige Leiden unseres Herrn üben 
und betrachten und darauf bedacht sein, daß es lebendige Frucht in dir 
bringe."72. Häufige Erwähnungen und die starken Lesespuren in einem Ge- 
betbuch aus ihrem persönlichen Besitz belegen, daß die Emmerick mit be- 
sonderer Vorliebe die Schriften dieses großen geistlichen Lehrers gelesen 
hat.73 Von Taulers nüchternen und bedächtigen Weisungen ist sie nachhaltig 
beeinflußt. Als eine Frau, die im Strom dieser Tradition steht, ist sie zu be- 
urteilen. Und nur als solche kann sie auch für unsere zeitgenössische Fröm- 
migkeit fruchtbar sein. 

72 Johannes Tauler, Predigten, iibertr. u. hrsg. v. G. Hofmann. Einsiedeln 1979, Bd. II, 
389-393. 
73 Wesener, 244, 251, 252, 264 u. 455. 




