IM SPIEGEL DER ZEIT

Leben ist ein todliches Geschift

Gedanken zu einer Kultur des Abschiednehmens*

Es geht in kein Bild hinein ...

Ein Geburtstagsbild: Ich feiere Geburt und Leben; eine Geburtstagskerze brennt. Ich
lache ...
Ein Totenbild: Ich trauere neben einem Toten; die Sterbekerze brennt. Ich weine ...

Vor nicht langer Zeit hatte ich Geburtstag. ,,Mir zur Feier* ~ unter diesem Rilke-
wort wollte ich den Tag begehen. Am Nachmittag sa} ich am Bett eines Toten, der
in den Morgenstunden gestorben war. Statt Geburtstagskerze: die Kerze des Todes.
Statt Geburtstagskerze? Als Geburtstagskerze? Uber dem Bett des Toten ein riesi-
ger, etwas luftarmer Luftballon mit dem Schriftzug: ,,Happy birthday*, verblicben
von seinem letzten Geburtstag vor einem Vierteljahr. Mein Geburtstag? Sein Ge-
burtstag? Sein Todestag als Geburtstag?

Geburtstag — Todestag — Geburt — Tod: Das geht in kein Bild hinein. Nicht zu-
sammen in ein Bild. Und zugleich: beides anwesend, prisent — unvermischt und un-
geteilt.

Jeder Sterbende bietet uns ein Unbild an: Leben und Tod — zugleich in einem
Raum. Irritation fiir uns, die wir dabei sind: hier geschieht etwas jenseits von Spra-
che und Benennbarem. Wo wir im Leben Abschied nehmen (nicht nur in Todes-
stunden), begegnen wir einem Unbild: unser gewohntes Bild, das wir von uns und
von dem, was uns umgibt, haben, ist beschidigt, stimmt nicht mehr, ist zum Unbild
geworden.

Am Todestag meines Vaters, als ich an seinem Leichnam stand, trug seine tote
Hand noch die Armbanduhr: Der Sekundenzeiger ging Schritt fiir Schritt. Der Tod
und die fortschreitende Zeit: wer ist Sieger?

Als ich Kind war, war es noch iiblich, daB Trauernde an Gribern schwarz ver-
schleiert waren. Ein schones Zeichen: Jeder ganz bei sich, allein in seinem Schmerz
und zugleich getragen von einer Gemeinschaft, die Respekt hatte vor dem Allein-
sein aller angesichts des Todes. Der Tod kennt keinen Konsens, keine Eindentigkeit,
er ist kein Mannschaftsspiel. Das macht es so schwer, dariiber zu reden. Uber mich
muB ich reden, wenn ich {iber den Tod reden will. ,,Ich* bin mehr als jedes Bild. Das
geht in kein Bild hinein ...

* Wenig verdnderte Fassung eines Vortrags beim XX. Internationalen Kongref fiir Pflege-
berufe am 20. 10. 1996 in Salzburg.



Im Spiegel der Zeit 141

Die Unbilder des Todes: Da geht etwas nicht mehr ins Bild hinein. Oft wissen wir
nicht, was dieses ,,etwas® ist. ES stimmt so einfach nicht... Und wir strengen uns an,
daB ein neues Bild wird. Wir miihen uns, uns wieder ins Bild zu bringen, im Bilde
wollen wir sein, im Gewohnten, Verfiigbaren, Habbaren. Und wir werten und be-
werten, wir reden — rufen die Sprache in Prosa, um den Rahmen des Bildes wieder
zu schlieBen: zu einem Bild, das wir Wirklichkeit nennen. Ich sage ,,nennen‘: Denn
in unserem Sprachgebrauch — dort wo wir sprechen — ist Wirklichkeit immer Inter-
pretation von Wirklichkeit: gedeutete, bildfahig gemachte Wirklichkeit. Wir wollen
sagen konnen, wie ES ist.

Vieler Menschen Leben ist ein einziger und ununterbrochener Kampf ums Bild,
weil uns das Unbild in einen Raum von Weite und Sprachlosigkeit fiihrt, der nur
noch zu bestehen ist. Und es wird wohl so sein und so sein miissen, da wir mit Bil-
dern leben, wenn wir der Dinge, die uns umgeben, habhaft werden wollen. Was man
haben kann, hat einen klaren Namen und geht ins Bild. Im Haben und Benennen
wird die Welt fiir mich — auch ich (mit meinem Namen) fiir die Welt — verfiigbar.

Jetzt hab’ ich ES.
Hat Du ES wirklich oder hast du dich getduscht? Manchmal riecht es nach Ab-
schied, bevor er da ist ...

Oft verweigern wir uns diesem Ringen, das gleichzeitig so notwendig wie vergeb-
lich ist, und betiuben den Impuls zur eigenen an die Grenze fiithrenden inneren See-
lenarbeit.

Kennen Sie die Unkultur eines ,,Es wird schon wieder”?: Verweigerung, in eine
Frage hineinzuleben, auf die es keine Antwort gibt, Flucht in ein ,,morgen®, das nie-
mals sein wird. Viele fiirchten sich, einer Verantwortung zu begegnen, die allein der
dunklen Quelle des Herzens entspringt — dunkel und namenlos, zugleich eindeuti-
ger als jeder Paragraph.

Ein kleines Midchen ist gestorben. Zehn Jahre alt wurde Karolin. Schwerst gei-
stig- und korperbehindert war sie ein Leben lang, taub und blind. Die Eltern tranern
sehr. Menschen wollen trosten: Sie legen iAar Bild iiber diesen Tod und sagen: ,,Jetzt
ist sie erlost®. Ich miBtraue solchem Wort. Ist doch vor allem der erldst, der so
spricht. Er ist ,erlost®, sich der Weite des Todes und des unverstandenen Lebens zu-
gleich zu stellen. Er ist erldst, auf nicht Verstandenes und nicht Verstehbares
schauen zu miissen: Betdubung von Frage und Hilflosigkeit mit einer Formel, die
Eltern und Freunde nur verletzen konnte. Am Grab spricht der Seelsorger, der On-
kel des Midchens, auch von Erlosung: Von der Liebe spricht er, die das behinderte
Kind zehn Jahre zum Leben erlost hat.

Nicht der Tod erlost, sondern die Liebe. Das ist es, was die Sehnsucht sucht: Er-
16sung zum Leben. Sehnsucht strebt an die Wurzel unseres Seins, dorthin, wo es
kein Haben mehr gibt, dorthin, wo ich bin, ganz bin, ganz bin, alles bin, weil es
nichts dazuzugeben gibt, was mein Sein und meinen Grund iibersteigt. Wo ich zu-
gleich leer bin, weil nichts mehr wegzunehmen ist.



Im Spiegel der Zeit 142

Was bleibt iibrig von dir, wenn du Abschied von all dem genommen hast, was du
nicht bist? Vielleicht klingt es wie ein Widerspruch, wenn ich sage, in den
Stunden meines Lebens, die ,,Abschied* heiBen, bin ich in besonderer Weise mir
nahe.

Du gehst — ich bleibe. Ich gehe, lasse zuriick, und nehme mich mit. Du bist tot —
ich lebe. Es édndert sich - und ich bin und werde ... : Schmerzen der Geburt.

Anfang und Ende: Endlich beginnen. End-lich leben . Endlich leben.

Unser Leben ist durchzogen vom goldenen Faden des Abschieds, gleichsam vom
Ariadnefaden, der — oft unter unséglichen Schmerzen und im heftigen Kampf — mich
immer wieder in die Mitte meines Seins fiihrt, dorthin, wo ich alles Haben aufgebe,
aufgeben muf, um nur mehr zu sein. ,,Mein Gott, warum hast du mich verlassen.*
Und dennoch bin ich — von Gott verlassen und zugleich gesegnet. Denn ich bin.

Ein Weg des lebendigen Kampfes: Man kimpft niemals mit dem Tod, sondern
immer mit dem Leben und seinen Bildern. Wollte ich jetzt sagen, was dieses ,,Sein*
ist, ich ginge wieder ins Bild hinein, machte das Sein zu Habbarem. Ich kann nicht
sagen, was ,Leben” meint. Unser Leben sprengt den Rahmen und das Erwartete:
den Rahmen eigener vertrauter Beheimatung, den Rahmen vertrauter Vorstellungen,
wie ,,ES“ zu sein habe und den Rahmen vertrauten (weil vorgefertigten und abge-
schlossenen) Wissens.

Wir weigern uns, anzuerkennen, daf3 wir immer eine leere Seite unseres Lebensbu-
ches vor uns haben.

Als ich einmal mit einem sehr kranken jungen Freund zusammensaf, fuhr mir der
Satz heraus: ,,Stefan, das Leben ist doch eine einzige Frage.” ,Jetzt redest du wie
ein Pfarrer”, meinte er. ,,Das Leben ist keine Frage. Das Leben ist das Leben, sonst
nichts.” Sonst nichts!

Gelebt sein will es — nicht definiert (lat.: finis = Grenze), nicht durch Sprache und
Bild eingeengt und begrenzt. In Grenzen leben wir allemal. Und es ist uns anheim-
gestellt, ob wir uns ein Leben lang iiber unsere Angst, zu kurz zu kommen, mit den
Grenzen beschiftigen, um endlich das Leben ,,ins Bild* zu bekommen, oder ob wir
uns nach innen wenden, hin zur Mitte und zum Kern, um bei uns zu sein und zu le-
ben.

Eine meiner tapfersten Patientinnen war eine etwa fiinfzigjihrige Frau. Sie war
geldhmt vom Hals ab nach unten und muBte maschinell beatmet werden. Sie lag auf
der Intensivstation bereits 27 Jahre (1), als ich sie kennenlernte.

Wie reagieren Sie jetzt? Es entsteht in Thnen ein Bild, ein schreckliches Bild: So
darf es nicht sein. Das ist furchtbar. Was tun Sie? Sie gehen an die Grenzen, an den
Rand des Bildes, noch dariiber hinaus, dorthin wo ,,es auch ist. Kein Leben mehr!

Doch diese Frau lebte intensiv. ,lch habe gerne gelebt®, sagte sie wenige Tage
vor ihrem Tod zu mir. Sie lebte in Grenzen, innerhalb ihrer engen Grenzen, und sie
fiillte sie mit sich. Sie gab nicht auf, sie gab sich hin.



Im Spiegel der Zeit 143

Ich kannte auch ihre Trinen. Es waren Trinen, die nicht verweigerten, Trinen,
die sehr wohl den Schmerz kannten und die dennoch inmitten der Traner und des
Schmerzes das Leben fanden: ,,Ich habe gerne gelebt.”

Das geht in kein Bild hinein, wie anch die Tatsache, daB bei ihrem Trauergottes-
dienst in der Krankenhauskapelle hundertfiinfzig Freunde nnd Géste waren, um von
einer dreiBig Jahre vollig geldhmten Fran Abschied zn nehmen.

Eine Frau im Miinchner Johanneshospiz liegt im Sterben. Und immer, wenn der
Schmerz zu groB wird, zieht sie einen kleinen Goldring vom Finger und hilt ihn fest
in der Hand. Diese Geste scheint zu helfen. Dieser Ring trostet sichtlich. Anf meine
Frage, was das Geheimnis dieses Rings sei, meint sie lachelnd: ,Herr Pfarrer, die-
ser Ring ist etwas ganz Besonderes: als junge Frau habe ich ihn mir einmal selbst
geschenkt.*

Wann haben Sie sich das letzte Mal selbst einen Goldring der Trene an den Fin-
ger gesteckt, einen Ring, der sagt, daf} das Sein selbst kostbar ist, einen Ring, der
Sie bis znm Tod und im Tod in Treue begleiten soll? Versuchen Sie doch einmal
das Treneversprechen zwischen Ehelenten sich selbst zuzusprechen:

Ich nehme mich an. Ich will mich lieben, achten und ehren, solange ich lebe,
bis mich der Tod in den letzten Abschied fiihrt.

Treue nach innen — ein Weg der vielen Abschiede bis an die Grenzen meines To-
des: zngleich voller Uberraschungen. Ein Leben wird so sicherlich nicht leichter.
Ein leichtes Leben hat uns auch niemand versprochen. Aber das Leben beginnt dort
zu lenchten, wo du in Treue deinem Herzen Raum und Weite gibst — auch im
Schmerz, in der Trauer, in Stunden des Abschieds von allem, was Menschen haben
konnen. Lenchten will das Leben — nicht beleuchtet sein. Wie gerne setzen wir uns
ins rechte Licht, reden iiber uns, geben etwas dazn, was wir nicht sind, um ein ,,gutes
Bild zn machen*.

Am Tag des Begribnisses seines an Aids verstorbenen Freundes sagt dessen Le-
benspartner zu mir: ,,Als in der schlimmsten Zeit der Pflege meines Freundes alle
Eitelkeiten von nns abgefallen waren: nichts konnte uns mehr halten zu leben und
zu lieben.*

Als alle Eitelkeiten abgefallen waren: ein Unbild war geworden. Nichts galt es
mehr darzostellen. Applans war nicht gefragt. Ins rechte Licht zu stellen gab es
nichts. ,,Nichts konnte uns mehr halten, zn leben und zu lieben.*

Die Liebe: ihr Geburtsort ist nicht die Begrenztheit eines verfiigbaren Bildes. Die
Worte des Habens und der Bewunderung sind nicht Worte der Liebe. Das ist Selbst-
verliebtheit: Liebe zu einem Bild, das wir uns von uns selber machen.

Liebe wacht auf und beginnt zu leuchten, dort wo scharfe Konturen zerstort sind:
wo Eitelkeiten sterben und Rechtfertigungen schweigen.

Solcher Weg ist Lebensweg, ein langer Weg, ein Weg der Schmerzen und der
Trauer.



Im Spiegel der Zeit 144

Als ich Klaus wenige Wochen vor seinem Tod besnchte, fand ich ihn in seiner
Wohnung in einem Scherbenhaufen vor: Sein Biicherregal war zusammengebro-
chen, als er zo rdumen begann, um sich von seinem Uberfluf des Habens zu tren-
nen. Ich wollte aufrdumen, ihn vom Zusammenbruch befreien. ,.LaB nur, es muB so
sein — sagte er. Und er zwang mich, ganz wach hinzuschauen auf Zusammenbrnch
— ohne zn verindern —, anf Znsammenbruch eines Regals und eines Lebens. Und anf
meine Ohnmacht — meine Schmerzen.

Aunch hier ein Unbild: Nicht begreifbar (hier ganz konkret: ,,La8 deine Finger
weg!“), mich und ihn in Haltung zwingend: in die rechte Haltung des Ertragens, des
Lassens, des nicht Verinderns.

Halrung eines wachen und aufmerksamen Bleibens — Haltung von Hingabe an das
Unvermeidbare.

Dort, wo das Bild versagt und die Sprache schweigt, dort wache ich auf, wenn ich
bereit bin zum Bleiben. Im wachen Nichttun kann ich all das zn mir zuriickholen,
was ich bin. Was ich nicht bin, muB ich lassen. Ohnmacht. Und oft wird am Ende
ein Lacheln,

Klare Augen und ein Licheln — aus einem geschundenen und vergehenden Kor-
per. Ein Unbild, das mir aus meinem Begleiten Schwerstkranker wohl vertrant ist.
Lécheln und Trinen zugleich: Geburt und Tod; ein Unbild der Irritation.

Klans hatte am Ende seines Lebens Tagtrinme, Visionen im Zustand des
Wachseins. Immer wieder — so erzihlte er mir — erschienen dunkle Gestalten an sei-
nem Bett. Stunden grofter Einsamkeit. Denn immer, wenn er Kontakt anfnehmen
wollte, entzogen sie sich ihm und lieBen ihn im stummen Leiden an sich selbst
zuriick. Und Klaus war bereit, diesen Weg weiterzugehen. Eines Morgens rief er
mich an, ich solle sofort kommen, etwas Besonderes sei geschehen. ,,Sie waren wie-
der da“, sagte er, ,,and hente sprach mich einer an mit den Worten: Komm, Klaus,
laB uns ein wenig miteinander weinen.“ Als Klans erzihlte, lachte und weinte er zu-
gleich. Trinen und ein Licheln feierten Hochzeit: bekannten sich in Treue zneinan-
der an der Grenze znm Tod.

»Komm, lal uns ein wenig miteinander weinen*: ein solcher Satz geht in kein
Bild hinein. Trinen sprengen jeden Rahmen. Haben wir deshalb vor Trinen soviel
Angst? Ziehen wir deshalb unsere Weinerlichkeit den Trinen vor? Weinerlichkeit,
die sagt: Es ist nicht mehr so, wie es war ... Wie war es denn? Ein gemachtes Bild
gab uns Sicherheit. Weinerlichkeit will Bilder retten, eine Wirklichkeit, die viel-
leicht niemals so war, wie wir meinten: Bilderwirklichkeit.

Das konnte Kultur einer Sterbebegleitung sein:
» Komm, laf} uns ein wenig miteinander weinen ..."

Nicht um Weinerlichkeit geht es, sondern um eine Solidaritit im Tragen von
Schmerzen. Vielleicht konnte man hier anch eine menschenfreundliche Kultur von
Seelsorge und von Kirche ableiten: Schwiche fiireinander haben, zeigen, teilen,



Im Spiegel der Zeit 145

mitgehen, mitbeten, aushalten, daB Leben wesentlich auch die Form des Leides
kennt — auch das zeitliche Leben von ,,Kirche®. Das Leben geht in kein Bild hinein
und Kirche wird sich immer demiitig als ,,Bild“ begreifen miissen. Wo Trinen
flieBen, dort beginnt das Leben in Flu zu kommen, feste Bilder zu iibersteigen und
in das Geheimnis zn fiihren, das wir Gott nennen.

Als Christen kennen wir die Gottesgestalt des gekreuzigten Christus: es ist ein
Unbild. Der gemordete Gott, der gekreuzigte Retter, durchkreuztes Leben. Ein Gott,
der sich entzieht und der bleibt zugleich. Ein an das Kreuz genagelter Gott, der, wie
es in der Litargie heiBt: ,,... sich aus freiem Willen dem Leiden unterwarf. Ein Gott
— an das Kreoz genagelt —, der jedes Bild durchkreuzt und der zugleich Garant fiir
Zukunft ist, die sich nicht festnageln 1dBt. Es ist die Gestalt des Christus, der auch
noch als Auferstandener spricht: halte mich nicht fest. (Joh 20,17) Das Kreuz als
grofies Plus (,,+), als ,und“, das die scheinbar getrennten Gegensitzlichkeiten un-
seres Lebens zusammenzufihren vermag: Tod und Leben, Abschied und An-
kunft ...

Immer wieder will unser Glaube zum Bild werden, zum religiésen System, in das
ich mich hineinbegeben kann in meiner Suche nach religiser Sicherheit. Einem sol-
chen System gehdrt das ,,entweder — oder*. Solches Bild wird mich verlassen, wenn
Abschied mich verstummen l4Bt: ,,Mein Gott, warum hast du mich verlassen.” (Mk
15,34) Ich allein in Totenstille ...

»Halte mich nicht fest“: In das Unbild Gottes, in den gekreuzigten Christns, kann
ich mich nicht hineinbegeben wie in ein bergendes Haus. Es gibt keine Tiire dort-
hin und hier gibt es kein Dach mehr, das mich schiitzt. Aber hingeben darf ich mich,
hineingeben in das Geheimnis, das jedes Bild iibersteigt, in das Geheimnis von Tod
und Leben, das grole dsterliche Unbild, das wir Gott nennen. Hingabe an die Liebe,
die sagt: Du sollst Dir kein Bildnis machen (Gen 20,4).

Ich bezweifle, ob der Satz: Gott liebt mich, wie ich bin, ausreichend ist. Weil auch
dieser Satz ein ,,Bild“ voraussetzt: ,,wie ich bin“.

»»...wie ich bin"“ — dieser Halbsatz ist Beschreibung und Wertung. Vor allem Ent-
wertung.

Gott liebt nicht ein Bild von mir: Gott liebt mich, weil ich bin. Gott liebt mich,
damit ich bin.

Und diese Liebe Gottes geht mit auf den Grund meines Todes, den letztmdglichen
Zeitpunkt, an dem ich aufgeben muB, ein ,,Bild* von mir zu haben. Gottes Liebe gilt
»von Angesicht zo Angesicht” (Liturgie), wo es kein Bildnis mehr gibt.

Jeder Sterbende bietet uns ein Unbild an: Leben und Tod — zugleich in einem
Raum. Irritation fiir uns, die wir dabei sind: Irritatiion, die uns in Leblosigkeit er-
starren 140t oder lebendig in Bewegung bringt.

Nicht das ,Richtige” konnen wir tun, nur mehr das Rechte, das, was uns ent-
spricht. Unser Sein will antworten — in der Sprache der rechten Geste.



Im Spiegel der Zeit 146

Es ist letztlich nicht mehr wichtig, was wir tun, sondern daf3 wir ES tun. Tun!

ES? Was ,,ES* ist, entzieht sich der Sprache, wird sichtbar werden. Ich weil} es vor-
her nicht.

Als ich Klauns die Krankensalbung spendete, lag er anf einer Bodenmatratze, zu
schwach, om anfstehen zu konnen. Und mir blieb nichts anderes iibrig, als mich zn
ihm zu legen. Und alles, was vorgefertigt war, versagte. Das Geschehen des Gebe-
tes, der Beriihrung und der Salbung geschah ,,wie von selbst®.

In der Hingabe geschieht ES ,,wie von selbst™. Der Gedanke ging mir durch den
Kopf: Ja, hier ist Gott gegenwirtig, hier auf dem Boden, hier in der grofiten Tiefe,
die ein Mensch einnehmen kann. Und ich konnte mich nur noch in eigener Geste
dazugeben, selbst betend hingeben, hineingeben in dieses Unbild des Sterbens, ES
geschehen lassen.

Dort, wo wir Bilder verlassen, weil das Unbild von Leben und Tod uns ergreift,
dort vollzieht sich das Leben von selbst: dort horen wir anf zu machen, dort finden
wir giiltigen Ausdruck unseres Seins, dort finden wir — von der eigenen Geste er-
griffen — Gestalt: unerwartet, iiberraschend, jetzt giiltig, nicht bewahrbar und nicht
wiederholbar. ,,Halte mich nicht fest!* Geburtsort der matigen Tat.

Ein junger Mann beim dem Begribnis seiner Mutter: wihrend der Ansprache und
spiter beim Abschied am Grab: er geht in die Hocke und verweilt in solcher Gestalt.

Ja, so ist es, denke ich mir. Der Tod ist grof3.

Was ich erschiittert sah, war Hingabe an den Schmerz und die verwundete Liebe,
war Hingabe an den ganz personlichen Ausdruck des Seins. Da fand ein tranernder
Sohn zn seiner Gestalt: Er lieB sich in die Knie zwingen. Wirklichkeit in einer Le-
bensgeste, die jedes Bild iibersteigt.

Das wohl mutet uns jeder Abschied zu: er fiihrt uns in eine Gestalt, die oft iiber-
raschend neun ist, nnerwartet. Das kann Angst machen. ,,Was ist los mit mir?* Sol-
ches geschieht moglicherweise in der dunkelsten Stunde unseres Lebens, in der Er-
fahrung von Verlassenheit; aber zugleich kann es die Stunde sein — wer vermag es
zu sagen -, in der wir uns selbst am nichsten sind.

Im Gespréich — rund um den Tod - reden wir oft von den ,.kleinen Toden®. Ich
mag solches Wort nicht. Im Reden von den ,.kleinen Toden* nehmen wir dem Tod
die Macht. Der Tod ist niemals klein; er ist grofl, machtvoll und einmalig. Wir ster-
ben nicht, wir nehmen Abschied. Auch das reicht.

Die vielen Abschiede unseres Lebens: sie iiben uns ein, mit etwas weniger Bildern
zu leben, sie fithren uns der Wirklichkeit néher, die keine Sprache mehr braucht. Es
sind Unbilder, die unser Verhaftetsein an Vorstellungen auflosen.

Auflosung all dessen, was wir uns vor Augen stellen, vorstellen, womit wir das Le-
ben verstellen. Auflosung. Erlosung.

Der Tod ist eine Tatsache. Wer vollbringt die Tat? 1lm endgiiltigen Sterben, in dem
mein eigener Tod sich als ,,die” grole Geste vollziehen wird, nehme ich von allem
Abschied, von jeder Bildhaftigkeit des Seins, von jeder Frage, von jedem Sagen, so-
gar von dem Satz: Jetzt sterbe ich. Geburtstunde ,.,ewigen Lebens*.



Aus dem Leben der Kirche 147

Und wenn ich selbst im Sarg liegen werde, dann werde ich ein Unbild sein fiir an-
dere.

,.Leben ist ein todliches Geschaft.
Die Uberschrift ist angelehnt an ein Zitat von Helmut Heissenbiittel, der unter der
Uberschrift ,,Einfache Sitze* geschrieben hat:

., Bliihen ist ein todliches Geschdift.
Ich habe mich damit einverstanden erklirt. Ich lebe.
Thomas Schwaiger, Miinchen

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Auf dem Weg sein: Stehenbleiben*

Der Weg fingt ja gut an! Stehenbleiben — wie soll man da vorankommen? Stehen-
bleiben und innehalten — doch, der Weg fangt gut an. Nur so kann er gut werden.
Nur so wird aus unserem tastenden Umherwandern ein Weg.

Erinnern wir uns an zwei biblische Weggeschichten, an zwei der grofen nach-
Osterlichen Unterwegsgeschichten des Evangelisten und Historikers Lukas.

Die Emmaus-Jiinger

Da wandern zwei von Jerusalem fort. Nach dem Sabbat, am ersten Tag der Woche,
sobald fiir Juden Bewegung wieder erlaubt ist, setzen sie sich in Bewegung und lau-
fen fort. Fort aus Jerusalem, dieser furchtbaren Stadt, die ihren Herrn und Konig ge-
kreuzigt hat. Die Schatten der schrecklichen Ereignisse umwolken Herz und Sinne
der zwei Ménner. Die Dunkelheit hilt sie gefangen. Hoffnungen sind zerbrochen,
Ideale aufs grausamste enttiuscht, das eigene Leben bedroht. Fort. Weg von dieser
Stadt. Nur weg.

So laufen sie also. Thr Weg hat ein Ende: Emmaus. Da sind sie zu Hause. Das ist
erreichbar. Ihr Weg hat ein Ende, aber kein Ziel mehr. Das Ziel ist in unerreichba-

* Vortrag bei der ,, Kunst-Wander-Woche* vom 3.-8. 10. 95 in Gnadenthal. Das Thema der
Woche lautete: ,,Auf dem Weg sein®. Der hier abgedruckte Impuls gibt zugleich einen Einblick
in den Verlauf eines ,,Stillen Wochenendes* im Haus der Jesus-Bruderschaft in Gnadenthal.





