
Aus dem Leben der Kirche 147 

Und wenn ich selbst im Sarg liegen werde, dann werde ich ein Unbild sein für an- 
dere. 

•Leben ist ein tödliches Geschäft". 
Die Überschrift ist angelehnt an ein Zitat von Helmut Heissenbüttel, der unter der 
Überschrift •Einfache Sätze" geschrieben hat: 

• Blühen ist ein tödliches Geschäft. 
Ich habe mich damit einverstanden erklärt. Ich lebe." 

Thomas Schwaiger, München 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Auf dem Weg sein: Stehenbleiben * 

Der Weg fängt ja gut an! Stehenbleiben - wie soll man da vorankommen? Stehen- 
bleiben und innehalten - doch, der Weg fängt gut an. Nur so kann er gut werden. 
Nur so wird aus unserem tastenden Umherwandern ein Weg. 

Erinnern wir uns an zwei biblische Weggeschichten, an zwei der großen nach- 
österlichen Unterwegsgeschichten des Evangelisten und Historikers Lukas. 

Die Emmaus-Jünger 

Da wandern zwei von Jerusalem fort. Nach dem Sabbat, am ersten Tag der Woche, 
sobald für Juden Bewegung wieder erlaubt ist, setzen sie sich in Bewegung und lau- 
fen fort. Fort aus Jerusalem, dieser furchtbaren Stadt, die ihren Herrn und König ge- 
kreuzigt hat. Die Schatten der schrecklichen Ereignisse umwölken Herz und Sinne 
der zwei Männer. Die Dunkelheit hält sie gefangen. Hoffnungen sind zerbrochen, 
Ideale aufs grausamste enttäuscht, das eigene Leben bedroht. Fort. Weg von dieser 
Stadt. Nur weg. 

So laufen sie also. Ihr Weg hat ein Ende: Emmaus. Da sind sie zu Hause. Das ist 
erreichbar. Ihr Weg hat ein Ende, aber kein Ziel mehr. Das Ziel ist in unerreichba- 

* Vortrag bei der •Kunst-Wander-Woche" vom 3.-8. 10. 95 in Gnadenthal. Das Thema der 
Woche lautete: •Auf dem Weg sein". Der hier abgedruckte Impuls gibt zugleich einen Einblick 
in den Verlaufeines •Stillen Wochenendes" im Haus der Jesus-Bruderschaft in Gnadenthal. 



Aus dem Leben der Kirche 148 

ren Fernen verschwunden, versunken zusammen mit allen Erwartungen, Hoffnun- 
gen, Wünschen. 

Ihre Gedanken und Gespräche haben weder Ziel noch Ende. Endlos kreisen sie 
um das Unfaßbare, drehen es um und um, wälzen es hin und her und können das 
Dunkel nicht lichten. Endlos und ziellos umherschweifend, umherirrend drehen sie 
sich letztlich im Kreis. 

Ein Fremder gesellt sich dazu. Er geht ein Stück des Weges mit ihnen. Und dann 
geschieht es: Eine einzige Frage zwingt sie zum Innehalten. Sie bleiben stehen. Es 
ist Halt geboten. •Auf dem Weg sein - Stehenbleiben"! Eine einzige Frage bringt 
diesen Einschnitt zuwege, die Frage: •Worüber redet ihr denn die ganze Zeit?" 

Mit diesem Stehenbleiben beginnt erst der eigentliche Weg. Denn jetzt beginnt 
das Gespräch, in dessen Verlauf ihre Herzen brennen werden. Jetzt beginnt das Ge- 
spräch, durch das ihre Augen für die Heilige Schrift geöffnet werden und sie er- 
kennen, was sie die ganze Zeit über wußten und doch nicht sehen konnten. Jetzt wer- 
den sie vorbereitet für den Augenblick, in dem ihre Augen ihn selbst erblicken, 
wenn sie ihn beim Brotbrechen erkennen werden. 

Dann plötzlich werden sie wieder ein Ziel haben. Dann wird das Ende ihres 
Weges in weiten Fernen liegen: in Jerusalem, Judäa, Samarien und bis an die Enden 
der Erde, wohin sie der Herr senden wird, um ihn zu bezeugen. Aber das Ziel wird 
auf einmal ganz nahe sein: es brennt in ihren Herzen. 

Diese Wende beginnt mit dem Stehenbleiben. Da wird aus dem ziellosen Wan- 
dern ein Weg. Mit dem Innehalten fängt es an. Mit einer Frage, mit einer Infra- 
gestellung, der sie sich stellen. Stehenbleiben - der Weg wird gut. 

Paulus vor Damaskus 

Ähnlich, aber unter ganz anderen Umständen, berichtet Lukas von Paulus. Keine 
Spur bei ihm von ziellosem Umherirren. Ganz zielbewußt und geradeaus stürmt er 
voran. Die Pest der Christusnachfolger gilt es auszurotten! Fort mit diesen Jesus- 
Bekennern, die das Volk verführen und Gott die Ehre nehmen! 

Ein Paulus weiß, wie er zum Ziel kommt. Er kennt die Mittel und Wege. Er ist 
kein Dilettant. Er reitet nicht unvorbereitet nach Damaskus. Die Empfehlungs- 
schreiben und Vollmachten hat er alle in der Tasche. Der Weg ist frei für den, der 
zu handeln weiß! 

Und dann haut es ihn vom Pferd, buchstäblich. Wie vom Blitz getroffen sinkt er 
zu Boden. Wie mit voller Wucht vor die Mauer gelaufen taumelt Paulus zurück: 
Stopp! Stehenbleiben! Es ist Halt geboten! Von wem? Wieder die Frage, die Infra- 
gestellung: •Saul, Saul, was verfolgst du mich?" - •Wer bist du Herr?" - •Ich bin 
Jesus, den du verfolgst." 

Blinde Augen, hier wie da. Die Emmaus-Jünger sehen nicht, weil sie mit sich 
selbst und ihrer Traurigkeit beschäftigt sind. Paulus erblindet, weil sich in dem 
neuen Licht alle bisherigen Erkenntnisse und Überzeugungen als falsch herausstel- 
len. Das Koordinatennetz zerreißt. Nichts paßt mehr. Der Verfolgte ist der Herr. Die 



Aus dem Leben der Kirche 149 

Schuldigen sind unschuldig. Der für die Ehre Gottes gekämpft hat, hat sie verletzt. 
Der für das Gottesrecht eintritt, ist ein Mörder. Innehalten auf dem Weg und ganz 
neu fragen: Was stimmt jetzt noch? Und wie stimmt alles zusammen? 

Die äußere Richtung wird beibehalten. Die innere Richtung ist umgekehrt. Nach 
Damaskus geht es immer noch. Aber nicht mehr hoch zu Roß, sondern zu Fuß, an 
der Hand geführt von den Gefährten. Ein Tasten und Tappen markiert den Beginn 
eines neuen Weges. Ein Irrweg wendet sich zum Weg, eine falsche Fährte zur leuch- 
tenden Spur. Durch Stehenbleiben. Durch Innehalten. Durch Angehalten-Werden. 

Die des Weges sind 

So nennt Lukas die ersten Christen (Apg 9,2), so nannten sie sich selbst: Die auf 
dem Wege sind. Das ist jüdisches Denken. Wer die Tora befolgt, ist auf dem Weg, 
er wandelt auf den Wegen Gottes. Wer Jesus Christus nachfolgt, geht den lebendi- 
gen Weg. Er ist und bleibt unterwegs, wobei Jesus selbst Weg, Wahrheit und Leben 
ist. 

So wie wir als Menschen nie fertig sind, zwar vollständig Mensch, schon der 
Säugling, aber nie fertig, immer im Wachsen begriffen, äußerlich, innerlich, immer 
Lernende, Zunehmende, Abnehmende, so sind wir als Christen nie fertig; bei Gott 
zu Hause und doch auf dem Weg; in Christus geborgen und doch noch entwick- 
lungsfähig, angerufen, weiterzugehen von einer Etappe zur nächsten. Christen sind 
Menschen des Weges. Das Ende dieses Weges mag irgendwo sein auf dieser Erde, 
vorhersehbar oder nicht; das Ziel aber liegt zugleich in der Ewigkeit und in unse- 
rem Herzen, es brennt ganz nah, ganz innen, und es liegt vor uns, so daß wir uns da- 
nach austrecken wie ein Läufer nach dem Band. Wir haben es und wir haben es 
nicht. 

Doch wie bei jedem Weg gibt es Zeiten des Laufens und Zeiten des Stehenblei- 
bens, der Orientierung. Wo bin ich? Wo stehen wir? Wie geht es weiter? In welcher 
Richtung liegt das Ziel von hier aus? Der Blick auf die Karte, der Blick auf die Uhr, 
der Blick auf die eigenen Kräfte, all das muß sein, wenn unser Weg gelingen soll, 
wenn wir nicht ziellos umherwandern oder mit voller Kraft in die Sackgasse laufen 
wollen. 

Innehalten, um auf dem Weg zu bleiben. Stehenbleiben, um vorwärts zu kommen. 
Anhalten, um weiter gehen zu können. 

Exerzitien 

Ignatius von Loyola (1491-1556) war ein Virtuose des Stehenbleibens wie des ziel- 
bewußten Laufens. 

Ein Vorwärtsstürmer wie Paulus wurde er buchstäblich umgeworfen - nicht von 
einer Gotteserscheinung, sondern von einer Kanonenkugel. 1521 in Pamplona, als 
er die Festung um jeden Preis gegen die Franzosen verteidigen wollte. Stattdessen 



Aus dem Leben der Kirche 150 

lag er dann mit gebrochenem und schief zusammenwachsendem Bein im Bett und 
langweilte sich. Es war ihm Halt geboten. 

Eine langsame Umkehr vollzog sich, weil er eine Entdeckung machte: Träumte 
er nämlich von großen ritterlichen Heldentaten, erfreute ihn das eine Zeit lang, ließ 
ihn hinterher jedoch leer und lustlos zurück. Dachte er dagegen, um Jesu willen den 
großen Heiligen nachzueifern, erfüllten ihn solche Gedanken bleibend mit Freude. 
Welcher Weg tat sich da auf im Horchen auf die eigenen Regungen? Wohin führte 
ihn Gott? 

Ignatius lernte unterscheiden. Er lernte Hinhören. Er lernte Stehenbleiben, um dann 
umso entschlossener weiterzugehen. Und er entwickelte eine Weise der Seelsorge, die 
auch anderen diesen Lernprozeß nahebrachten: die Exerzitien. Geistliche Übungen, 
das Stehenbleiben zu lernen mit dem Ziel, den Weg zu finden und zu begehen. 

Nicht, daß ihm selbst alles von Anfang an klar vor Augen gestanden hätte. Es war 
ein Weg. Aber er hatte den Anfang gefunden. Ein Schritt ergab den nächsten. Das 
Rittersein gab er auf. Die Karriere als Offizier am Hof von Navarra ließ er hinter 
sich. Als Pilger begab er sich auf einen Weg, der bis an sein Lebensende dauerte, 
obwohl er später durchaus auch seßhaft wurde. Aber •Der Pilger" bleibt seine 
Selbstbezeichnung in den autobiographischen Berichten, die er gegen Ende seines 
Lebens auf inständiges Drängen der Brüder seinem Sekretär diktiert. •Der Pilger" - 
das ist Programm. Und immer wieder das Stehenbleiben, damit der Gang ein Pil- 
gerweg bleibe. 

Stationen des Weges und markante Haltepunkte sind Manresa (wo er beinahe der 
Versuchung zum Selbstmord erlegen wäre und so erkannte, daß ihm seine überzo- 
genen Frömmigkeitsübungen wohl kaum von Gott diktiert waren) - Barcelona - Je- 
rusalem (wo er am liebsten geblieben wäre, aber vom Custos des Heiligen Landes 
unter Androhung der Exkommunikation vertrieben wurde) - Salamanca (wo er mit 
Kindern die Lateinschulbank drückte und, weil er häretischer Gedanken verdächtig 
war, mit der Inquisition in Berührung kam - nicht zum letzen Mal in seinem Leben) 
- Alcala de Henares und Paris (wo er Theologie studierte, die ersten Gefährten um 
sich scharte und, weil er lutherischer Umtriebe verdächtig war, wieder einmal mit 
der Inquisition zu tun bekam - nicht zum letzten Mal in seinem Leben) - Venedig 
(wo er vergeblich auf ein Pilgerschiff ins Heilige Land wartete) und schließlich Rom 
(wo die •Gesellschaft Jesu" seither ihren Sitz hat). 

Ein Virtuose des Stehenbleibens und darum auch des Weges, ein begnadeter Seel- 
sorger, der andere das Stehenbleiben und Weiterlaufen lehrte. Was haben wir von 
ihm gelernt? 

Ein •Stilles Wochenende" im •Haus der Stille" 

Das •Haus der Stille" in Gnadenthal lädt, wie schon sein Name sagt, zum Innehal- 
ten ein. Es will ein Rastplatz auf dem Wege sein, aber mehr noch: es will durch die 
Einladung zum Stehenbleiben zu neuer Orientierung helfen, damit der weitere Weg 
klarer verlaufe, besser gelinge, oder überhaupt erst richtig gefunden werde. 



Aus dem Leben der Kirche 151 

Auf der Grundlage der bedingungslosen Zuwendung Gottes zu uns in Jesus Chri- 
stus werden Fragen gestellt, die zu Infragestellungen werden können. Die erste 
Frage, die zum Innehalten führen will, lautet: •Wonach sehne ich mich zutiefst?" 
Wir alle werden bewegt von oft verborgenen Sehnsüchten: von dem Wunsch nach 
Leben, was immer das sei; von dem Verlangen nach Ganzheit, nach Fülle, nach Le- 
bendigkeit. Wir haben Hunger. Wir haben Durst. Wir schämen uns dessen und ge- 
stehen es uns kaum ein. Und es bewegt uns doch! Es treibt uns manchmal auf die 
Suche, es treibt uns auf diesen und auf jenen Weg, es treibt uns zur Verzweiflung. 
Oder wir resignieren. Aber diese unsere Sehnsucht gibt es nur deshalb, weil Gott 
sich zuerst nach uns sehnt. Mein Suchen ist ein Echo auf Gottes Suche nach mir: 
Adam, wo bist du? Darum brauche ich nicht zu resignieren, ich darf hoffen und fra- 
gen: Was ist mein Sehnen zutiefst? Da alle Menschen sich darin gleichen, daß sie 
unvergleichlich sind (P. Imhof), wird die Antwort nur ganz persönlich gegeben wer- 
den können und ganz unterschiedlich ausfallen. Aber wenn wir so weit sind, daß wir 
sie ehrlich geben können - wohl uns! Dieses Stehenbleiben lohnt sich. Der Weg 
wird gut. 

Eine zweite Station des Innehaltens wird uns tagtäglich geboten und liegt uns 
stets vor den Füßen: die Schöpfung. In ihr spricht sich Gott aus, ohne Worte 
zunächst, aber fundamental. Denn ich selbst bin Geschöpf und eingebettet in diese 
geschaffene Welt. Innehalten und die Sinne schärfen: was sehe ich -jetzt!, was höre 
ich -jetzt!, was rieche ich -jetzt!, was ertaste ich -jetzt!, das schärft meine Wahr- 
nehmungsfähigkeit. Wie könnte ich die inneren Sinne schärfen, wie könnte ich 
meine Mitmenschen wahrnehmen, wie könnte ich Gott wahrnehmen in seinem täg- 
lichen Reden, wenn sogar meine äußeren Sinne abgestumpft und unscharf sind?! 
Eins hängt am anderen. Innehalten, wahrnehmen lernen, ganz fundamental an dem, 
was mich umgibt und sich durch meine Sinne bei mir melden will. Der Weg lohnt 
sich. Dieses Stehenbleiben ist gut. 

Der dritte Schritt kündet sich an: mein Leben zu betrachten als eine ganz persön- 
liche Heilsgeschichte Gottes mit mir. Das kann eine große Herausforderung sein. 
Uns fällt zuerst die Unheilsgeschichte ein. Den Emmaus-Jüngern ging es nicht an- 
ders. Was sie bewegten, war wirr und unklar. Aber indem sie es hineinsprachen in 
die Gegenwart des Fremden, konnte er sein Wort dazu sagen. Das Dunkel lichtete 
sich, das Verwirrte kam in Ordnung. Nicht, daß das Dunkel zu leugnen wäre. Aber 
das Licht ist es ebenfalls nicht. Durch Brüche und Verwerfungen hindurch wirkt 
Gott unser Heil. Er läßt uns den heutigen Tag erleben. Es ist der Tag, den er uns 
heute zudenkt. Es ist sein Tag für uns, jetzt. So kann ich ihn annehmen. So kann ich 
mein ganzes Leben annehmen. Es ist das Leben, das er mir zu-mutet, zu dem er mir 
Mut macht und in dem er mich bis heute nicht verlassen hat. Eine ungeheure Her- 
ausforderung kann das sein. Aber das Stehenbleiben lohnt sich. Vielleicht werden 
verborgene Linien deutlich, die ich in Zukunft bewußter verfolgen kann? Vielleicht 
entbirgt sich das geheime •Strickmuster" meiner Seele, meines Lebens, und ich ver- 
stehe ... Ich stehe und ich verstehe, ich ahne. So wird der Weg gut. 

Wie von selbst führt mich diese Betrachtung zu der vierten Frage nach Sinn und 
Ziel meines Lebens. Wozu bin ich da? Die Linien Gottes wollen sich fortsetzen. 



Aus dem Leben der Kirche 152 

Habe ich sie entdeckt, kann ich sie bewußter verfolgen. •Nimm dir, Herr, und über- 
nimm meine ganze Freiheit", betet Ignatius von Loyola (EB 234). Und er sagt: •Der 
Mensch ist geschaffen dazu hin, Gott seinen Herrn zu preisen und ihm zu dienen. 
Alle anderen Dinge auf der Welt sind zum Menschen hin geschaffen, um ihm zu hel- 
fen, sein Ziel zu erreichen, zu dem er hin geschaffen ist. Daraus folgt, daß der 
Mensch sie soweit gebrauchen darf, wie sie ihm dazu helfen, und sie soweit zu las- 
sen hat, wie sie ihn daran hindern." (EB 23) Welche Freiheit! Welche Weite! Keine 
Gesetzeskataloge, keine Vorschriften und Verbotslisten. •Alles ist euer, ihr aber 
seid Christi", heißt dasselbe bei Paulus (1 Kor 3,22f). Und: •Prüfet alles, das Gute 
behaltet." (1 Thess 5,21) Und was ist gut? Was Glaube, Hoffnung und Liebe fördert 
und weckt, was aus Glaube, Hoffnung und Liebe kommt und zu Glaube, Hoffnung 
und Liebe führt. Das Gegenteil ist dann wohl nicht gut: was aus Mißtrauen kommt, 
Kleinmut und Resignation nährt, Unzufriedenheit und Lieblosigkeit mit sich führt 
(vgl. EB 316 u. 317). 

Natürlich setzt der Umgang mit dieser Freiheit eine feste Verankerung in den 
Grundgeboten Gottes, die allesamt Ausdruck der Liebe sind, voraus. Sonst perver- 
tiert Liebe zum Egoismus zu zweit, Hoffnung zur Sehnsucht nach Wunscherfüllung 
und Triebbefriedigung und Glaube zu einer Art Unfalls- und Lebensversicherung. 
Es geht um eine grundlegende Orientierung an der Person Jesu, wie sie den Em- 
maus-Jünger geschenkt wurde, wie sie Paulus gegeben war, wie sie Ignatius von 
Loyola und viele andere erfahren haben. 

Dort höre ich den Ruf: •Halt!" Bei Ihm bleibe ich stehen. Hier geschieht die 
Wende. Mein Leben bekommt eine Richtung. Vom Ziel her im Heute leben - aus 
dem Innehalten wird ein neues Gehen. Stehenbleiben war gut. Jetzt ist es gut, wei- 
terzugehen. 

Christoph Joest (Br. Franziskus), Gnadenthal 




