
Nicht ein Museum hüten 

Ermutigung zu einer neuen Praxis in der Kirche 

Reinhold Bärenz, Luzern 

Menschlich betrachtet ist das Buch Exodus eine Geschichte des Scheiterns, 
der Niederlage und der Depression. Wie oft weiß man nicht mehr, wie es 
weitergehen soll. Von wieviel Enttäuschungen und wieviel Hoffnungslosig- 
keit wird da berichtet. Mose verlangt im Auftrag und im Namen Gottes vom 
Pharao die Freilassung seines Volkes (Ex 5,1). Diese Bitte stellt sich als kon- 
traproduktiv heraus. Der Pharao macht es den Israeliten jetzt noch schwerer. 
Die Sklaven müssen unter noch schwierigeren Bedingungen die gleiche Zie- 
gelzahl abliefern (Ex 5,6-19). Mose wendet sich wiederum an Gott: •Mein 
Herr, warum behandelst du dieses Volk so schlecht? Wozu hast du mich 
denn gesandt?" (Ex 5,22f) 

Handeln wider besseres Wissen 

Das Scheitern der Befreiung verdichtet, verleiblicht sich in der Person des 
Pharao. Die Bibel nennt sein Herz mehrerenorts im Buch Exodus •verhär- 
tet". Wie ein roter Faden durchzieht sein •verhärtetes Herz" die ganze Exo- 
dus-Erzählung. Man vergleiche dazu Ex 7,3f.; 7,13; 7,14; 7,22; 8,11; 8,28; 
9,7; 9,12; 9,35; 10,1; 10,20; 10,27; 11,10; 14,4; 14,8; und schließlich 14,17. 
Was drückt die Bibel damit aus? Sicher ist: Die Bibel will kein philosophi- 
sches Problem thematisieren oder gar lösen. Sie fragt nicht: Wenn Gott den 
Pharao verhärtet hat, wie kann der Pharao dann zur Rechenschaft gezogen 
werden, oder sie fragt nicht: Wie verhält sich die Vorsehung Gottes zur Ver- 
antwortlichkeit des Menschen? Wie spielen Gottes Herrsein und mensch- 
liche Freiheit zusammen? Die Bibel denkt ganzheitlich, wie die biblische 
Theologie zu verstehen gibt.1 Was bedeutet das •verhärtete Herz" des Pha- 
rao? Es ist jedenfalls nicht so, daß der Pharao die Befreiung Israels nicht 
will. Es ist vielmehr so, daß der Pharao die Befreiung Israels nicht wollen 
kann. Der Pharao ist Person und Rollenträger in einem, Person und Funk- 
tion, Herr und Knecht in einem. Die Rolle, die Funktion kann jemand in 

1   Vgl. Jürgen Ebach, •Herr, warum handelst du böse an diesem Volk?" Klage vor Gott und 
Anklage Gottes in der Erfahrung des Scheiterns, in: Concilium 26 (1990) 430-436, bes. 433 f. 



Reinhold Bärenz 162 

seiner Wahrnehmungsfähigkeit trüben. Sie kann jemand den Blick für die 
Wirklichkeit verstellen. Sie kann •betriebsblind" machen. Sie kann jemand 
zum Gefangenen seiner selbst machen. Die Herzenshärte des Pharao ist 
Ausdruck seiner inneren Unbeweglichkeit, seiner inneren Leblosigkeit, und 
somit Lieblosigkeit. Sie ist Ausdruck seiner Eingebundenheit in die Rolle, 
in die Funktion, in das Amt. 

In der Bibel drückt die •Verhärtung" eine Beziehung zwischen menschli- 
cher Praxis und dem Handeln Gottes aus. Das Handeln Pharaos ist Handeln 
wider besseres Wissen. Es steht für falsches Wissen wider besseres Wissen- 
Können. Für das Unterlassen von Lebensnotwendigem. Für das so tun wie 
wenn ... Für mangelnde •Gleich-zeitigkeit". Für die Verschlossenheit ge- 
genüber dem (W)ort des lebendigen Gottes. 

Das verhärtete Herz als Handeln wider besseres Wissen, als die Realität 
nicht wahrnehmen Wollen aufgrund des Amtes und seiner Rolle betrifft 
nicht nur die Seelsorgerinnen und die Seelsorger an der Basis. Die Haltung 
Pharaos läßt sich auf die Leitung der Kirche generell beziehen. In jeder Zeit 
ist gerade von ihr innere Lebendigkeit und Beweglichkeit gefragt. Die Apo- 
stelgeschichte erzählt: •Am folgenden Tag, als jene unterwegs waren und 
sich der Stadt näherten, stieg Petrus auf das Dach, um zu beten; es war um 
die sechste Stunde. Da wurde er hungrig und wollte essen. Während man 
etwas zubereitete, kam eine Verzückung über ihn. Er sah den Himmel offen 
und eine Art Schale herabkommen; sie war wie ein großes Leinentuch, das 
an den vier Ecken auf die Erde heruntergelassen wurde. Darin lagen alle 
möglichen Vierfüßler, Kriechtiere der Erde und Vögel das Himmels. Und 
eine Stimme rief ihm zu: Auf, Petrus, schlachte und iß! Petrus aber antwor- 
tete: Niemals, Herr! Noch nie habe ich etwas Unheiliges und Unreines ge- 
gessen. Da richtete sich die Stimme ein zweites Mal an ihn: Was Gott für 
rein erklärt hat, nenne du nicht unrein! Das geschah dreimal, dann wurde die 
Schale plötzlich in den Himmel hinaufgezogen." (Apg 10,9-16) 

Wie viele Dinge gelten heute als sakrosankt, von denen uns unsere innere 
Stimme sagt, daß sie nicht nur theologisch überholt sind, sondern auch 
menschlich vorn und hinten nicht mehr stimmen. Von Walter Benjamin 
stammt der Satz: •Der Begriff des Fortschritts ist in der Idee der Katastro- 
phe zu fundieren. Daß es ,so weiter' geht, ist die Katastrophe. Sie ist nicht 
das jeweils Bevorstehende, sondern das jeweils Gegebene."2 Dieses •So- 
weiter-Gehen" ist Ausdruck von Verhärtung. Dieses So-weiter-Machen wie 
bisher, weil es immer so gewesen ist, ist pharaonisch. Das so tun wie wenn 
noch alles beim alten wäre. 

Walter Benjamin, Illuminationen. Ausgewählte Schriften. Frankfurt a. M. 1977, 246. 



Nicht ein Museum hüten 163 

Der Hebräerbrief weist ausdrücklich auf die Gefahr hin, daß auch die Kir- 
che in ihrem Herzen so wie einzelne Christinnen und Christen verhärtet wer- 
den können. In Bezug auf Psalm 95,7-11 heißt es: •Gebt acht, Brüder, daß 
keiner von euch ein böses, ungläubiges Herz hat, daß keiner vom lebendi- 
gen Gott abfällt, sondern ermahnt einander jeden Tag, solange es noch heißt: 
Heute, damit niemand von euch durch den Betrug der Sünde verhärtet wird; 
denn an Christus haben wir nur Anteil, wenn wir bis zum Ende an der Zu- 
versicht festhalten, die wir am Anfang hatten" (Hebr 3,12-14). 

Sich wieder holen 

In seinem Roman mit dem Titel •Die Wiederholung" weist Peter Handke 
darauf hin, daß man das Wort •Wiederholung" zweifach schreiben kann: zu- 
sammen und getrennt. Wiederholung bedeutet für ihn nicht ein •Sichwie- 
derholen", sondern ein •Sich wieder holen", einen neuen Anfang machen. 
Wiederholen heißt, sich wieder holen vom Ursprung her. Es heißt nicht: •Es 
war einmal", sondern •Fang an!".3 Neu anfangen bedeutet: nicht so tun, wie 
wenn, sondern fragen: was wäre wenn ...? Revision ist Hochrechnung auf- 
grund des Gegebenen. Die Vision ist mehr und anders als der schon jetzt zu 
ziehende Schluß aus bekannten Prämissen. Sie ist mehr als die logische 
Schlußfolgerung aus Geschichte und Gegenwart, die jeden Überraschungs- 
effekt ausschließen möchte. Wer dies nicht anerkennt und in Rechnung 
stellt, würde die Freiheit und das Neue verkennen, die mit dem Menschen 
als Trägerin und Träger, und nicht nur als Objekt der Geschichte gegeben 
sind. In diesem Sinn kann das Wort von Johannes XXIII. bei der feierlichen 
Eröffnungssitzung des Konzils verstanden werden, wenn er von den Un- 
glückspropheten heute spricht, die sich so betragen, •als ob sie nichts aus 
der Geschichte gelernt hätten, die doch eine Lehrmeisterin ist." Die Ge- 
schichte hat außerdem gezeigt, daß diese Überraschungen oft konkret wer- 
den in Personen. Wer nur auf das Bewährte in der Vergangenheit starrt und 
sich auf die darin erhebbaren Gesetzmäßigkeiten verläßt, übersieht etwas 
ganz Wesentliches. Wer nicht mit diesem Moment des Überraschenden und 
Neuen •rechnet", wird dem Wesen der Kirche theologisch nicht gerecht. Das 
Neue, das Überraschende, Unvorhergesehene ist ein erstrangiger Ort, wo 
sich Gott finden läßt. In der Linie des verhärteten Herzens des Pharao sind 
die verhärteten Herzen der Pharisäer im Neuen Testament zu sehen.4 Ihnen 

3 Vgl. Peter Handke, Die Wiederholung. Frankfurt a. M. 21986, bes. 285. 
4 Vgl. Mk 3, 5, wo es im Zusammenhang mit der Heilung eines Mannes am Sabbat heißt, daß 
Jesus sie der Reihe nach ansah, •voll Zorn und Trauer über ihr verstocktes Herz." 



Reinhold Bärenz 164 

steht das freie, bewegliche, lebendige, offene Herz Gottes in der Person Jesu 
gegenüber. Die Pharisäer stehen für eine negative Männlichkeit. Ihnen fehlt 
die •Frau im Mann": die Spontaneität, die Flexibilität, die Kreativität, sich 
auf eine neue Situation einzustellen, und vor allem aus der neuen Situation 
auch praktische Schlüsse zu ziehen. 

Auch wenn man von der Bibel her die begründete Hoffnung haben darf, 
daß die Kirche in ihrer Gesamtheit nicht vom Evangelium und vom Glau- 
ben abfallen kann, weil Gott an seiner unabdingbaren Treue zum Menschen 
festhält, so ist doch immer wieder die große Gefahr, daß sie in ihrer Praxis 
sich dem Wort Gottes gegenüber versperrt, und daß sie die Forderungen der 
jeweiligen geschichtlichen Situation und Stunde nicht aufnimmt, daß sie den 
heilsgeschichtlichen Kairos nicht erkennt, daß sie vor notwendigen Verän- 
derungen zuviel Angst hat, und daß sie deshalb gegen ihre geschichtliche 
Herausforderung handelt. Dieser Kairos, die den Menschen und erst recht 
der Kirche zum Handeln zugewiesene, zugeschickte Zeit ist auch der Maß- 
stab für den •Willen Gottes heute", denn •Gott ist uns ,immer' gerade 
,heute' Gott."5 Es gibt nicht nur den •moralischen Gotteswillen". Es gibt 
genauso den geschichtlichen, einmaligen Gotteswillen, den es zu erkennen 
und zu deuten gilt. 

Der italienische Soziologe Francesco Alberoni untersuchte vor einiger 
Zeit gesellschaftliche, religiöse und politische Bewegungen, die Europa im 
Laufe seiner zweieinhalbtausendjährigen Geschichte zum Guten oder Bösen 
nachhaltig beeinflußt haben, im Vergleich ihres Entstehens und Vergehens. 
Er kommt dabei zu dem eindrucksvollen Schluß: Die Struktur dieser Ent- 
wicklung ist immer dieselbe, ob es sich um die großen Religionen, die Re- 
formation oder den Kommunismus, die Studentenbewegung der 60er Jahre 
oder auch die kleinste gesellschaftliche Zelle eines liebenden Paares han- 
delt. Er schreibt wörtlich: •Es ist unglaublich, mit welcher Hartnäckigkeit 
und Albernheit jede neue Generation und jede neue Ideologie glaubt, völlig 
neu und nie dagewesen zu sein. Deshalb lernt sie nichts aus der Vergangen- 
heit und wiederholt blind immer dieselben Fehler."6 Ohne Innovationen ver- 
kommt nach Alberoni jede Institution zur Routine und hat damit ihren ge- 
schichtlichen Auftrag beendet oder verraten. Deswegen ist eine Institution 
gerade darauf angewiesen, immer wieder neu ihre Antennen auszufahren, 

5 Dietrich Bonhoeffer, Zur theologischen Begründung der Weltbundarbeit, in: Gesammelte 
Schriften 1, 144f. 
6 Francesco Alberoni, Genesi. Come si creano i miti, i valori, le istituzioni della civiltä occi- 
dentale: Mailand 1989, 21. Vgl. die jüngere Bezugnahme darauf in: Hanspeter Heinz, Typische 
(Fehl-) Entwicklungen Neuer Geistlicher Bewegungen. Zur Problematik von Institutionalisie- 
rung, in: Anzeiger für die Seelsorge 8/1996, 387-390. 



Nicht ein Museum hüten 165 

um frühzeitig Reformmöglichkeiten zu orten. Sie muß sich jedoch auch 
heimsuchen lassen von überraschenden Provokationen. 

Es genügt also keineswegs, sich nur am Alten zu orientieren. Für Piaton 
wohnten die Alten näher bei den Göttern. Das Frühe war automatisch dem 
Göttlichen näher als das Heutige. In christlicher Sicht darf man die Wahr- 
heit nicht zur Funktion der Zeit machen: weder der gestrigen, noch der heu- 
tigen, noch der zukünftigen. Das Ältere ist nicht automatisch das Authenti- 
schere. Es kann etwas für eine bestimmte Zeit wahr sein, weil es den Wer- 
ten der Wahrheit zugehört, die ist, indem sie wird. Freiheit im Sinn der Treue 
zur gestrigen Wahrheit kann also auch heißen, sie zu verlassen, sie •aufzu- 
heben" ins Heute hinein. Das Aufheben kann so die Form des Bewahrens 
sein. Das gestern Konstitutive kann es heute nur als •Aufgehobenes" blei- 
ben. In der christlichen Tradition gibt es das wegweisende Wort des 
Mönchsvaters Benedikt: •Daß zur Beratung alle gerufen werden, bestimmen 
wir deshalb, weil der Herr oft einem Jüngeren offenbart, was das Bessere 
ist."7 Dieser Satz ist für die christliche Theologie des Mittelalters sehr wich- 
tig geworden. Er hat die Auctoritas in ihre Schranken verwiesen und ihr 
ermöglicht, die Aktualität der christlichen Offenbarung hervorzuheben, die 
nicht nur ihr •in illo tempore", sondern vom Glauben an den Geist Jesu her 
ihr stets wahres, neues Heute hat. Treue zur Tradition bedeutet also nicht die 
Repetierung des Älteren und Alten, so als ob das Ältere und Alte eo ipso 
schon das für jede Zeit verbindlich Wahre wäre, •denn an Christus haben 
wir nur Anteil, wenn wir bis zum Ende an der Zuversicht festhalten, die wir 
am Anfang hatten". (Hebr 3,14) Treue bedeutet Fähigkeit zum Wandel, ge- 
tragen von der Zuversicht des Anfangs. Treu sein heißt, innovativ mit sei- 
nem Ursprung im jeweiligen Heute umzugehen. 

Nicht nur um den Heiligen Geist beten 

Menschwerdung Gottes bedeutet, daß er in die Geschichte eingegangen ist. 
Das Zweite Vatikanum hat in der Konstitution über die Kirche von einer 
nicht unbedeutenden Analogie zwischen Kirche und dem Mysterium des 
fleischgewordenen Wortes gesprochen. Und es fährt in diesem Zusammen- 
hang fort: •Wie nämlich die angenommene Natur dem göttlichen Wort als 
lebendiges, ihm unlöslich geeintes Heilsorgan dient, so dient auf eine ganz 
ähnliche Weise das gesellschaftliche Gefüge der Kirche dem Geist Christi, 
der es belebt zum Wachstum seines Leibes (vgl. Eph 4,16)."8 Danach genügt 

1  Die Benediktus-Regel. Lateinisch-Deutsch. Hrsg. von Basilius Steidle. Beuron 41980, 69. 
8  Zweites Vatikanisches Konzil, Lumen Gentium, Nr. 8. 



Reinhold Bärenz 166 

es also keinesfalls, nur um den Heiligen Geist zu beten. Wir sollen auch prü- 
fen, ob und inwieweit unsere pastoralen Ordnungen und unsere seelsorgli- 
che Praxis dem Wirken des Heiligen Geistes dienen. Sie können auch sei- 
nem Wirken entgegenstehen, ihm hinderlich sein, es blockieren. 

In Joh 21,18 heißt es: •Amen, amen, das sage ich dir: Als du noch jung 
warst, hast du dich selbst gegürtet und konntest gehen, wohin du wolltest. 
Wenn du aber alt geworden bist, wirst du deine Hände ausstrecken, und ein 
anderer wird dich gürten und dich führen, wohin du nicht willst." Es geht 
darum, daß wir uns von Gottes Geist führen lassen, auch dahin, bisher be- 
währte Formen von Seelsorge loszulassen, weil eine neue Situation nach 
neuen Formen verlangt. Er will uns zeigen, daß wir seinen Auftrag in der 
bisherigen Gestalt unter heutigen Bedingungen nicht mehr erfüllen können. 
Dietrich von Hildebrand hat sich in seinem Werk •Die Umgestaltung in 
Christus" ebenfalls mit der christlichen Bereitschaft zur Veränderung befaßt. 
Er stellt fest: •Die restlose Veränderungsbereitschaft ist eine unerläßliche 
Voraussetzung für die Empfängnis Christi in unserer Seele."9 Es gilt mit 
•leblosen" bzw. •leblos" gewordenen Strukturen zu brechen, damit die Kir- 
che selbst wieder als etwas •Lebendiges" erfahren werden kann. Diese Hoff- 
nung hat Johannes XXIII. in unübertrefflicher Weise wie folgt beschrieben: 
•Wir sind nicht auf der Erde, um ein Museum zu hüten, sondern um einen 
Garten zu pflegen, der vor Leben strotzt und für eine schöne Zukunft be- 
stimmt ist." 

Man hat gelegentlich die heutige Krise der Kirche mit ihrer Situation zur 
Zeit des Untergangs des Weströmischen Reichs verglichen, wo nicht wenige 
Christen und Theologen meinten, mit dem Ende dieses - inzwischen mit der 
Kirche verbundenen - Reiches sei auch das Ende der Kirche gekommen. 
Damals hat Augustinus - es ist der Grundgedanke seiner Schrift •De civi- 
tate dei" - geschrieben: •Halte dich nicht an die alte Welt, sondern erneuere 
dich und werde jung in Christus." Ist das nicht die Chance und die Aufgabe 
der Kirche im Blick auf die Zukunft, in der manches in ihr untergehen wird 
von dem, was ihr geschichtlich, kulturell und gesellschaftlich zugewachsen 
ist, woraus sie Macht und Einfluß gewonnen hat. Aber dieser Untergang 
muß nicht der Untergang ihrer selbst sein, sofern sich die Kirche mit solchen 
geschichtlichen Verwirklichungen nicht identifiziert. Der heutige tiefgrei- 
fende Veränderungsprozeß kann auch der Anfang eines Neuen sein, indem 
zugleich das Eigentliche der Kirche, ihr •unterscheidend Christliches" mehr 
zum Vorschein kommen kann.10 

9 Dietrich von Hildebrand, Die Umgestaltung in Christus. Einsiedeln '1950, 28. 
10 Vgl. H. Fries, Zukunft der Kirche - Kirche der Zukunft, in: R. Bärenz (Hrsg.), Die Kirche 
und die Zukunft des Christentums. München 1982, 43-67. 




