Nicht ein Museum hiiten

Ermutigung zu einer neuen Praxis in der Kirche

Reinhold Birenz, Luzern

Menschlich betrachtet ist das Buch Exodus eine Geschichte des Scheiterns,
der Niederlage und der Depression. Wie oft weil man nicht mehr, wie es
weitergehen soll. Von wieviel Enttduschungen und wieviel Hoffnungslosig-
keit wird da berichtet. Mose verlangt im Auftrag und im Namen Gottes vom
Pharao die Freilassung seines Volkes (Ex 5,1). Diese Bitte stellt sich als kon-
traproduktiv heraus. Der Pharao macht es den Israeliten jetzt noch schwerer.
Die Sklaven miissen unter noch schwierigeren Bedingungen die gleiche Zie-
gelzahl abliefern (Ex 5,6-19). Mose wendet sich wiederum an Gott: ,Mein
Herr, warum behandelst du dieses Volk so schlecht? Wozu hast du mich
denn gesandt?* (Ex 5,22f)

Handeln wider besseres Wissen

Das Scheitern der Befreiung verdichtet, verleiblicht sich in der Person des
Pharao. Die Bibel nennt sein Herz mehrerenorts im Buch Exodus ,,verhér-
tet”. Wie ein roter Faden durchzieht sein ,,verhirtetes Herz* die ganze Exo-
dus-Erzihlung. Man vergleiche dazu Ex 7,3f; 7,13; 7,14; 7,22; 8,11; 8,28;
9,7, 9,12; 9,35; 10,1; 10,20; 10,27; 11,10; 14,4; 14,8; und schlieBlich 14,17.
Was driickt die Bibel damit aus? Sicher ist: Die Bibel will kein philosophi-
sches Problem thematisieren oder gar 16sen. Sie fragt nicht: Wenn Gott den
Pharao verhirtet hat, wie kann der Pharao dann zur Rechenschaft gezogen
werden, oder sie fragt nicht: Wie verhilt sich die Vorsehung Gottes zur Ver-
antwortlichkeit des Menschen? Wie spielen Gottes Herrsein und mensch-
liche Freiheit zusammen? Die Bibel denkt ganzheitlich, wie die biblische
Theologie zu verstehen gibt.! Was bedeutet das ,,verhirtete Herz* des Pha-
rao? Es ist jedenfalls nicht so, dal der Pharao die Befreiung lsraels nicht
will. Es ist vielmehr so, daff der Pharao die Befreiung Israels nicht wollen
kann. Der Pharao ist Person und Rollentriger in einem, Person und Funk-
tion, Herr und Knecht in einem. Die Rolle, die Funktion kann jemand in

' Vgl. Jiirgen Ebach, , Herr, warum handelst du bise an diesem Volk?* Klage vor Gott und
Anklage Gottes in der Erfahrung des Scheiterns, in: Concilium 26 (1990) 430-436, bes. 433 f.



Reinhold Biirenz 162

seiner Wahrnehmungsfihigkeit triiben. Sie kann jemand den Blick fiir die
Wirklichkeit verstellen. Sie kann ,,betriebsblind* machen. Sie kann jemand
zum Gefangenen seiner selbst machen. Die Herzenshirte des Pharao ist
Ausdruck seiner inneren Unbeweglichkeit, seiner inneren Leblosigkeit, und
somit Lieblosigkeit. Sie ist Ausdruck seiner Eingebundenheit in die Rolle,
in die Funktion, in das Amt.

In der Bibel driickt die ,,Verhidrtung* eine Beziehung zwischen menschli-
cher Praxis und dem Handeln Gottes aus. Das Handeln Pharaos ist Handeln
wider besseres Wissen. Es steht fiir falsches Wissen wider besseres Wissen-
Konnen. Fiir das Unterlassen von Lebensnotwendigem. Fiir das so tun wie
wenn ... Fiir mangelnde ,,Gleich-zeitigkeit”. Fiir die Verschlossenheit ge-
geniiber dem (W)ort des lebendigen Gottes.

Das verhirtete Herz als Handeln wider besseres Wissen, als die Realitit
nicht wahrnehmen Wollen aufgrund des Amtes und seiner Rolle betrifft
nicht nur die Seelsorgerinnen und die Seelsorger an der Basis. Die Haltung
Pharaos 148t sich auf die Leitung der Kirche generell beziehen. In jeder Zeit
ist gerade von ihr innere Lebendigkeit und Beweglichkeit gefragt. Die Apo-
stelgeschichte erzihlt: ,,Am folgenden Tag, als jene unterwegs waren und
sich der Stadt ndherten, stieg Petrus auf das Dach, um zu beten; es war um
die sechste Stunde. Da wurde er hungrig und wollte essen. Wihrend man
etwas zubereitete, kam eine Verziickung iiber ihn. Er sah den Himmel offen
und eine Art Schale herabkommen; sie war wie ein groBes Leinentuch, das
an den vier Ecken auf die Erde heruntergelassen wurde. Darin lagen alle
moglichen Vierfiifiler, Kriechtiere der Erde und Vogel das Himmels. Und
eine Stimme rief ihm zu: Auf, Petrus, schlachte und i8! Petrus aber antwor-
tete: Niemals, Herr! Noch nie habe ich etwas Unheiliges und Unreines ge-
gessen. Da richtete sich die Stimme ein zweites Mal an ihn: Was Gott fiir
rein erklért hat, nenne du nicht unrein! Das geschah dreimal, dann wurde die
Schale plotzlich in den Himmel hinanfgezogen.” (Apg 10,9-16)

Wie viele Dinge gelten heute als sakrosankt, von denen uns unsere innere
Stimme sagt, daB sie nicht nur theologisch iiberholt sind, sondern auch
menschlich vorn und hinten nicht mehr stimmen. Von Walter Benjamin
stammt der Satz: ,,Der Begriff des Fortschritts ist in der Idee der Katastro-
phe zu fundieren. Daf} es ,s0 weiter’ geht, ist die Katastrophe. Sie ist nicht
das jeweils Bevorstehende, sondern das jeweils Gegebene.“? Dieses ,,So-
weiter-Gehen* ist Ausdruck von Verhirtung. Dieses So-weiter-Machen wie
bisher, weil es immer so gewesen ist, ist pharaonisch. Das so tun wie wenn
noch alles beim alten wiére.

2 Walter Benjamin, llluminationen. Ausgewihlte Schriften. Frankfurt a. M. 1977, 246.



Nicht ein Museum hiiten 163

Der Hebrierbrief weist ausdriicklich auf die Gefahr hin, daB auch die Kir-
che in ihrem Herzen so wie einzelne Christinnen und Christen verhirtet wer-
den kénnen. In Bezug auf Psalm 95,7-11 heiit es: ,,Gebt acht, Briider, daB
keiner von euch ein boses, ungliaubiges Herz hat, daBl keiner vom lebendi-
gen Gott abfillt, sondern ermahnt einander jeden Tag, solange es noch heifBt:
Heute, damit niemand von euch durch den Betrug der Siinde verhirtet wird;
denn an Christus haben wir nur Anteil, wenn wir bis zum Ende an der Zu-
versicht festhalten, die wir am Anfang hatten* (Hebr 3,12-14).

Sich wieder holen

In seinem Roman mit dem Titel ,,Die Wiederholung* weist Peter Handke
darauf hin, dal man das Wort ,,Wiederholung* zweifach schreiben kann: zu-
sammen und getrennt. Wiederholung bedeutet fiir ihn nicht ein ,,Sichwie-
derholen®, sondern ein ,,Sich wieder holen®, einen neuen Anfang machen.
Wiederholen heiBit, sich wieder holen vom Ursprung her. Es heiBt nicht: ,,Es
war einmal®, sondern ,,Fang an!“.3 Neu anfangen bedeutet: nicht so tun, wie
wenn, sondern fragen: was wire wenn ...? Revision ist Hochrechnung auf-
grund des Gegebenen. Die Vision ist mehr und anders als der schon jetzt zu
zichende Schluf} aus bekannten Primissen. Sie ist mehr als die logische
SchluBfolgerung aus Geschichte und Gegenwart, die jeden Uberraschungs-
effekt ausschlieBen mochte. Wer dies nicht anerkennt und in Rechnung
stellt, wiirde die Freiheit und das Neue verkennen, die mit dem Menschen
als Trdgerin und Trager, und nicht nur als Objekt der Geschichte gegeben
sind. In diesem Sinn kann das Wort von Johannes XXIII. bei der feierlichen
Eroffnungssitzung des Konzils verstanden werden, wenn er von den Un-
gliickspropheten heute spricht, die sich so betragen, ,,als ob sie nichts aus
der Geschichte gelernt hitten, die doch eine Lehrmeisterin ist.* Die Ge-
schichte hat auBerdem gezeigt, daB diese Uberraschungen oft konkret wer-
den in Personen. Wer nur auf das Bewiihrte in der Vergangenheit starrt und
sich auf die darin erhebbaren GesetzmifBigkeiten verlidBt, iibersieht etwas
ganz Wesentliches. Wer nicht mit diesem Moment des Uberraschenden und
Neuen ,,rechnet”, wird dem Wesen der Kirche theologisch nicht gerecht. Das
Neue, das Uberraschende, Unvorhergesehene ist ein erstrangiger Ort, wo
sich Gott finden 1dBt. In der Linie des verhirteten Herzens des Pharao sind
die verhiarteten Herzen der Pharisder im Neuen Testament zu sehen.* Ihnen

* Vgl. Peter Handke, Die Wiederholung. Frankfurt a. M. 21986, bes. 285.
4 Vgl. Mk 3, 5, wo es im Zusammeuhang mit der Heilung eines Mannes am Sabbat heifit, dal
Jesus sie der Reihe nach ansah, ,,voll Zorn und Trauer tiber ihr verstocktes Herz.*



Reinhold Bdirenz 164

steht das freie, bewegliche, lebendige, offene Herz Gottes in der Person Jesu
gegeniiber. Die Pharisier stehen fiir eine negative Minnlichkeit. Thnen fehlt
die ,,Frau im Mann*: die Spontaneitit, die Flexibilitat, die Kreativitit, sich
auf eine neue Situation einzustellen, und vor allem aus der neuen Situation
auch praktische Schliisse zu ziehen.

Auch wenn man von der Bibel her die begriindete Hoffnung haben darf,
daB die Kirche in ihrer Gesamtheit nicht vom Evangelium und vom Glau-
ben abfallen kann, weil Gott an seiner unabdingbaren Treue zum Menschen
festhiilt, so ist doch immer wieder die gro3e Gefahr, daB sie in ihrer Praxis
sich dem Wort Gottes gegeniiber versperrt, und daB sie die Forderungen der
jeweiligen geschichtlichen Situation und Stunde nicht aufnimmt, daf} sie den
heilsgeschichtlichen Kairos nicht erkennt, da8 sie vor notwendigen Verin-
derungen zuviel Angst hat, und daB sie deshalb gegen ihre geschichtliche
Herauvsforderung handelt. Dieser Kairos, die den Menschen und erst recht
der Kirche zum Handeln zugewiesene, zugeschickte Zeit ist auch der MaB-
stab fiir den ,,Willen Gottes heute*, denn ,,Gott ist uns ,immer’ gerade
,heute® Gott.“> Es gibt nicht nur den ,,moralischen Gotteswillen“. Es gibt
genauso den geschichtlichen, einmaligen Gotteswillen, den es zu erkennen
und zu deuten gilt.

Der italienische Soziologe Francesco Alberoni untersuchte vor einiger
Zeit gesellschaftliche, religiose und politische Bewegungen, die Europa im
Laufe seiner zweieinhalbtausendjihrigen Geschichte zum Guten oder Bosen
nachhaltig beeinflufit haben, im Vergleich ihres Entstehens und Vergehens.
Er kommt dabei zu dem eindrucksvollen Schlufi: Die Struktur dieser Ent-
wicklung ist immer dieselbe, ob es sich um die groBen Religionen, die Re-
formation oder den Kommunismus, die Studentenbewegung der 60er Jahre
oder auch die kleinste gesellschaftliche Zelle eines liebenden Paares han-
delt. Er schreibt wortlich: ,,Es ist unglaublich, mit welcher Hartnickigkeit
und Albernheit jede neue Generation und jede neue Ideologie glaubt, vollig
neu und nie dagewesen zu sein. Deshalb lernt sie nichts aus der Vergangen-
heit und wiederholt blind immer dieselben Fehler.*“¢ Ohne Innovationen ver-
kommt nach Alberoni jede Institution zur Routine und hat damit ihren ge-
schichtlichen Auftrag beendet oder verraten. Deswegen ist eine Institution
gerade darauf angewiesen, immer wieder neu ihre Antennen auszufahren,

5 Dietrich Bonhoeffer, Zur theologischen Begriindung der Weltbundarbeit, in: Gesammelte
Schriften I, 144f.

¢ Francesco Alberoni, Genesi. Come si creano i miti, i valori, le istituzioni della civilta occi-
dentale: Mailand 1989, 21. Vgl. die jiingere Bezugnahme darauf in: Hanspeter Heinz, Typische
(Fehi-) Entwicklungen Neuer Geistlicher Bewegungen. Zur Problematik von Institutionalisie-
rung, in: Anzeiger fiir die Seelsorge 8/1996, 387-390.



Nicht ein Museum hiiten 165

um friithzeitig Reformmoglichkeiten zu orten. Sie mul} sich jedoch auch
heimsuchen lassen von iiberraschenden Provokationen.

Es geniigt also keineswegs, sich nur am Alten zu orientieren. Fiir Platon
wohnten die Alten niher bei den Gottern. Das Frithe war automatisch dem
Gottlichen néher als das Heutige. In christlicher Sicht darf man die Wahr-
heit nicht zur Funktion der Zeit machen: weder der gestrigen, noch der heu-
tigen, noch der zukiinftigen. Das Altere ist nicht automatisch das Authenti-
schere. Es kann etwas fiir eine bestimmte Zeit wahr sein, weil es den Wer-
ten der Wahrheit zugehort, die ist, indem sie wird. Freiheit im Sinn der Treue
zur gestrigen Wahrheit kann also auch heillen, sie zu verlassen, sie ,,aufzu-
heben* ins Heute hinein. Das Aufheben kann so die Form des Bewahrens
sein. Das gestern Konstitutive kann es heute nur als ,,Aufgehobenes® blei-
ben. In der christlichen Tradition gibt es das wegweisende Wort des
Monchsvaters Benedikt: ,,Dal} zur Beratung alle gerufen werden, bestimmen
wir deshalb, weil der Herr oft einem Jiingeren offenbart, was das Bessere
ist.“7 Dieser Satz ist fiir die christliche Theologie des Mittelalters sehr wich-
tig geworden. Er hat die Auctoritas in ihre Schranken verwiesen und ihr
ermdglicht, die Aktualitit der christlichen Offenbarung hervorzuheben, die
nicht nur ihr ,,in illo tempore®, sondern vom Glauben an den Geist Jesu her
ihr stets wahres, neues Heute hat. Treue zur Tradition bedeutet also nicht die
Repetierung des Alteren und Alten, so als ob das Altere und Alte eo ipso
schon das fiir jede Zeit verbindlich Wahre wire, ,,denn an Christus haben
wir nur Anteil, wenn wir bis zum Ende an der Zuversicht festhalten, die wir
am Anfang hatten. (Hebr 3,14) Treue bedeutet Fahigkeit zum Wandel, ge-
tragen von der Zuversicht des Anfangs. Treu sein heift, innovativ mit sei-
nem Ursprung im jeweiligen Heute umzugehen.

Nicht nur um den Heiligen Geist beten

Menschwerdung Gottes bedeutet, dal er in die Geschichte eingegangen ist.
Das Zweite Vatikanum hat in der Konstitution iiber die Kirche von einer
nicht unbedeutenden Analogie zwischen Kirche und dem Mysterium des
fleischgewordenen Wortes gesprochen. Und es fihrt in diesem Zusammen-
hang fort: ,,Wie nimlich die angenommene Natur dem gottlichen Wort als
lebendiges, ihm unloslich geeintes Heilsorgan dient, so dient auf eine ganz
dhnliche Weise das gesellschaftliche Gefiige der Kirche dem Geist Christi,
der es belebt zum Wachstum seines Leibes (vgl. Eph 4,16).“® Danach geniigt

" Die Benedikius-Regel. Lateinisch-Deutsch. Hrsg. von Basilius Steidle. Beuron #1980, 69.
8 Zweites Vatikanisches Konzil, Lumen Gentium, Nr. 8.



Reinhold Biirenz 166

es also keinesfalls, nur um den Heiligen Geist zu beten. Wir sollen auch prii-
fen, ob und inwieweit unsere pastoralen Ordnungen und unsere seelsorgli-
che Praxis dem Wirken des Heiligen Geistes dienen. Sie kénnen auch sei-
nem Wirken entgegenstehen, ihm hinderlich sein, es blockieren.

In Joh 21,18 heilit es: ,,Amen, amen, das sage ich dir: Als du noch jung
warst, hast du dich selbst gegiirtet und konntest gehen, wohin du wolltest.
Wenn du aber alt geworden bist, wirst du deine Hinde ausstrecken, und ein
anderer wird dich giirten und dich fiihren, wohin du nicht willst.“ Es geht
darum, daB wir uns von Gottes Geist fiihren lassen, auch dahin, bisher be-
wihrte Formen von Seelsorge loszulassen, weil eine neue Sitnation nach
neuen Formen verlangt. Er will uns zeigen, dal wir seinen Auftrag in der
bisherigen Gestalt unter heutigen Bedingungen nicht mehr erfiillen kénnen.
Dietrich von Hildebrand hat sich in seinem Werk ,.Die Umgestaltung in
Christus* ebenfalls mit der christlichen Bereitschaft zur Verinderung befaft.
Er stellt fest: ,,Die restlose Verdnderungsbereitschaft ist eine unerldfliche
Voraussetzung fiir die Empfingnis Christi in unserer Seele.*® Es gilt mit
»leblosen® bzw. ,leblos gewordenen Strukturen zu brechen, damit die Kir-
che selbst wieder als etwas ,,Lebendiges* erfahren werden kann. Diese Hoff-
nung hat Johannes XXIII. in uniibertrefflicher Weise wie folgt beschrieben:
,,Wir sind nicht auf der Erde, um ein Museum zu hiiten, sondern um einen
Garten zu pflegen, der vor Leben strotzt und fiir eine schéne Zukunft be-
stimmt ist.*

Man hat gelegentlich die hentige Krise der Kirche mit ihrer Situation zur
Zeit des Untergangs des Westromischen Reichs verglichen, wo nicht wenige
Christen und Theologen meinten, mit dem Ende dieses - inzwischen mit der
Kirche verbundenen — Reiches sei auch das Ende der Kirche gekommen.
Damals hat Augustinus — es ist der Grundgedanke seiner Schrift ,,De civi-
tate dei* — geschrieben: ,,Halte dich nicht an die alte Welt, sondern erneuere
dich und werde jung in Christus.* Ist das nicht die Chance und die Aufgabe
der Kirche im Blick auf die Zukunft, in der manches in ihr untergehen wird
von dem, was ihr geschichtlich, kulturell und gesellschaftlich zugewachsen
ist, woraus sie Macht und Einflul gewonnen hat. Aber dieser Untergang
muf nicht der Untergang ihrer selbst sein, sofern sich die Kirche mit solchen
geschichtlichen Verwirklichungen nicht identifiziert. Der heutige tiefgrei-
fende VeridnderungsprozeB kann auch der Anfang eines Neuen sein, indem
zugleich das Eigentliche der Kirche, ihr ,,unterscheidend Christliches* mehr
zum Vorschein kommen kann.'

* Dietrich von Hildebrand, Die Umgestaltung in Christus. Einsiedeln *1950, 28.
' Vgl. H. Fries, Zukunft der Kirche — Kirche der Zukunft, in: R. Biirenz (Hrsg.), Die Kirche
und die Zukunft des Christentums. Miinchen 1982, 43-67.





