Befreiende Evangelisierung

Jon Sobrino, San Salvador

Die von Papst Johannes Paul II. vielfach geforderte ,,Neuevangelisierung*
muf die Dimension der Guten Nachricht (Euangelion) in der Botschaft und
Praxis Jesu von Nazareth mit den grundlegenden Problemen der Evangeli-
sierung in unserer heutigen Welt in Verbindung bringen.' Sie muf nene Um-
stinde beriicksichtigen wie etwa die Okologie, die Beziehungen zwischen
den Geschlechtern, die Inkulturation, das Verhiltnis zu den nichtchristlichen
Religionen usw. ,Neu* miissen auch die , Evangelisierenden® sein, vor al-
lem, wie Kardinal Paulo Evaristo Arns betont, die Laien und die Armen.
Hieraus ergeben sich einige grundlegende Probleme, die ich anhand einiger
Thesen bedenken mochte.

1. Die Bedingung der Moglichkeit:
Sind wir von einer guten Nachricht iiberzeugt?

Erste These: Evangelisieren heifit, eine gute Nachricht mitzuteilen, welche
Freude bewirkt. Die wesentliche subjektive Voraussetzung dafiir wird die
Uberzeugung sein, daf es eine solche gute Nachricht gibt — was heute iiber-
haupt nicht selbstverstdndlich ist.

Die Enzyklika ,,Evangelii Nuntiandi* (Nr.7) sagt, da} Jesus ,.der erste
Verkiindiger* ist, und bietet uns damit eine zwar einfache, aber wichtige Me-
thode an, um das Thema ,,Evangelisierung* anzugehen. Als erstes mufl man
nun sagen, daB Jesus iiberzeugt war, es gebe eine gute Nachricht zu ver-
kiinden, welche der Miihe zu leben wert ist, bis dazuhin, sein Leben hinzu-
geben. Dies wird bei den Synoptikern in seinen beiden wichtigsten und
urspriinglichsten Worten ausgedriickt: basileia und abba, ,Reich® und ,,Va-
ter“. In ihnen handelt es sich nicht um blofe Lehrsitze, sondern num Aus-
drucksweisen einer guten Nachricht, welche Jesus selbstverstindlich fiir
wahr hélt. ,Ich muaB ... das Evangelium vom Reich Gottes verkiinden* (Lk

' Im meinem Buch Jesucristo liberador (Madrid 1991) 119-306 stellte ich die Botschaft und
die Praxis Jesu aus der Sicht der Befreiungstheologie dar. (Eine dentsche Ubersetzung ist beim
Griinewald-Verlag in Vorbereitung.) Zur Evangelisierung und zu ,Evangelii Nuntiandi*
schrieb ich: ,,La evangelizacion como mision de la Iglesia“, in: Resurreccién de la verdadera
Iglesia (Santander 1981) 261-308. Vorliegende Ausfithrungen sind eine aktualisierte und ge-
schichtlich riickgebundene Konkretisierung.



Jon Sobrino 168

4,43). ,,So sollt ihr beten: Unser Vater im Himmel ... (Mt 6,9). Dabei ver-
kiindet er die gute Nachricht nicht nur programmatisch zu Beginn seiner
Sendung, sondern er hilt sie sein ganzes Leben lang durch, selbst mitten in
Zweifeln und obwohl das Reich nicht kommt und sein Vater ihn nicht vom
Tod errettet. Wihrend des Abendmahls denkt Jesus weiter daran, daB er wie-
derkommen wird, um mit seinen Jiingern den Kelch ,,im Reich Gottes* zu
trinken (Lk 22,18). Auch im Olberg—Gebet nennt er Gott weiterhin ,,Vater*
(Mk 14,36).

Dieser kurze Hinweis auf Jesus fiihrt uns zom Grundproblem: Existiert
heute die Uberzeugung, daB man eine gute Nachricht verkiinden kann —
ohne sie zu einer routineméBigen ,,Lehre* herabzuwiirdigen? Vielleicht war
es in den 79er- und 80er-Jahren leichter, auf diese Frage positiv zu antwor-
ten — das zeigen uns die Mirtyrer jener Zeit —, doch heute scheint nichts
mehr klar zu sein.

,Gute Nachricht* meint im Grunde die Ankiindigung, daf} die Utopie des
Lebens, die Wiirde, die Humanisierung in einer Welt des Todes, der Aus-
grenzung und der Inhumanitét méglich ist. Dariiber hinaus meint sie, daf} die
Hoffnung der Schwachen, der Kleinen und der Opfer von Ungerechtigkeit
erfiillt werde. Sie kommt als Geschenk und Gnade. ,,Gute Nachricht“ ist da-
her nicht einfach Fortschritt und Entwicklung — auch wenn sie diese enthal-
ten kann —, sondern die Verwirklichung des Lebens derer, die kein Leben ha-
ben, und der Humanitit derer, die enthumanisiert leben miissen. Noch ein-
mal unsere Frage: sind wir iiberzeugt, dafl diese gute Nachricht méglich ist?

1.1 In der Kirche fehlen Freude und Aufrichtigkeit

Schon 1974 meinte Schillebeeckx, dal} sich die Kirchen leerten, weil ,,bei
uns Christen offensichtlich die Fiahigkeit abnimmt, Menschen von heute in
kreativer Treue das Evangelium, irotz und zusammen mit seinen menschen-
kritischen Aspekten, dennoch als frohe Botschaft zu iiberbringen‘?.

Im kirchlichen Umfeld gibt es Begrenzungen, welche die Verkiindigung
der guten Nachricht einschrinken. Dal} die Kirche heilig und siindig bzw.
siindig und heilig ist, war immer wahr. Man darf sich dariiber nicht wundern,
und insofern sie siindig ist, kann dies keine gute Nachricht sein. Von der
Evangelisierung her gesehen, kann allerdings ein noch schwereres Problem
eintreten: Trauer und Angst hervorzurufen, Freiheit und Freude zu unter-
driicken — dies wiirde auch formal die Dimension der guten Nachricht ver-
letzen.

2 E. Schillebeeckx, Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden. Freiburg 1992, 101. (Die Ori-
ginalausgabe wurde 1974 verdffentlicht.)



Befreiende Evangelisierung 169

Ein Ambiente von Verdichtigungen, Argwohn und Zensur vermittelt
keine Freude an Geschwisterlichkeit, sondern Trauer und sogar Angst. So-
wohl die Sehnsucht einer modernen Christenheit, daB die Kirche als Macht
mit den Michtigen dieser Welt auf gutem FuB stehe, als auch die Angst zu
schrumpfen und im Konzert der Religionen an Relevanz zu verlieren — all
dies vermittelt nicht die Freude des Dienstes, sondern die Besessenheit, be-
dient zu werden. Die , Tat Jesu®, seine Parteinahme fiir die Armen und de-
ren Verteidigung, seine Konfrontation mit den Michtigen, seine Standhaf-
tigkeit bis zum Kreuz, andererseits sein reales Vertrauen in Gott und seine
Bereitschaft, ihn Gott sein zu lassen — all dies abzuschwichen oder zu ig-
norieren fiihrt dazu, diesen Jesus, der gute Nachricht ist, zu verdunkeln.
Wiirde es an Aufrichtigkeit und Wahrheitssuche mangeln, wire dies nicht
nur eine ethische Begrenzung, sondern es schmilerte das Wesen der guten
Nachricht, denn ,,die Liebe freut sich an der Wahrheit“ (1 Kor 13,6).

SchlieBlich konfrontiert auch diese Welt selbst eine Kirche, die evangeli-
sieren will, mit Problemen. Das erste, immer gleiche, beginnt mit Jesus und
vor ihm mit den Propheten: Wer den Armen eine gute Nachricht verkiindet,
dem ergeht es schlecht, weil er gleichzeitig Verkiindiger und Prophet sein
wird, wie Martin Luther King, Erzbischof Romero und viele andere. Das
zweite, aktuellere, ist die Verdrehung und Benutzung der guten Nachricht
von seiten der Machthaber dieser Welt.

1.2 In der Welt: Entmutigung angesichts der Ungerechtigkeit

Auch die Situation der heutigen Welt erleichtert die Verkiindigung der guten
Nachricht keineswegs. Das Problem der Menschheit heiBt nicht: ,,Das Reich
Gottes ist noch nicht angekommen®, sondern: ,,Offensichilich ist es weder
angekommen noch dabei, anzukommen“. Die species Mensch entwickelt
sich zum Schlechteren hin, denn es ist die subspecies der Nicht-Existieren-
den aufgetaucht, und der Abgrund zwischen reichem menschlichem Dasein
und armem — ebenfalls menschlichem — Dasein vertieft sich; der Reiche und
Lazarus (Lk 16,19ff.) entfernen sich immer mehr voneinander. Wir sind
dabei, ,,vom Ungerechten zum Unmenschlichen™ iberzugehen. Und was
noch schlimmer ist: Die vorgeschlagenen Losungen sind schlecht, weil sie
nur das Leben eines bestimmten Teils des Planeten (40 bis 50 Prozent) ver-
bessern konnen, wobei irgendeine Instanz die grausame Entscheidung tref-
fen muB, welche Volker dann leben diirfen und welche nicht.

Weiter muB man sehen, wie die Menschen durch die Kommerzialisierung
und den Konsumismus enthumanisiert werden: in der Musik, im Sport, in
der Kleidung und praktisch allem; die Existenz wird trivialisiert, einzelne
und ganze Volker denken - trotz der vorgeblichen Globalisierung — nur



Jon Sobrino 170

noch an sich, was dazu fiihrt, die anderen zu ignorieren, sie nicht mehr zu
verstehen und sie zu verachten. Wenn fiir die Moderne in ihren Anfingen
die Erlosungs-Erwartung wesentlich war — die Ankunft des Reiches der
Freiheit, der klassenlosen Gesellschaft —, so ist die Postmoderne dabei, jeg-
liche Erwartung selbst zu verlieren oder zu negieren. An ihre Stelle tritt die
Schicksalshaftigkeit.

All dies erzengt ein Ambiente der Leichtfertigkeit, vor allem aber der Ent-
mutigung und Hoffnmngslosigkeit. Folglich ist die Wirklichkeit unserer Welt
nicht nur in sich keine gute Nachricht, sondern sie scheint jede Maglichkeit
einer solchen zu verhindern: Man ist nicht mehr iiberzeugt, daB die gute
Nachricht méglich sei. Diese Uberzengung wieder zu »zengen®, ist, so
meine ich, das grundlegende Problem der Evangelisierung. Theologisch
ansgedriickt, handelt es sich darum, nicht nur die Uberzeugung wiederzn-
gewinnen, daB Gott existiert, sondern die, daB es gut ist, daB Gott existiert.

Ich werde nun, entsprechend dem Aufbau von Evangelii Nuntiandi, den
Inhalt der Verkiindignng (2) untersuchen, sodann die Realisierung der Be-
freiung (3) und das Zeugnis (4). Bei jedem Thema behandle ich nur einige
Aspekte, die mir fiir hente wichtig erscheinen; ich werde versuchen, sie ge-
schichtlich in der Praxis Jesn festzumachen.

2. Die gute Nachricht von Jesus verkiinden

Zweite These: Jesus von Nazareth, seine Praxis und seine Weise dazusein,
ist gute Nachricht, weil er die Erscheinung des Menschlichen und der Ver-
menschlichung ankiindigt, sowohl in der heutigen Welt wie fiir sie.

Das erste Element der Evangelisierung ist es, ,,Gottes Liebe den Men-
schen zu verkiinden, welche in Jesus Christus erschienen ist (Evangelii
Nuntiandi 26). Dies ist gute Nachricht, Eu-angelion. Bekanntlich hat der
Begriff im NT zwei Bedeutungen: ,,Gute Nachricht* meint zum einen, was
Jesus ankiindet, nimlich das Reich Gottes, zum anderen diesen Jesus selbst,
vor allem sein Erlosungswerk in Kreuz und Auferstehung. Ersteres erscheint
dentlicher bei den Synoptikern, letzteres bei Paulus, wobei allerdings Mar-
kus am besten beide Bedeutungen eint: Gute Nachricht ist das, was Jesus
herbeibringt, und das, was iiber den gekreuzigten und auferstandenen Jesus
verkiindet wird.

Zn diesen beiden biblischen Bedeutungen von gute Nachricht wollen wir
nun eine dritte hinzufiigen, welche, obwohl im NT begriindet, in den beiden
vorigen noch nicht geniigend ausgedriickt ist: die Seinsweise Jesu in seiner
Verkiindigung und seinem Dienst am Reich Gottes, welche — im strengen
Sinn ~ iiber seine Botschaft und Praxis hinansgeht. Es handelt sich darum,



Befreiende Evangelisierung 171

wie Jesus handelte und lebte, wie er Mittler war. Dieses Wie scheint mir nun
- im strengen und nicht nur im frommen Sinn — eine gute Nachricht zu sein,
welche nicht angemessen auf die beiden vorigen Bedeutungen reduziert
werden kann. Man muB folglich zur Orthodoxie und zur Orthopraxie etwas
hinzufiigen, das man — in Ermangelung eines besseren Ausdrucks — Ortho-
pathos nennen mag: die rechte Weise, uns von der Wirklichkeit Christi be-
treffen zu lassen.

2.1 Die gute Nachricht von Jesus nach dem Neuen Testament

Von dem gestorbenen und auferstandenen Jesus sagt das NT, daf er Erlo-
sung wirkt, daB er ,,um unserer Siinden willen hingegeben und fiir unsere
Rechtfertigung auferweckt wurde“. Diese Aussage ist allerdings, obwohl
wesentlich, nur abgeleitet. Sie setzt eine vorgingige Wirklichkeit voraus, die
in einer ersten Erfahrung schon ergriffen worden ist: das geschichtliche Le-
ben und Sterben Jesu von Nazareth und das eschatologische Ereignis der
Auferstehung. Die urspriinglichere Erfahrung, auch wenn sie fiir eine Ver-
vollstindigung offen ist, ist das Leben und das Kreuz Jesu, wohingegen die
Erfahrung des Auferstandenen in Bezug auf Jesus in die groBere Wahrheit
einfiihrt, welche allerdings immer wesentlich auf ihn verwiesen bleibt.
Letztendlich entscheidet sich alles an der Wirkung, die jener Jesus von Na-
zareth ausloste, welche zwar durch das Kreuz erschiittert und auf den Kopf
gestellt, durch die Auferstehung jedoch — im Glauben — bestitigt wurde.
Diese Wirkung wurde spiter reflektiert, theologisch gedeutet und in eine
Beziehung zur Erlosung gebracht; das Wesentliche entscheidet sich jedoch
darin, ob Jesus — in den Worten von Juan Luis Segundo —,,einen Unterschied
macht“. Diese Erfahrung 148t sich am passendsten mit ,, gute Nachricht*
ausdriicken.

Ohne geschichtliche Wirklichkeit kann es keine lobpreisende Anrufung
geben. Was zu Beginn den Unterschied machte, war das gute Wirken Jesu,
und dieses setzte einen ProzeB in Gang: von Jesus von Nazareth zum Chri-
stus. Man kann die Richtung nicht umkehren, von der Reflexion zuriick zur
Realitit. Die erste Frage heiBt: Was machte aus Jesus jene ,,gute Nachricht®,
so daB die Armen ,,von allen Seiten zu ihm liefen®, jene von den grofien
religivsen Bewegungen verachtete Landbevolkerung Galildas?

Anziehend war in der Person Jesu zweifellos, wie er Hoffnung verbrei-
tete, Menschen befreite und heilte, Didmonen austrieb, sich den Ausge-
grenzten zuwandte, die Méchtigen anklagte und demaskierte, aber auch sein
Charakter, seine Weise zu sein und zu handeln, welche ich hier untersuchen
mdochte. Man sah in ihm jemanden, der mit Autoritét redete, iiberzeugt von
dem, was er sagte, nicht wie jene, die wie irrationale Fanatiker oder bezahlte



Jon Sobrino 172

Funktionire redeten. In ihren Néten liefen die Menschen zu ihm, und wenn
sie ihn um die Losung ihrer Probleme baten, versuchten sie es immer mit
dem entscheidenden Wort: ,Herr, erbarme dich unser”. Die Kinder er-
schreckten nicht vor ihm, und auch die Frauen folgten ihm. Die Leute liefen
ihm nach, und am Ende seines Lebens fand er in ihnen seine beste Unter-
stiitzung. Eine Frau konnte ihren Enthusiasmus nicht bremsen und brachte
ihn mit der groBten Begeisterung zum Ausdruck: »Qesegnet sei der Leib, der
dich trug*®.

Die Armen fanden in Jesus jemanden, der sie liebte, verteidigte, befreite.
Wer ihm nachfolgte, Mann oder Frau, war ergriffen von seiner Echtheit, sei-
ner Wahrheit, seiner Entschlossenheit und — schluBendlich — seiner Giite.
Solches ist, gestern wie heute, nicht hiufig; es ergreift das kollektive Ge-
wissen und ist eine gute Nachricht. Und sogar ein Erloser kann solches auf
verschiedene Weise leben: distanziert und mit Macht — oder in Nihe und So-
lidaritdt. In Abwandlung des Textes von Mi 6,8 kénnen wir sagen: Jesus war
ein guter Mittler, weil er Gerechtigkeit wirkte, und er war ein guter Mittler,
weil er zdrtlich liebte.

In den Berichten der Evangelien gibt es also einen deutlichen Widerhall
der Wirkung, die die Person Jesu und seine Weise zu sein hervorrief, und
wegen dieser Wirkung diirfen wir von Jesus als guter Nachricht zu sprechen
beginnen. Das Kerygma schlieBt das Schicksal Jesu als gute Nachricht ein,
welche allerdings als solche eine — positive — Interpretation des Schicksals
Jesu und deswegen abgeleitet ist. Im Kontakt mit Jesus hat die gute Nach-
richt jedoch den Charakter urspriinglicher Wirklichkeit. Man mu8 hier daran
erinnern, daB der Glaube nicht ohne weiteres darin besteht, gliubig eine In-
terpretation der Wirklichkeit anzunehmen, sondern darin, sich mit einer
Wirklichkeit zu konfrontieren, die sich selbst transzendiert und folglich
transzendent interpretiert werden kann. Die gute Nachricht von Jesus im NT
ist daher nicht einfach nur Glaubensgegenstand — , Ostern bringt Erl6-
sung“ —, sondern auch Erfahrung von Wirklichkeit: das Erbarmen, die
Rechtschaffenheit, die Entschlossenheit Jesu ist die gute Wirklichkeit.

2.2 Die gute Nachricht Jesu in der heutigen Zeit

An Jesus ergreift uns seine urspriingliche Barmherzigkeit, welche er den
Menschen gewihrt: von ihr her definiert er die Wahrheit Gottes und des
menschlichen Seins; seine Aufrichtigkeit gegeniiber der Wirklichkeit und
sein Wille zur Wahrheit, sein Urteil iiber die Situation der unterdriickten
Mehrheit und der unterdriickenden Minderheit: Stimme der Stimmlosen und
Stimme gegen die zu Stimmgewaltigen; seine Reaktion gegen diese Wirk-
lichkeit: Verteidigung der Schwachen und Anklage und Demaskierung der



Befreiende Evangelisierung 173

Unterdriicker; seine Treue darin, im langen Lauf der Geschichte Ehrlichkeit
und Gerechtigkeit auf das Ende hin durchzusetzen, trotz innerer Krisen und
duBerer Verfolgungen; seine Freiheit zu segnen und zu verfluchen, zur Sy-
nagoge am Sabbat zu gehen, diesen zu verletzen — letzlich eine Freiheit zu
verhindern, daB irgend etwas das Gute behindere. An Jesus ergreift uns wei-
terhin, daB er das Ende des Ungliicks der Armen und das Gliick und die
Freude derer, die ihm nachfolgen, erreichen will — von daher seine Selig-
preisungen; daf er sich Siindern und Ausgegrenzten zuwendet, daf er sich
an ihren Tisch setzt und mit ihnen feiert und daf er sich dariiber freut, dal3
Gott sich ihnen zeigt. SchlieBlich ergreift uns — als Glaubige — an Jesus, daf
er auf einen guten und nahen Gott vertraut, welchen er Vater nennt, und daB
er sich gleichzeitig diesem Gott zur Verfiigung stellt, der weiterhin Gott
bleibt, absolutes, unbeeinflubares Geheimnis.

In einer Person jede einzelne dieser Haltungen verwirklicht zu sehen —
Aufrichtigkeit und Wahrheit, Erbarmen und Treue, Freiheit, Freude und
Feier, Vertrauen in den Vater und Verfiigbarkeit vor Gott —, ist immer eine
Brise frischer Luft in unserer Geschichte. Jemanden so zu sehen, ist in
Wahrheit gute Nachricht. Was uns jedoch ebenfalls — vielleicht noch mehr
— ergreift, ist die Tatsache, daB in einer einzigen Person Haltungen vereint
und miteinander versohnt erscheinen, die sich in der Geschichte nur
schwer versohnen lassen. Jesus ist gleichzeitig der Mann des Erbarmens
(,,misereor super turbas*) und der prophetischen Anklage (,,Wehe euch
Reichen!®), ein kraftvoll fordernder (,,wer mir nachfolgen will, nehme sein
Kreuz auf sich und folge mir) und ein feinfihliger Mann (,.dein Glaube
hat dich geheilt“), ein Mann des Vertrauens (,,Abba‘“) und der Einsamkeit
vor Gott (,,Mein Gott, warum hast du mich verlassen®). Entscheidend ist,
daB die Evangelien uns einen Jesus vorstellen, der alles Menschliche in-
karniert und gleichzeitig alles, was menschlich werden soll, vorantreibt;
dies zieht die Menschen immer an, bis heute. Fiir diesen Christus ist es we-
sentlich — genauso wesentlich wie sein Menschsein, sein Gottsein, sein Er-
losersein —, daB er gute Nachricht ist, welche, um Nachricht zu sein, sich
bekannt machen, und um gute Nachricht zu sein, fiir alle Menschen als gut
erscheinen muf.

3. Die gute Nachricht des Reiches Gottes verkiinden: die Befreiung

Dritte These: Evangelisieren heift, das Reich Gottes — im Gegensatz zum
Anti-Reich — zu verkiinden und aufzubauen, als umfassende strukturelle
Wirklichkeit. Diese Aufgabe ist befreiend, nicht nur wohltitig; sie muf3
auch, besonders heute, anklagen und demaskieren; aufserdem muf3 sie Vor-



Jon Sobrino 174

schldge fiir eine Wegrichtung enthalten, welche die Gesellschaft gehen
muf3, und etwas, das man eine adiiquate ,, Okologie des Geistes“ nennen
kann.

In Evangelii nuntiandi ist der folgende Punkt der neuartigste: Zur Evan-
gelisierung gehort es nicht nur, die Befreiung von Millionen Menschen zu
verkiinden, sondern auch ,,die Pflicht zu helfen, daB diese Befreiung be-
ginne, von ihr Zeugnis zu geben und dazu beizutragen, da$ sie umfassend
sei” (Nr. 3). Dies hat auch die Theologie und Christologie der Befreiung
stark betont. Deswegen werde ich nicht die zentrale These wiederholen, son-
dern drei mir wichtig scheinende Prizisierungen anbringen.

3.1 Die Utopie der Befreiung aufrechterhalten

Zur Evangelisierung gehort notwendig die Befreiung — was noch vor eini-
gen Jahren von vielen in Theorie und Praxis so konzipiert wurde®. Zweifel-
los hat sich diese ,,gedachte Befreiung nicht verwirklicht, weswegen heute
die Dimension der Befreiung mehr und mehr von der Evangelisierung ge-
trennt wird. Diese SchluBfolgerung ist allerdings, obwohl verstindlich, nicht
logisch, denn weder verlangt sie so das Evangelium noch braucht sie so un-
sere Welt. Einerseits braucht das Reich Gottes in jedem Fall geschichtliche
Vermittlungen; Ignacio Ellacuria sagt dies deutlich:

~Ein weiterer wesentlicher Schritt bleibt zu gehen: wirtschaftliche, poli-
tische und kulturelle Modelle zu schaffen, die eine Zivilisation der Arbeit
moglich machen, welche die Zivilisation des Kapitals ersetzt. Hier stellt sich
fiir Intellektuelle jeder Art ... eine Herausforderung und unabweisbare Auf-
gabe. Kritik und Destruktion geniigen nicht, es braucht eine konstruktive
Alternative.**

Andererseits mufl daran erinnert werden: ,,Die Kirche predigt kein kon-
kretes System. Die Kirche bietet keinerlei Methode an, sondern die Prinzi-
pien der wahrhaften Befreiung: an den befreienden Gott zu glauben.* In der
Evangelisierung miissen wir wesentlich die Bereitschaft erhalten, Wirklich-
keiten und Systeme zu humanisieren, welche die Welt aus ihrer Autonomie

* Vgl. dazu Jon Sobrino, Die Theologie und das ,, Prinzip Befreiung “. Reflexion aus El Salva-
dor, in: R. Fornet-Betancourt (Hrsg.), Befreiungstheologie: Kritischer Riickblick und Perspek-
tiven fiir die Zukunft. Band 2: Kritische Auswertung und neue Herausforderungen. Mainz
1997, S. 187-213.

* , El desafio de las mayorias populares*, ECA 493-494 (1989) 1078. Ignacio Ellacuria SJ
war Professor der Zentralamerikanischen Universitit in El Salvador; am 16. 11. 1989 wurde er,
zusammen mit finf weiteren Mitbriidern und zwei Frauen, im Auftrag der Armee grausam er-
mordet.

5 Oscar Romero, Predigt vom 9. 7. 1978.



Befreiende Evangelisierung 175

heraus erzeugt. Ob die von der Evangelisierung geforderten Befreiungspro-
zesse Erfolg haben oder nicht, ist deswegen nicht das Kriterium dafiir, Evan-
gelisierung und Befreiung in eine Beziehung zu bringen, auch wenn sie sehr
wohl dazu helfen konnen, konkrete pastorale Praktiken zu wihlen. Ich er-
wihne dies, weil wir heute versucht sind, uns von der Befreiung abzuwen-
den, da diese nicht den erhofften Erfolg hatte. Wir miissen deswegen die
Aufgabe der Evangelisierung adédquat sehen:

,,Es hat keinen Sinn einzuwenden, daf die Soziallehre der Kirche oder die
Theologie der Befreiung keine vollstindig operablen Losungen fiir die Pro-
bleme der Menschheit anbieten. Aus diesem Fehlen folgt nicht, daB} ihr hi-
storischer Beitrag unniitz sei oder durch den anderer ersetzt werden konnte.
Die vollkommene Befreiung kann mit den Mitteln des Glaubens allein nicht
erreicht werden, aber sie kann auch nicht ohne diese erreicht werden. Die
Vollkommenheit der Befreiung erfordert diese Prasenz des Glaubens.*®

Die Schwierigkeit, die Geschichte umzukehren, ist enorm. Heute fiihrt
dies leider meist dazu, daf die Evangelisierung, insofern sie die Verhéltnisse
umformen will, sich in kleinen Dingen konkretisiert, was zwar fiir den Er-
folg wichtig ist, jedoch gefahrlich wird, wenn es sich theoretisch als Alter-
native zu einer effektiven und umfassenden Befreiung darstellt, welche ja
die Welt braucht! Man kénnte nun argumentieren, dal die Taten Jesu Zei-
chen und nur Zeichen waren, aber man muf3 bedenken, daf} sie nicht nur
wohltitige, sondern befreiende Zeichen waren, d. h. da} sie — wenn auch nur
in Zeichen — den Triumph iiber die Wurzeln der Unterdriickung ,,bezeich-
neten* und in diesem Sinn die Hoffnung vermittelten, da3 die Befreiung
moglich ist und nicht nur einige Verbesserungen. Jesus beriihrte in seiner
Prophetie durchaus die Strukturen der Gesellschaft.

3.2 Die Notwendigkeit der Anklage in der Evangelisierung

Fiir Jesus ist das Reich Gottes eine dialektische Wirklichkeit, der sich das
Anti-Reich aktiv widersetzt. Daher ist es einféltig und unwirklich, das Reich
anzukiindigen und aufbauen zu wollen, ohne das Anti-Reich anzuklagen und
zu zerstdren. Diese Lehre — in der Bibel verankert und im lateinamerikani-
schen Kontext schon seit dem 16. Jahrhundert und verstérkt in den letzten
Jahrzehnten verwurzelt — scheint heute vergessen zu sein. Das Ende der so-
zialistischen Systeme bedeutet dariiber hinaus den Verlust eines politisch
michtigen Anklédgers, so dafl die heute Méachtigen die Anklagen, die es noch
gibt, auBer acht lassen kénnen. Aber obwohl wir Augen und Ohren vor der

¢ I. Ellacuria, ,, Liberacién“, in: Casiano Florestan und Juan José Tamayo (Hrsg.), Conceptos
fundamentales del cristianismo. Madrid 1993, 704.



Jon Sobrino 176

Welt verschlieflen, besteht das Problem weiter: Das Anti-Reich ist hochst
aktiv und arbeitet gegen das Reich.

Deswegen ist die Anklage ethisch, anthropologisch und, wenn man so
sagen darf, ,,metaphysisch* notwendig. Ethisch, um nicht durch Verschleie-
rung das achte Gebot zu verletzen; anthropologisch und sozial, um die Per-
son und die Gesellschaft auf der Wahrheit aufzubauen. Es ist richtig, daB es
keinen Protest ohne Projekt gibt, aber das nimmt von der Notwendigkeit der
Anklage nichts weg, denn diese ist nicht blo8 eine rein subjektive Erleich-
terung, sondern eine Rechenschaft gegeniiber der Wahrheit der Wirklichkeit,
welche im letzten rettet oder verdammt. Auf die Wahrheit der Wirklichkeit
werden wir, wie auf harten Felsen, das humane und soziale Gebidude bauen
konnen; ohne sie wird es frither oder spiter einstiirzen. SchlieBlich ,, meta-
physisch*, weil die Anklage die dialektische und strukturelle Dimension der
Wirklichkeit hervorhebt, welche vor einigen Jahren sehr beachtet wurde,
heute jedoch auch in der Kirche und ihrer Evangelisierung mehr und mehr
vergessen wird. DaB Jesus sich zugunsten der einen und gegen die anderen
offenbart, da es einen Gott gibt und ihm widerstreitende Gotzen, dal es
Mittler gibt wie etwa Jesus, aber auch wie die Hohenpriester, daB} es die Uto-
pie des Reiches Gottes und die Wirklichkeit des Anti-Reiches gibt, all dies
ist zentral, um die Offenbarung und die Geschichte zu begreifen. Es so nicht
zu sehen, kann naiv sein; in Wirklichkeit ist es jedoch absichtliche Ignoranz,
um nicht zuzugeben, dafl unsere Welt noch nicht die ist, die sie sein sollte,
und zwar nicht etwa aus ,,Zeitmangel*, sondern wegen boswilliger Krifte,
die gegen die Utopie arbeiten und Opfer hervorbringen.

AuBerdem weist die Anklage — leichter als die Ankiindigung — auf die
strukturelle Dimension der Wirklichkeit hin. Obwohl man die Strukturen
auch vom Positiven angehen mufl und obwohl man dafiir wie Jesus Zeichen
setzen mub, ist es leichter, dies vom Negativen her zu unternehmen. Die An-
klage hilft uns, daran zu erinnern, daB die vielfiltigen kleinen Ubel von
groBeren, strukturellen Ubeln herriihren, Folgen religidser und — vor allem
— kultureller, wirtschaftlicher und politischer Michte sind. Bei aller Tragik
tut man etwas Gutes, wenn man an solche Zusammenhinge erinnert und
nicht allein das Herz der Menschen dafiir verantwortlich macht.

Die Anklage ist jedoch nicht nur Notwendigkeit, sondern auch gute Nach-
richt, welche Hoffnung und Freude weckt. Die Wahrheit ist verhillt und un-
terdriickt; deswegen wird die Anklage nicht nur die Wahrheit der Wirklich-
keit ins Wort bringen, sondern sie ist Freisetzung der Wahrheit. Solches, wie
alles Befreiende, weckt Hoffnung: Man befreit sich von der Liige, das Un-
mogliche wird moglich, das Bose kann besiegt werden.

Wir leben heute nicht in einer Welt bzw. einer Kirche, in der angeklagt
wiirde, was angeklagt werden miiite. Wer anklagt, wird ,,negativ®, ,,voller



Befreiende Evangelisierung 177

Ressentiments”, ,,wenig realistisch®, ,anachronistisch genannt. Viele
kirchliche Anklagen, etwa diejenigen Johannes Pauls II. im sozialen Be-
reich, werden verkiirzt. Deswegen ist es eine gute Nachricht, die Anklage
weiterzufiihren, num die Armen vor einer Wirklichkeit zu verteidigen, wel-
che unterdriickerisch ist und dabei immer weniger bestraft wird.

Jesus der Verkiindiger war gleichzeitig der Anklédger. Die logische und
zeitliche Prioritit liegt zweifellos in der Verkiindigung, aber genau um Ver-
kiindiger zu sein, Verteidiger des Armen und Schwachen, war er Ankliger
von Strukturen und gesellschaftlichen Gruppen. Von Jesus her gesehen wird
ganz deutlich, dall die Anklage fiir den Schwachen gute Nachricht ist, weil
sie ihn gegeniiber seinem Unterdriicker verteidigt; sie ist es aber auch, sub
specie contrarii, fiir den Unterdriicker, weil sie ihn zur Umkehr bewegen
kann.

3.3 Die Okologie des Geistes

Unsere Welt ist nicht nur in ihrem Leib, sondern auch in ihrem Geist ver-
armt und unterdriickt. Deswegen schlug Ignacio Ellacuria eine neue Zivili-
sation vor, die er bewuBt provozierend ,,Zivilisation der Armut“ nannte’. Er
wollte damit betonen, daB man die derzeitige Zivilisation des Uberflusses
iberwinden muB}, welche von den Michtigen dieser Welt als offizielle Zivi-
lisation propagiert wird, und daB man sie dialektisch, ausgehend von ihrem
Gegenteil, iiberwinden muf. Diese offizielle Zivilisation hat in der Tat das
Problem der Armut nicht geldst, und ebensowenig das der Humanisierung.
Sie hat weder jene zivilisiert, die im UberfluB leben, noch jene, die im Elend
leben. Von daher sollte die Evangelisierung auch die Zivilisation umwan-
deln, die Werte oder Pseudo-Werte, die das Humane in der Welt bilden. Ich
mochte dies mit einem neuen Ausdruck eine ,,Okologie des Geistes* nen-
nen.

Aus verschiedenen Griinden gebrauche ich diese Metapher: Okologie ist
in Mode, im besten Sinn des Wortes, weil es in der dkologischen Proble-
matik um Leben oder Tod geht. Sie muB3 gelost werden, damit in Zukunft
Leben moglich ist. AuBlerdem ist die 6kologische Frage umfassend und
strukturell; alles und alle sind wir mitbetroffen, ob wir es wissen oder nicht.
SchlieBlich ist das so bedrohliche 6kologische Problem Folge historischer
Vergehen: Der Erde geht es nicht nur schlecht, sie wird ausgebeutet. Inso-
fern handelt es sich um Siinde, weswegen die Okologische Aufgabe eine

7 Vgl. Ignacio Ellacuria, Finf Jahrhunderte Lateinamerika: Entdeckung oder Verschleie-
rung, in: P. Rottldnder (Hrsg.), Die Eroberung Amerikas und wir in Europa. Misereor. Berich-
te und Dokumente 5. Aachen 1992,



Jon Sobrino 178

befreiende Dimension hat. Eine der 6kologischen Notwendigkeiten ist — und
von hier kommt die Erkldrung der Metapher — die Reinigung unserer Atem-
luft, erstrangiges Symbol des Lebens. Wie der Korper, so braucht auch der
Geist reine Luft. Heute befreien heifit, die Umwelt zu reinigen, die gegen-
wirtige sogenannte Zivilisation. In diesem Sinn spreche ich von der Not-
wendigkeit, die Umwelt zu evangelisieren, d. h. eine angemessene Okologie
fiir den Geist zu fordern.

Ich schlage keine ,,christliche Kultur* in dem Sinn vor, wie sie meist die
Nostalgiker des Christentoms vorschlagen: dafl die kirchlichen Glaubens-
weisen und Normen das gesellschaftliche Leben durchdringen und da so
die Kirche leichter fortbestehen und sogar wachsen kann, selbstverstidndlich
zum Wohl der Menschheit. Ich beziehe mich mehr aof eine Humanisierung
der Kultur, obwohl diese sich in einer dem Evangelium geméfBen und christ-
lichen Perspektive vollziehen kann und muf. Worin diese Homanisierung
besteht, muB von vielen Beteiligten ,,unterschieden* werden, und unter ih-
nen diirfen die Armen nicht fehlen, denn diese sind am stirksten betroffen.

Fiir eine angemessene Okologie des Geistes muff man vor allem die Uto-
pie wiedergewinnen, in Abkehr von jedem Defitismus, auch wenn diese
Utopie noch so bescheiden und ,ortlos” ist. Zu fordern ist der Geist der
Gemeinschaft gegen den Individualismus, welcher leicht zum Egoismus
degeneriert; die Feier gegen das pure, unverantwortliche, kommerzialisier-
bare Vergniigen, welches zu Entfremdung degeneriert; die Offnung zum an-
deren gegen den grausamen Ethnozentrismus, der in Unverstidndnis fiir die
Leiden anderer und zu Verachtung degeneriert; die Kreativitidt gegen die
faule Kopie und die servile Imitation, welche leicht zum totalen Verlust ei-
gener Identitét degeneriert; der Kompromif3 gegen die falsche Toleranz, wel-
che zu Gleichgiiltigkeit degeneriert; die Gerechtigkeit gegen die Wohltitig-
keit, mit der man die Tragddie der Welt nur verschleiert; die Solidaritit ge-
gen die Unabhingigkeit dessen, der niemanden braucht und dann in Ein-
samkeit endet; die Wahrheit gegen die Propaganda und die Liige, von der
sich frither oder spiter die Wirklichkeit entfernt; der Glaube gegen den
plumpen Positivismus und Pragmatismus, der zur Sinnlosigkeit degeneriert;
die Kirche der Armen gegen eine vermeintlich universale Kirche aller Men-
schen, welche aber nur die Méchtigen stiitzt ...

Wie gliicklich diese Beschreibung auch sein mag, sie will folgendes sa-
gen: Evangelisieren heifit, die Luft zu humanisieren, die der menschliche
Geist atmet. Christlich gesprochen heifit es, den Menschen vermittels dieser
Humanisierung auf den Weg der Gleichgestaltung mit Jesus und der Ver-
gottlichung zu bringen, explizit oder anonym. Die Okologie des Geistes zu
fordern, ist insbesondere Aunfgabe von Institutionen wie der Kirche, weil
diese durch ihre Herkunft besser dafiir vorbereitet ist als andere. Wenn es



Befreiende Evangelisierung 179

auch der Kirche nicht méglich ist, im 6konomischen Prozef direkt oder in-
direkt EinfluB auszuiiben, weil sie dafiir nicht iiber die 6konomischen, poli-
tischen oder militirischen Mittel verfiigt, so ist es ihr doch méglich, im so-
zialen Prozef einen Einfluf} auszuiiben. Dafiir verfiigt sie liber das Wort als
bestimmende Wirklichkeit des menschlichen Geistes und iiber ein ganzes
Netz von Institutionen, um dieses Wort zu verbreiten: Diozesen und Pfar-
reien, Schulen und Universititen, Schriften und andere Medien konnen in
die Gesellschaft das den Geist bestimmende Wort einfithren und umgekehrt
andere, entmenschlichende Worte verhindern.

Vor allem mochte ich betonen: In der Evangelisierung muf} die Kirche zur
Miitterlichkeit als ihrer urspriinglichen Dimension zuriickkehren. Die Kir-
che ist ,Mutter und Lehrerin®, zuerst allerdings Mutter, und dies nicht nur
wegen der Konnotation der Barmherzigkeit, den der Begriff der Mutter ent-
hilt - in der Kirche mangelt es daran! —, sondern wegen der Konnotation
-JHebamme der Menschlichkeit*, was nicht dasselbe ist und Prioritét hat ge-
geniiber dem Dasein als ,,Expertin in Menschlichkeit*.

4. Das Zeugnis dessen, der evangelisiert

Vierte These: Wer evangelisiert, mufs Zeuge sein. Er evangelisiert das
Menschliche ohne jeden Zusatz, wenn auch mit Konkretionen: Erbarmen,
Treue, Hingabe und Solidaritdit. Er evangelisiert als jemand, der mit Gott
auf dem Weg ist, in einer wechselhaften Geschichte, demiitig und mit der
Hoffnung der Armen.

Wie soll man den Inhalt der Evangelisierung mit dem eigenen Leben in
eine Beziehung bringen? Evangelii Nuntiandi betont: ,,Die gute Nachricht
muB in erster Linie durch das Zeugnis verkiindet werden* (Nr. 21). Das
Zeugnis verleiht dem, was verkiindet wird, Glaubwiirdigkeit und verhilft
dazu, daB3 der Horer die gute Nachricht annimmt, die — weil skandalds —
schwierig anzunehmen ist: ,,Das Reich Gottes ist nahe, und es ist ein Reich
der Armen.* AufBerdem macht das Zeugnis in gewisser Weise den Inhalt der
guten Nachricht schon wirklich: Es ist moglich, menschlich zu leben. Ich
mochte nun untersuchen, worin das Zeugnis besteht. Im Grunde besteht es
darin, die Taten Jesu und seine Weise, sie zu tun, aktualisierend zu wieder-
holen. Auf drei Punkte mochte ich mich konzentrieren.

4.1 Menschliches ,,ohne Zusdtze "

Um das Wesen des Zeugnisses zu bestimmen, wenden wir auf den, der evan-
gelisiert, das an, was der Hebrierbrief iiber den Mittler sagt: daf} er wahr-



Jon Sobrino 180

haft menschlich ist. Der Autor beschreibt den Mittler mit erhabenen Titeln
wie ,Herr", ,,Christus®, ,Sohn Gottes*; er betont jedoch vor allem seine
menschliche Wirklichkeit und benutzt deswegen stindig den Namen Jesus,
und zwar vor allem im Kontext seiner Schwiche und seines Todes. Dies ist
nicht selbstverstindlich, und der Sinn dieser Namensnennung besteht nicht
darin, den Mittler zu identifizieren. Die Absicht des Textes ist es, zu beto-
nen, daf} Jesus wirklich Mensch ist und an der menschlichen Daseinsweise
vollen Anteil hat, daB er ,,in allem wie wir gepriift warde, aber nicht gesiin-
digt hat* (4,15), daB er, mehr noch, ,in allem seinen Briidern gleich sein
mufite* (2,17).

Dieser menschliche Jesus bendtigt, um Mittler zu sein, keinerlei katego-
rialen ,,Zusatz“, etwa daB er einem bestimmten Stamm — dem Levis — an-
gehoren oder daf er eine zusitzliche Macht erhalten miiBte, wie es im Amt-
spriestertum der Fall ist. Die Fihigkeit des Mittlerseins kommt ihm daher
nicht durch eine dem Hamanen hinzugefiigte soziologische Realitit oder
Bestimmung zu, noch von einer iibermenschlichen Wiirde, wie in den Reli-
gionen meist das Priestertam verstanden wird. Jesus entsprof dem Stamm
Juda, der nicht priesterlich war (vgl. Hebr. 7,14). Wenn man behauptet, Jesus
war ,Laie“, hat dies in der heutigen kirchlichen Situation nicht nur einen
polemischen und ironischen Sinn, sondern es betont auf andere Weise
nochmals das Wesentliche: Ob ,,Laie oder ,,Priester*, Jesus ist Mittler, weil
er wahrhaft Mensch ist — aus keinem anderen, ,,hinzugefiigten* Grund.

Demnach benétigt auch der heutige Verkiindiger keine ,,Zusitze*, son-
dern, wie Jesus, , Konkretionen“ und verdichtete ,,Ausdrucksweisen“ des
Hamanen. Manches davon wird natiirlich und unvermeidlich sein, anderes
historisch, Frucht der menschlichen Freiheit. In Jesus konkretisierte sich das
Humane in einem Geschlecht, dem minnlichen, und in einer Ethnie, der ju-
dischen; diese Konkretionen sind jedoch nicht wesentlich fiir sein Mittler-
sein. Auch in und durch das Weibliche und Nicht-Jiidische kann sich die
Menschlichkeit manifestieren. Daf} Jesus Mittler der Menschlichkeit wurde,
hingt nicht an diesen natiirlichen Konkretionen, sondern an anderen, freien
und geschichtlichen: Es gibt viele davon; der wahre Mittler iibt sie anf sehr
bestimmte Weise aus, und wer evangelisiert, folgt ihm darin. Ich méchte
vier wesentliche Konkretionen des Humanen vorstellen:

Menschlichkeit ist zuallererst Barmherzigkeitf®. Der Hebrierbrief betont
das Mitleiden Jesu mit den Schwiichen der Menschen: ,,Wir haben nicht
einen Hohepriester, der nicht mitfiihlen kénnte mit unserer Schwiche*
(4,15). In den Synoptikern definiert Jesus den vollendeten Menschen und

8 Vgl. dazu Jon Sobrino, Theologie der Befreiung als intellectus amoris, in: O. Konig u. G.
Larcher (Hg.), Theologie der gekreuzigten Vélker. Jon Sobrino im Disput. Graz 1992,



Befreiende Evangelisierung 181

den himmlischen Vater von der Barmherzigkeit her, wihrend die Evangeli-
sten Jesus selbst ebenfalls von der Barmherzigkeit her beschreiben: Er
reagiert gegeniiber den Leiden der Opfer aus dem einzigen Grund der Exi-
stenz eben dieses Leidens. Daf dies auch dem Verkiindiger wesentlich sein
muB, ergibt sich daraus, wie der Hebréerbrief Jesus mit den Hohepriestern
des Alten Bundes nach dem Kriterium der Barmherzigkeit vergleicht: Jesus
lebt zu den Menschen in Nihe und Mitleiden, jene in Distanz und Strenge.

Menschlichkeit ist zweitens Treue zu Gott. Der Hebrderbrief zeigt uns
Jesus in seiner Kreatiirlichkeit und in der darin begriindeten Schwiche,
Moglichkeitsbedingung dieser Treue zu Gott: Er wurde gepriift (4,15), und
demiitig hat er in Gethsemane ,,mit lautem Schreien und unter Tranen Ge-
bete und Bitten vor den gebracht, der ihn aus dem Tod retten konnte* (5,7);
,,Obwohl er der Sohn war,” — dies macht das Folgende so skandalds — ,.hat
er durch Leiden Gehorsam gelernt™ (5,8).

Menschlichkeit ist drittens Hingabe. Nach dem Hebrierbrief verwirklicht
sich die Mittlerschaft definitiv darin, dal das Opfer dargebracht wird. Der
Text lehnt von daher das Opfer als einen ,,Zusatz” ab und fiihrt es als ,,ge-
schichtliche Konkretion* der Menschlichkeit ein. Die kultischen Riten wer-
den so als ,.fleischlich* bezeichnet; von ihnen ist offensichtlich: ,,das Blut
von Stieren und Bocken kann unmoglich Siinden wegnehmen* (10,4). Sie
sind nicht wahrhaft menschlich, was die Hingabe Jesu allerdings ist: die
,Riten“ sind sein eigenes Leben und Sterben. Die der kultischen Vermittlung
eigene Struktur der AuBerlichkeit — ich nenne sie ,,Zusatz — wird hier zu-
gunsten einer Struktur der Wirklichkeit und der geschichtlichen Konkretion
gebrochen: Das Leben Jesu ist die AuBerung des gottlichen Willens
(10,51f.); die Hingabe Jesu ist erfiillt vom Heiligen Geist (9,14).

Menschlichkeit ist viertens Solidaritdit. Der Hebriderbrief beschreibt dies,
wenn er die Teilhabe Jesu an den Schwichen und Begrenzungen der Men-
schen erwihnt. Programmatisch wird gesagt: ,.er schdmt sich nicht, sie
Briider zu nennen” (2,11). Dieser Begriff des Bruders ist grundlegend; leider
hat er keine den Wiirdetiteln vergleichbare christologische Tradition be-
griindet. Weil sich die Menschlichkeit Jesu in seiner Solidaritit verwirklicht,
muf alles wahrhaft Humane solidarisch sein. Letztlich ist Jesus nicht nur
Mittler, weil er menschlich ist — dies wird nur die Mdéglichkeitsbedingung
dafiir sein —, sondern weil er Bruder ist.

4.2 Demiitig in der Geschichte auf dem Weg sein

Eine weitere Konkretion des Menschlichen gilt es hinzuzufiigen; sie ist im-
mer nétig, vielleicht am meisten in dunklen Zeiten wie der gegenwirtigen:
Menschlich leben heilit, demiitig in der Geschichte einen Weg zu gehen. Die



Jon Sobrino 182

vielleicht groBte Versuchung fiir die Evangelisierung ist es im Moment, die
vom Konzil, von der Versammlung von Medellin und von Erzbischof Ro-
mero vorgezeichnete Linie zu verlassen, obwohl sich dafiir scheinbar gute
Griinde anfiihren lieBen. Dabei geht es nicht um nachahmende Wiederho-
lung, sondern um die ,,Linie* des Weges. Vor allem muf man iiberhaupt auf
einem Weg bleiben, sei es auch in Dunkelheit, sei es ohne Wissen wohin er
fiihrt, sei es in einfacher Demut.

In seiner Wurzel kommt das Problem der Dunkelheit vom Anfang der
Christenheit her: Das angekiindigte Reich kam nicht, und der Auferstandene
kehrte nicht, wie erwartet, zuriick. Von daher gehort es wesentlich zur Ver-
kiindigung und dem Glauben, das Moment der Demut und des Nicht-Wis-
sens zu integrieren, Gott Gott sein zu lassen und in Zeiten der Trostlosigkeit
eine gute Nachricht zu erwarten. Vielleicht lehren uns die ersten Christen,
dal sie trotz allem ihren Glauben wiederherstellten und die gute Nachricht
weiter verkiindeten. Diese ,,Wiederherstellung der guten Nachricht war
problematisch, meiner Meinung nach vor allem deswegen, weil man lang-
sam Jesus und das Reich Gottes durch einen (rein) transzendenten Christus
und die Kirche ersetzte. Die ersten Christen lehren uns jedoch auch, dafs man
mit den Synoptikern zu Jesus und dem Reich Gottes zuriickkehren kann. Um
zum Zeugnis zuriickzukehren: dieses muf trotz allem die Verkiindigung der
guten Nachricht aufrechterhalten.

Aufgrund seiner Treue als Geschopf muBte Jesus einen Weg in der Ge-
schichte gehen. Der Hebrierbrief sagt mehrfach, daB er ,,zu seiner Voll-
kommenheit gelangte” und es sich dabei nicht ersparte, Mensch zu sein.
Christus ist Sohn von Anfang an und fiir immer, aber das , Immer* hat eine
Geschichte, in welcher sich die Treue Jesu zeigt. Lapidar und mit einer im
NT einzigartigen Klarheit sagt der Hebrierbrief, daB3 Jesus im Glauben mit
dem Geheimnis Gottes in Beziehung trat: Jesus ist der Mensch, der ur-
spriinglich und in Fiille den Glauben gelebt hat (12,2) und der glaubend in
der Geschichte einen Weg ging.

Wir miissen — das genannte Zitat des Propheten Micha etwas freier aus-
gelegt — dadurch evangelisieren, daB wir das Reich Gottes verkiinden und
diese Welt verwandeln, d. h. die Gerechtigkeit verwirklichen. Wir miissen
selbst ,,evangelisch® leben, d. h. mit Zdirtlichkeit lieben. Wir miissen als Ge-
schopfe evangelisieren, d. h. demiitig einen Weg mit Gott gehen. Vielleicht
konnen wir damit unsere Welt humanisieren und Gott in ihr gegenwiirtig
machen. In Zeiten der Dunkelheit muB die Kirche — das ist das Wichtigste ~
weiter ihren Weg verfolgen und dadurch Zeugnis geben. *

* Deutsche Ubersetzung und Bearbeitung von Srefan Kiechle SJ und Martin Maier SJ,
Miinchen.





