
Befreiende Evangelisierung 
Jon Sobrino, San Salvador 

Die von Papst Johannes Paul II. vielfach geforderte •Neuevangelisierung" 
muß die Dimension der Guten Nachricht (Euangelion) in der Botschaft und 
Praxis Jesu von Nazareth mit den grundlegenden Problemen der Evangeli- 
sierung in unserer heutigen Welt in Verbindung bringen.1 Sie muß neue Um- 
stände berücksichtigen wie etwa die Ökologie, die Beziehungen zwischen 
den Geschlechtern, die Inkulturation, das Verhältnis zu den nichtchristlichen 
Religionen usw. •Neu" müssen auch die •Evangelisierenden" sein, vor al- 
lem, wie Kardinal Paulo Evaristo Arns betont, die Laien und die Armen. 
Hieraus ergeben sich einige grundlegende Probleme, die ich anhand einiger 
Thesen bedenken möchte. 

1. Die Bedingung der Möglichkeit: 
Sind wir von einer guten Nachricht überzeugt? 

Erste These: Evangelisieren heißt, eine gute Nachricht mitzuteilen, welche 
Freude bewirkt. Die wesentliche subjektive Voraussetzung dafür wird die 
Überzeugung sein, daß es eine solche gute Nachricht gibt - was heute über- 
haupt nicht selbstverständlich ist. 

Die Enzyklika •Evangelii Nuntiandi" (Nr.7) sagt, daß Jesus •der erste 
Verkündiger" ist, und bietet uns damit eine zwar einfache, aber wichtige Me- 
thode an, um das Thema •Evangelisierung" anzugehen. Als erstes muß man 
nun sagen, daß Jesus überzeugt war, es gebe eine gute Nachricht zu ver- 
künden, welche der Mühe zu leben wert ist, bis dazuhin, sein Leben hinzu- 
geben. Dies wird bei den Synoptikern in seinen beiden wichtigsten und 
ursprünglichsten Worten ausgedrückt: basileia und abba, •Reich" und •Va- 
ter". In ihnen handelt es sich nicht um bloße Lehrsätze, sondern um Aus- 
drucksweisen einer guten Nachricht, welche Jesus selbstverständlich für 
wahr hält. •Ich muß ... das Evangelium vom Reich Gottes verkünden" (Lk 

1 Im meinem Buch Jesucristo liberador (Madrid 1991) 119-306 stellte ich die Botschaft und 
die Praxis Jesu aus der Sicht der Befreiungstheologie dar. (Eine deutsche Übersetzung ist beim 
Grünewald-Verlag in Vorbereitung.) Zur Evangelisierung und zu •Evangelii Nuntiandi" 
schrieb ich: •La evangelization como misiön de la Iglesia", in: Resurrection de la verdadera 
Iglesia (Santander 1981) 261-308. Vorliegende Ausführungen sind eine aktualisierte und ge- 
schichtlich rückgebundene Konkretisierung. 



Jon Sobrino 168 

4,43). •So sollt ihr beten: Unser Vater im Himmel ..." (Mt 6,9). Dabei ver- 
kündet er die gute Nachricht nicht nur programmatisch zu Beginn seiner 
Sendung, sondern er hält sie sein ganzes Leben lang durch, selbst mitten in 
Zweifeln und obwohl das Reich nicht kommt und sein Vater ihn nicht vom 
Tod errettet. Während des Abendmahls denkt Jesus weiter daran, daß er wie- 
derkommen wird, um mit seinen Jüngern den Kelch •im Reich Gottes" zu 
trinken (Lk 22,18). Auch im Ölberg-Gebet nennt er Gott weiterhin •Vater" 
(Mk 14,36). 

Dieser kurze Hinweis auf Jesus führt uns zum Grundproblem: Existiert 
heute die Überzeugung, daß man eine gute Nachricht verkünden kann - 
ohne sie zu einer routinemäßigen •Lehre" herabzuwürdigen? Vielleicht war 
es in den 79er- und 80er-Jahren leichter, auf diese Frage positiv zu antwor- 
ten - das zeigen uns die Märtyrer jener Zeit -, doch heute scheint nichts 
mehr klar zu sein. 

•Gute Nachricht" meint im Grunde die Ankündigung, daß die Utopie des 
Lebens, die Würde, die Humanisierung in einer Welt des Todes, der Aus- 
grenzung und der Inhumanität möglich ist. Darüber hinaus meint sie, daß die 
Hoffnung der Schwachen, der Kleinen und der Opfer von Ungerechtigkeit 
erfüllt werde. Sie kommt als Geschenk und Gnade. •Gute Nachricht" ist da- 
her nicht einfach Fortschritt und Entwicklung - auch wenn sie diese enthal- 
ten kann -, sondern die Verwirklichung des Lebens derer, die kein Leben ha- 
ben, und der Humanität derer, die enthumanisiert leben müssen. Noch ein- 
mal unsere Frage: sind wir überzeugt, daß diese gute Nachricht möglich ist? 

1.1 In der Kirche fehlen Freude und Aufrichtigkeit 

Schon 1974 meinte Schillebeeckx, daß sich die Kirchen leerten, weil •bei 
uns Christen offensichtlich die Fähigkeit abnimmt, Menschen von heute in 
kreativer Treue das Evangelium, trotz und zusammen mit seinen menschen- 
kritischen Aspekten, dennoch als frohe Botschaft zu überbringen"2. 

Im kirchlichen Umfeld gibt es Begrenzungen, welche die Verkündigung 
der guten Nachricht einschränken. Daß die Kirche heilig und sündig bzw. 
sündig und heilig ist, war immer wahr. Man darf sich darüber nicht wundern, 
und insofern sie sündig ist, kann dies keine gute Nachricht sein. Von der 
Evangelisierung her gesehen, kann allerdings ein noch schwereres Problem 
eintreten: Trauer und Angst hervorzurufen, Freiheit und Freude zu unter- 
drücken - dies würde auch formal die Dimension der guten Nachricht ver- 
letzen. 

2  E. Schillebeeckx, Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden. Freiburg 1992, 101. (Die Ori- 
ginalausgabe wurde 1974 veröffentlicht.) 



Befreiende Evangelisierung 1 "9 

Ein Ambiente von Verdächtigungen, Argwohn und Zensur vermittelt 
keine Freude an Geschwisterlichkeit, sondern Trauer und sogar Angst. So- 
wohl die Sehnsucht einer modernen Christenheit, daß die Kirche als Macht 
mit den Mächtigen dieser Welt auf gutem Fuß stehe, als auch die Angst zu 
schrumpfen und im Konzert der Religionen an Relevanz zu verlieren - all 
dies vermittelt nicht die Freude des Dienstes, sondern die Besessenheit, be- 
dient zu werden. Die •Tat Jesu", seine Parteinahme für die Armen und de- 
ren Verteidigung, seine Konfrontation mit den Mächtigen, seine Standhaf- 
tigkeit bis zum Kreuz, andererseits sein reales Vertrauen in Gott und seine 
Bereitschaft, ihn Gott sein zu lassen - all dies abzuschwächen oder zu ig- 
norieren führt dazu, diesen Jesus, der gute Nachricht ist, zu verdunkeln. 
Würde es an Aufrichtigkeit und Wahrheitssuche mangeln, wäre dies nicht 
nur eine ethische Begrenzung, sondern es schmälerte das Wesen der guten 
Nachricht, denn •die Liebe freut sich an der Wahrheit" (1 Kor 13,6). 

Schließlich konfrontiert auch diese Welt selbst eine Kirche, die evangeli- 
sieren will, mit Problemen. Das erste, immer gleiche, beginnt mit Jesus und 
vor ihm mit den Propheten: Wer den Armen eine gute Nachricht verkündet, 
dem ergeht es schlecht, weil er gleichzeitig Verkündiger und Prophet sein 
wird, wie Martin Luther King, Erzbischof Romero und viele andere. Das 
zweite, aktuellere, ist die Verdrehung und Benutzung der guten Nachricht 
von Seiten der Machthaber dieser Welt. 

1.2 In der Welt: Entmutigung angesichts der Ungerechtigkeit 

Auch die Situation der heutigen Welt erleichtert die Verkündigung der guten 
Nachricht keineswegs. Das Problem der Menschheit heißt nicht: •Das Reich 
Gottes ist noch nicht angekommen", sondern: •Offensichtlich ist es weder 
angekommen noch dabei, anzukommen". Die species Mensch entwickelt 
sich zum Schlechteren hin, denn es ist die subspecies der Nicht-Existieren- 
den aufgetaucht, und der Abgrund zwischen reichem menschlichem Dasein 
und armem - ebenfalls menschlichem - Dasein vertieft sich; der Reiche und 
Lazarus (Lk 16,19ff.) entfernen sich immer mehr voneinander. Wir sind 
dabei, •vom Ungerechten zum Unmenschlichen" überzugehen. Und was 
noch schlimmer ist: Die vorgeschlagenen Lösungen sind schlecht, weil sie 
nur das Leben eines bestimmten Teils des Planeten (40 bis 50 Prozent) ver- 
bessern können, wobei irgendeine Instanz die grausame Entscheidung tref- 
fen muß, welche Völker dann leben dürfen und welche nicht. 

Weiter muß man sehen, wie die Menschen durch die Kommerzialisierung 
und den Konsumismus enthumanisiert werden: in der Musik, im Sport, in 
der Kleidung und praktisch allem; die Existenz wird trivialisiert, einzelne 
und ganze Völker denken   - trotz der vorgeblichen Globalisierung - nur 



Jon Sobrino 27Q 

noch an sich, was dazu führt, die anderen zu ignorieren, sie nicht mehr zu 
verstehen und sie zu verachten. Wenn für die Moderne in ihren Anfängen 
die Erlösungs-Erwartung wesentlich war - die Ankunft des Reiches der 
Freiheit, der klassenlosen Gesellschaft -, so ist die Postmoderne dabei, jeg- 
liche Erwartung selbst zu verlieren oder zu negieren. An ihre Stelle tritt die 
Schicksalshaftigkeit. 

All dies erzeugt ein Ambiente der Leichtfertigkeit, vor allem aber der Ent- 
mutigung und Hoffnungslosigkeit. Folglich ist die Wirklichkeit unserer Welt 
nicht nur in sich keine gute Nachricht, sondern sie scheint jede Möglichkeit 
einer solchen zu verhindern: Man ist nicht mehr überzeugt, daß die gute 
Nachricht möglich sei. Diese Überzeugung wieder zu •zeugen", ist, so 
meine ich, das grundlegende Problem der Evangelisierung. Theologisch 
ausgedrückt, handelt es sich darum, nicht nur die Überzeugung wiederzu- 
gewinnen, daß Gott existiert, sondern die, daß es gut ist, daß Gott existiert. 

Ich werde nun, entsprechend dem Aufbau von Evangelii Nuntiandi, den 
Inhalt der Verkündigung (2) untersuchen, sodann die Realisierung der Be- 
freiung (3) und das Zeugnis (4). Bei jedem Thema behandle ich nur einige 
Aspekte, die mir für heute wichtig erscheinen; ich werde versuchen, sie ge- 
schichtlich in der Praxis Jesu festzumachen. 

2. Die gute Nachricht von Jesus verkünden 

Zweite These: Jesus von Nazareth, seine Praxis und seine Weise dazusein, 
ist gute Nachricht, weil er die Erscheinung des Menschlichen und der Ver- 
menschlichung ankündigt, sowohl in der heutigen Welt wie für sie. 

Das erste Element der Evangelisierung ist es, •Gottes Liebe den Men- 
schen zu verkünden, welche in Jesus Christus erschienen ist" {Evangelii 
Nuntiandi 26). Dies ist gute Nachricht, Eu-angelion. Bekanntlich hat der 
Begriff im NT zwei Bedeutungen: •Gute Nachricht" meint zum einen, was 
Jesus ankündet, nämlich das Reich Gottes, zum anderen diesen Jesus selbst, 
vor allem sein Erlösungswerk in Kreuz und Auferstehung. Ersteres erscheint 
deutlicher bei den Synoptikern, letzteres bei Paulus, wobei allerdings Mar- 
kus am besten beide Bedeutungen eint: Gute Nachricht ist das, was Jesus 
herbeibringt, und das, was über den gekreuzigten und auferstandenen Jesus 
verkündet wird. 

Zu diesen beiden biblischen Bedeutungen von gute Nachricht wollen wir 
nun eine dritte hinzufügen, welche, obwohl im NT begründet, in den beiden 
vorigen noch nicht genügend ausgedrückt ist: die Seinsweise Jesu in seiner 
Verkündigung und seinem Dienst am Reich Gottes, welche - im strengen 
Sinn - über seine Botschaft und Praxis hinausgeht. Es handelt sich darum, 



Befreiende Evangelisierung 171 

wie Jesus handelte und lebte, wie er Mittler war. Dieses Wie scheint mir nun 
- im strengen und nicht nur im frommen Sinn - eine gute Nachricht zu sein, 
welche nicht angemessen auf die beiden vorigen Bedeutungen reduziert 
werden kann. Man muß folglich zur Orthodoxie und zur Orthopraxie etwas 
hinzufügen, das man - in Ermangelung eines besseren Ausdrucks - Ortho- 
pathos nennen mag: die rechte Weise, uns von der Wirklichkeit Christi be- 
treffen zu lassen. 

2.1 Die gute Nachricht von Jesus nach dem Neuen Testament 

Von dem gestorbenen und auferstandenen Jesus sagt das NT, daß er Erlö- 
sung wirkt, daß er •um unserer Sünden willen hingegeben und für unsere 
Rechtfertigung auferweckt wurde". Diese Aussage ist allerdings, obwohl 
wesentlich, nur abgeleitet. Sie setzt eine vorgängige Wirklichkeit voraus, die 
in einer ersten Erfahrung schon ergriffen worden ist: das geschichtliche Le- 
ben und Sterben Jesu von Nazareth und das eschatologische Ereignis der 
Auferstehung. Die ursprünglichere Erfahrung, auch wenn sie für eine Ver- 
vollständigung offen ist, ist das Leben und das Kreuz Jesu, wohingegen die 
Erfahrung des Auferstandenen in Bezug auf Jesus in die größere Wahrheit 
einführt, welche allerdings immer wesentlich auf ihn verwiesen bleibt. 
Letztendlich entscheidet sich alles an der Wirkung, die jener Jesus von Na- 
zareth auslöste, welche zwar durch das Kreuz erschüttert und auf den Kopf 
gestellt, durch die Auferstehung jedoch - im Glauben - bestätigt wurde. 
Diese Wirkung wurde später reflektiert, theologisch gedeutet und in eine 
Beziehung zur Erlösung gebracht; das Wesentliche entscheidet sich jedoch 
darin, ob Jesus - in den Worten von Juan Luis Segundo - •einen Unterschied 
macht". Diese Erfahrung läßt sich am passendsten mit •gute Nachricht" 
ausdrücken. 

Ohne geschichtliche Wirklichkeit kann es keine lobpreisende Anrufung 
geben. Was zu Beginn den Unterschied machte, war das gute Wirken Jesu, 
und dieses setzte einen Prozeß in Gang: von Jesus von Nazareth zum Chri- 
stus. Man kann die Richtung nicht umkehren, von der Reflexion zurück zur 
Realität. Die erste Frage heißt: Was machte aus Jesus jene •gute Nachricht", 
so daß die Armen •von allen Seiten zu ihm liefen", jene von den großen 
religiösen Bewegungen verachtete Landbevölkerung Galiläas? 

Anziehend war in der Person Jesu zweifellos, wie er Hoffnung verbrei- 
tete, Menschen befreite und heilte, Dämonen austrieb, sich den Ausge- 
grenzten zuwandte, die Mächtigen anklagte und demaskierte, aber auch sein 
Charakter, seine Weise zu sein und zu handeln, welche ich hier untersuchen 
möchte. Man sah in ihm jemanden, der mit Autorität redete, überzeugt von 
dem, was er sagte, nicht wie jene, die wie irrationale Fanatiker oder bezahlte 



Jon Sobrino 172 

Funktionäre redeten. In ihren Nöten liefen die Menschen zu ihm, und wenn 
sie ihn um die Lösung ihrer Probleme baten, versuchten sie es immer mit 
dem entscheidenden Wort: •Herr, erbarme dich unser". Die Kinder er- 
schreckten nicht vor ihm, und auch die Frauen folgten ihm. Die Leute liefen 
ihm nach, und am Ende seines Lebens fand er in ihnen seine beste Unter- 
stützung. Eine Frau konnte ihren Enthusiasmus nicht bremsen und brachte 
ihn mit der größten Begeisterung zum Ausdruck: •Gesegnet sei der Leib, der 
dich trug". 

Die Armen fanden in Jesus jemanden, der sie liebte, verteidigte, befreite. 
Wer ihm nachfolgte, Mann oder Frau, war ergriffen von seiner Echtheit, sei- 
ner Wahrheit, seiner Entschlossenheit und - schlußendlich - seiner Güte. 
Solches ist, gestern wie heute, nicht häufig; es ergreift das kollektive Ge- 
wissen und ist eine gute Nachricht. Und sogar ein Erlöser kann solches auf 
verschiedene Weise leben: distanziert und mit Macht - oder in Nähe und So- 
lidarität. In Abwandlung des Textes von Mi 6,8 können wir sagen: Jesus war 
ein guter Mittler, weil er Gerechtigkeit wirkte, und er war ein guter Mittler, 
weil er zärtlich liebte. 

In den Berichten der Evangelien gibt es also einen deutlichen Widerhall 
der Wirkung, die die Person Jesu und seine Weise zu sein hervorrief, und 
wegen dieser Wirkung dürfen wir von Jesus als guter Nachricht zu sprechen 
beginnen. Das Kerygma schließt das Schicksal Jesu als gute Nachricht ein, 
welche allerdings als solche eine - positive - Interpretation des Schicksals 
Jesu und deswegen abgeleitet ist. Im Kontakt mit Jesus hat die gute Nach- 
richt jedoch den Charakter ursprünglicher Wirklichkeit. Man muß hier daran 
erinnern, daß der Glaube nicht ohne weiteres darin besteht, gläubig eine In- 
terpretation der Wirklichkeit anzunehmen, sondern darin, sich mit einer 
Wirklichkeit zu konfrontieren, die sich selbst transzendiert und folglich 
transzendent interpretiert werden kann. Die gute Nachricht von Jesus im NT 
ist daher nicht einfach nur Glaubensgegenstand - •Ostern bringt Erlö- 
sung" -, sondern auch Erfahrung von Wirklichkeit: das Erbarmen, die 
Rechtschaffenheit, die Entschlossenheit Jesu ist die gute Wirklichkeit. 

2.2 Die gute Nachricht Jesu in der heutigen Zeit 

An Jesus ergreift uns seine ursprüngliche Barmherzigkeit, welche er den 
Menschen gewährt: von ihr her definiert er die Wahrheit Gottes und des 
menschlichen Seins; seine Aufrichtigkeit gegenüber der Wirklichkeit und 
sein Wille zur Wahrheit, sein Urteil über die Situation der unterdrückten 
Mehrheit und der unterdrückenden Minderheit: Stimme der Stimmlosen und 
Stimme gegen die zu Stimmgewaltigen; seine Reaktion gegen diese Wirk- 
lichkeit: Verteidigung der Schwachen und Anklage und Demaskierung der 



Befreiende Evangelisierung 173 

Unterdrücker; seine Treue darin, im langen Lauf der Geschichte Ehrlichkeit 
und Gerechtigkeit auf das Ende hin durchzusetzen, trotz innerer Krisen und 
äußerer Verfolgungen; seine Freiheit zu segnen und zu verfluchen, zur Sy- 
nagoge am Sabbat zu gehen, diesen zu verletzen - letzlich eine Freiheit zu 
verhindern, daß irgend etwas das Gute behindere. An Jesus ergreift uns wei- 
terhin, daß er das Ende des Unglücks der Armen und das Glück und die 
Freude derer, die ihm nachfolgen, erreichen will - von daher seine Selig- 
preisungen; daß er sich Sündern und Ausgegrenzten zuwendet, daß er sich 
an ihren Tisch setzt und mit ihnen feiert und daß er sich darüber freut, daß 
Gott sich ihnen zeigt. Schließlich ergreift uns - als Gläubige - an Jesus, daß 
er auf einen guten und nahen Gott vertraut, welchen er Vater nennt, und daß 
er sich gleichzeitig diesem Gott zur Verfügung stellt, der weiterhin Gott 
bleibt, absolutes, unbeeinflußbares Geheimnis. 

In einer Person jede einzelne dieser Haltungen verwirklicht zu sehen - 
Aufrichtigkeit und Wahrheit, Erbarmen und Treue, Freiheit, Freude und 
Feier, Vertrauen in den Vater und Verfügbarkeit vor Gott -, ist immer eine 
Brise frischer Luft in unserer Geschichte. Jemanden so zu sehen, ist in 
Wahrheit gute Nachricht. Was uns jedoch ebenfalls - vielleicht noch mehr 
- ergreift, ist die Tatsache, daß in einer einzigen Person Haltungen vereint 
und miteinander versöhnt erscheinen, die sich in der Geschichte nur 
schwer versöhnen lassen. Jesus ist gleichzeitig der Mann des Erbarmens 
(•misereor super turbas") und der prophetischen Anklage (•Wehe euch 
Reichen!"), ein kraftvoll fordernder (•wer mir nachfolgen will, nehme sein 
Kreuz auf sich und folge mir") und ein feinfühliger Mann (•dein Glaube 
hat dich geheilt"), ein Mann des Vertrauens (•Abba") und der Einsamkeit 
vor Gott (•Mein Gott, warum hast du mich verlassen"). Entscheidend ist, 
daß die Evangelien uns einen Jesus vorstellen, der alles Menschliche in- 
karniert und gleichzeitig alles, was menschlich werden soll, vorantreibt; 
dies zieht die Menschen immer an, bis heute. Für diesen Christus ist es we- 
sentlich - genauso wesentlich wie sein Menschsein, sein Gottsein, sein Er- 
lösersein -, daß er gute Nachricht ist, welche, um Nachricht zu sein, sich 
bekannt machen, und um gute Nachricht zu sein, für alle Menschen als gut 
erscheinen muß. 

3. Die gute Nachricht des Reiches Gottes verkünden: die Befreiung 

Dritte These: Evangelisieren heißt, das Reich Gottes - im Gegensatz zum 
Anti-Reich - zu verkünden und aufzubauen, als umfassende strukturelle 
Wirklichkeit. Diese Aufgabe ist befreiend, nicht nur wohltätig; sie muß 
auch, besonders heute, anklagen und demaskieren; außerdem muß sie Vor- 



Jon Sobrino 174 

Schläge für eine Wegrichtung enthalten, welche die Gesellschaft gehen 
muß, und etwas, das man eine adäquate • Ökologie des Geistes" nennen 
kann. 

In Evangelii nuntiandi ist der folgende Punkt der neuartigste: Zur Evan- 
gelisierung gehört es nicht nur, die Befreiung von Millionen Menschen zu 
verkünden, sondern auch •die Pflicht zu helfen, daß diese Befreiung be- 
ginne, von ihr Zeugnis zu geben und dazu beizutragen, daß sie umfassend 
sei" (Nr. 3). Dies hat auch die Theologie und Christologie der Befreiung 
stark betont. Deswegen werde ich nicht die zentrale These wiederholen, son- 
dern drei mir wichtig scheinende Präzisierungen anbringen. 

3.1 Die Utopie der Befreiung aufrechterhalten 

Zur Evangelisierung gehört notwendig die Befreiung - was noch vor eini- 
gen Jahren von vielen in Theorie und Praxis so konzipiert wurde3. Zweifel- 
los hat sich diese •gedachte" Befreiung nicht verwirklicht, weswegen heute 
die Dimension der Befreiung mehr und mehr von der Evangelisierung ge- 
trennt wird. Diese Schlußfolgerung ist allerdings, obwohl verständlich, nicht 
logisch, denn weder verlangt sie so das Evangelium noch braucht sie so un- 
sere Welt. Einerseits braucht das Reich Gottes in jedem Fall geschichtliche 
Vermittlungen; Ignacio Ellacuria sagt dies deutlich: 

•Ein weiterer wesentlicher Schritt bleibt zu gehen: wirtschaftliche, poli- 
tische und kulturelle Modelle zu schaffen, die eine Zivilisation der Arbeit 
möglich machen, welche die Zivilisation des Kapitals ersetzt. Hier stellt sich 
für Intellektuelle jeder Art ... eine Herausforderung und unabweisbare Auf- 
gabe. Kritik und Destruktion genügen nicht, es braucht eine konstruktive 
Alternative."4 

Andererseits muß daran erinnert werden: •Die Kirche predigt kein kon- 
kretes System. Die Kirche bietet keinerlei Methode an, sondern die Prinzi- 
pien der wahrhaften Befreiung: an den befreienden Gott zu glauben."5 In der 
Evangelisierung müssen wir wesentlich die Bereitschaft erhalten, Wirklich- 
keiten und Systeme zu humanisieren, welche die Welt aus ihrer Autonomie 

3 Vgl. dazu Jon Sobrino, Die Theologie und das •Prinzip Befreiung". Reflexion aus El Salva- 
dor, in: R. Fornet-Betancourt (Hrsg.), Befreiungstheologie: Kritischer Rückblick und Perspek- 
tiven für die Zukunft. Band 2: Kritische Auswertung und neue Herausforderungen. Mainz 
1997, S. 187-213. 

4 •El desafio de las mayorias populäres", ECA 493-494 (1989) 1078. Ignacio Ellacuria SJ 
war Professor der Zentralamerikanischen Universität in El Salvador; am 16. 11. 1989 wurde er, 
zusammen mit fünf weiteren Mitbrüdern und zwei Frauen, im Auftrag der Armee grausam er- 
mordet. 
5 Oscar Romero, Predigt vom9.1. 1978. 



Befreiende Evangelisierung 175 

heraus erzeugt. Ob die von der Evangelisierung geförderten Befreiungspro- 
zesse Erfolg haben oder nicht, ist deswegen nicht das Kriterium dafür, Evan- 
gelisierung und Befreiung in eine Beziehung zu bringen, auch wenn sie sehr 
wohl dazu helfen können, konkrete pastorale Praktiken zu wählen. Ich er- 
wähne dies, weil wir heute versucht sind, uns von der Befreiung abzuwen- 
den, da diese nicht den erhofften Erfolg hatte. Wir müssen deswegen die 
Aufgabe der Evangelisierung adäquat sehen: 

•Es hat keinen Sinn einzuwenden, daß die Soziallehre der Kirche oder die 
Theologie der Befreiung keine vollständig operablen Lösungen für die Pro- 
bleme der Menschheit anbieten. Aus diesem Fehlen folgt nicht, daß ihr hi- 
storischer Beitrag unnütz sei oder durch den anderer ersetzt werden könnte. 
Die vollkommene Befreiung kann mit den Mitteln des Glaubens allein nicht 
erreicht werden, aber sie kann auch nicht ohne diese erreicht werden. Die 
Vollkommenheit der Befreiung erfordert diese Präsenz des Glaubens."6 

Die Schwierigkeit, die Geschichte umzukehren, ist enorm. Heute führt 
dies leider meist dazu, daß die Evangelisierung, insofern sie die Verhältnisse 
umformen will, sich in kleinen Dingen konkretisiert, was zwar für den Er- 
folg wichtig ist, jedoch gefährlich wird, wenn es sich theoretisch als Alter- 
native zu einer effektiven und umfassenden Befreiung darstellt, welche ja 
die Welt braucht! Man könnte nun argumentieren, daß die Taten Jesu Zei- 
chen und nur Zeichen waren, aber man muß bedenken, daß sie nicht nur 
wohltätige, sondern befreiende Zeichen waren, d. h. daß sie - wenn auch nur 
in Zeichen - den Triumph über die Wurzeln der Unterdrückung •bezeich- 
neten" und in diesem Sinn die Hoffnung vermittelten, daß die Befreiung 
möglich ist und nicht nur einige Verbesserungen. Jesus berührte in seiner 
Prophetie durchaus die Strukturen der Gesellschaft. 

3.2 Die Notwendigkeit der Anklage in der Evangelisierung 

Für Jesus ist das Reich Gottes eine dialektische Wirklichkeit, der sich das 
Anti-Reich aktiv widersetzt. Daher ist es einfältig und unwirklich, das Reich 
anzukündigen und aufbauen zu wollen, ohne das Anti-Reich anzuklagen und 
zu zerstören. Diese Lehre - in der Bibel verankert und im lateinamerikani- 
schen Kontext schon seit dem 16. Jahrhundert und verstärkt in den letzten 
Jahrzehnten verwurzelt - scheint heute vergessen zu sein. Das Ende der so- 
zialistischen Systeme bedeutet darüber hinaus den Verlust eines politisch 
mächtigen Anklägers, so daß die heute Mächtigen die Anklagen, die es noch 
gibt, außer acht lassen können. Aber obwohl wir Augen und Ohren vor der 

6  I. Ellacun'a, •Liberation", in: Casiano Florestän und Juan Jose Tamayo (Hrsg.), Conceptos 
fundamentales del cristianismo. Madrid 1993, 704. 



Jon Sobrino 176 

Welt verschließen, besteht das Problem weiter: Das Anti-Reich ist höchst 
aktiv und arbeitet gegen das Reich. 

Deswegen ist die Anklage ethisch, anthropologisch und, wenn man so 
sagen darf, •metaphysisch" notwendig. Ethisch, um nicht durch Verschleie- 
rung das achte Gebot zu verletzen; anthropologisch und sozial, um die Per- 
son und die Gesellschaft auf der Wahrheit aufzubauen. Es ist richtig, daß es 
keinen Protest ohne Projekt gibt, aber das nimmt von der Notwendigkeit der 
Anklage nichts weg, denn diese ist nicht bloß eine rein subjektive Erleich- 
terung, sondern eine Rechenschaft gegenüber der Wahrheit der Wirklichkeit, 
welche im letzten rettet oder verdammt. Auf die Wahrheit der Wirklichkeit 
werden wir, wie auf harten Felsen, das humane und soziale Gebäude bauen 
können; ohne sie wird es früher oder später einstürzen. Schließlich •meta- 
physisch", weil die Anklage die dialektische und strukturelle Dimension der 
Wirklichkeit hervorhebt, welche vor einigen Jahren sehr beachtet wurde, 
heute jedoch auch in der Kirche und ihrer Evangelisierung mehr und mehr 
vergessen wird. Daß Jesus sich zugunsten der einen und gegen die anderen 
offenbart, daß es einen Gott gibt und ihm widerstreitende Götzen, daß es 
Mittler gibt wie etwa Jesus, aber auch wie die Hohenpriester, daß es die Uto- 
pie des Reiches Gottes und die Wirklichkeit des Anti-Reiches gibt, all dies 
ist zentral, um die Offenbarung und die Geschichte zu begreifen. Es so nicht 
zu sehen, kann naiv sein; in Wirklichkeit ist es jedoch absichtliche Ignoranz, 
um nicht zuzugeben, daß unsere Welt noch nicht die ist, die sie sein sollte, 
und zwar nicht etwa aus •Zeitmangel", sondern wegen böswilliger Kräfte, 
die gegen die Utopie arbeiten und Opfer hervorbringen. 

Außerdem weist die Anklage - leichter als die Ankündigung - auf die 
strukturelle Dimension der Wirklichkeit hin. Obwohl man die Strukturen 
auch vom Positiven angehen muß und obwohl man dafür wie Jesus Zeichen 
setzen muß, ist es leichter, dies vom Negativen her zu unternehmen. Die An- 
klage hilft uns, daran zu erinnern, daß die vielfältigen kleinen Übel von 
größeren, strukturellen Übeln herrühren, Folgen religiöser und - vor allem 
- kultureller, wirtschaftlicher und politischer Mächte sind. Bei aller Tragik 
tut man etwas Gutes, wenn man an solche Zusammenhänge erinnert und 
nicht allein das Herz der Menschen dafür verantwortlich macht. 

Die Anklage ist jedoch nicht nur Notwendigkeit, sondern auch gute Nach- 
richt, welche Hoffnung und Freude weckt. Die Wahrheit ist verhüllt und un- 
terdrückt; deswegen wird die Anklage nicht nur die Wahrheit der Wirklich- 
keit ins Wort bringen, sondern sie ist Freisetzung der Wahrheit. Solches, wie 
alles Befreiende, weckt Hoffnung: Man befreit sich von der Lüge, das Un- 
mögliche wird möglich, das Böse kann besiegt werden. 

Wir leben heute nicht in einer Welt bzw. einer Kirche, in der angeklagt 
würde, was angeklagt werden müßte. Wer anklagt, wird •negativ", •voller 



Befreiende Evangelisierung 177 

Ressentiments", •wenig realistisch", •anachronistisch" genannt. Viele 
kirchliche Anklagen, etwa diejenigen Johannes Pauls II. im sozialen Be- 
reich, werden verkürzt. Deswegen ist es eine gute Nachricht, die Anklage 
weiterzuführen, um die Armen vor einer Wirklichkeit zu verteidigen, wel- 
che unterdrückerisch ist und dabei immer weniger bestraft wird. 

Jesus der Verkündiger war gleichzeitig der Ankläger. Die logische und 
zeitliche Priorität liegt zweifellos in der Verkündigung, aber genau um Ver- 
kündiger zu sein, Verteidiger des Armen und Schwachen, war er Ankläger 
von Strukturen und gesellschaftlichen Gruppen. Von Jesus her gesehen wird 
ganz deutlich, daß die Anklage für den Schwachen gute Nachricht ist, weil 
sie ihn gegenüber seinem Unterdrücker verteidigt; sie ist es aber auch, sub 
specie contrarii, für den Unterdrücker, weil sie ihn zur Umkehr bewegen 
kann. 

3.3 Die Ökologie des Geistes 

Unsere Welt ist nicht nur in ihrem Leib, sondern auch in ihrem Geist ver- 
armt und unterdrückt. Deswegen schlug Ignacio Ellacuria eine neue Zivili- 
sation vor, die er bewußt provozierend •Zivilisation der Armut" nannte7. Er 
wollte damit betonen, daß man die derzeitige Zivilisation des Überflusses 
überwinden muß, welche von den Mächtigen dieser Welt als offizielle Zivi- 
lisation propagiert wird, und daß man sie dialektisch, ausgehend von ihrem 
Gegenteil, überwinden muß. Diese offizielle Zivilisation hat in der Tat das 
Problem der Armut nicht gelöst, und ebensowenig das der Humanisierung. 
Sie hat weder jene zivilisiert, die im Überfluß leben, noch jene, die im Elend 
leben. Von daher sollte die Evangelisierung auch die Zivilisation umwan- 
deln, die Werte oder Pseudo-Werte, die das Humane in der Welt bilden. Ich 
möchte dies mit einem neuen Ausdruck eine •Ökologie des Geistes" nen- 
nen. 

Aus verschiedenen Gründen gebrauche ich diese Metapher: Ökologie ist 
in Mode, im besten Sinn des Wortes, weil es in der ökologischen Proble- 
matik um Leben oder Tod geht. Sie muß gelöst werden, damit in Zukunft 
Leben möglich ist. Außerdem ist die ökologische Frage umfassend und 
strukturell; alles und alle sind wir mitbetroffen, ob wir es wissen oder nicht. 
Schließlich ist das so bedrohliche ökologische Problem Folge historischer 
Vergehen: Der Erde geht es nicht nur schlecht, sie wird ausgebeutet. Inso- 
fern handelt es sich um Sünde, weswegen die ökologische Aufgabe eine 

7 Vgl. Ignacio Ellacuria, Fünf Jahrhunderte Lateinamerika: Entdeckung oder Verschleie- 
rung, in: P. Rottländer (Hrsg.), Die Eroberung Amerikas und wir in Europa. Misereor. Berich- 
te und Dokumente 5. Aachen 1992. 



Jon Sobrino 178 

befreiende Dimension hat. Eine der ökologischen Notwendigkeiten ist - und 
von hier kommt die Erklärung der Metapher - die Reinigung unserer Atem- 
luft, erstrangiges Symbol des Lebens. Wie der Körper, so braucht auch der 
Geist reine Luft. Heute befreien heißt, die Umwelt zu reinigen, die gegen- 
wärtige sogenannte Zivilisation. In diesem Sinn spreche ich von der Not- 
wendigkeit, die Umwelt zu evangelisieren, d. h. eine angemessene Ökologie 
für den Geist zu fördern. 

Ich schlage keine •christliche Kultur" in dem Sinn vor, wie sie meist die 
Nostalgiker des Christentums vorschlagen: daß die kirchlichen Glaubens- 
weisen und Normen das gesellschaftliche Leben durchdringen und daß so 
die Kirche leichter fortbestehen und sogar wachsen kann, selbstverständlich 
zum Wohl der Menschheit. Ich beziehe mich mehr auf eine Humanisierung 
der Kultur, obwohl diese sich in einer dem Evangelium gemäßen und christ- 
lichen Perspektive vollziehen kann und muß. Worin diese Humanisierung 
besteht, muß von vielen Beteiligten •unterschieden" werden, und unter ih- 
nen dürfen die Armen nicht fehlen, denn diese sind am stärksten betroffen. 

Für eine angemessene Ökologie des Geistes muß man vor allem die Uto- 
pie wiedergewinnen, in Abkehr von jedem Defätismus, auch wenn diese 
Utopie noch so bescheiden und •ortlos" ist. Zu fördern ist der Geist der 
Gemeinschaft gegen den Individualismus, welcher leicht zum Egoismus 
degeneriert; die Feier gegen das pure, unverantwortliche, kommerzialisier- 
bare Vergnügen, welches zu Entfremdung degeneriert; die Öffnung zum an- 
deren gegen den grausamen Ethnozentrismus, der in Unverständnis für die 
Leiden anderer und zu Verachtung degeneriert; die Kreativität gegen die 
faule Kopie und die servile Imitation, welche leicht zum totalen Verlust ei- 
gener Identität degeneriert; der Kompromiß gegen die falsche Toleranz, wel- 
che zu Gleichgültigkeit degeneriert; die Gerechtigkeit gegen die Wohltätig- 
keit, mit der man die Tragödie der Welt nur verschleiert; die Solidarität ge- 
gen die Unabhängigkeit dessen, der niemanden braucht und dann in Ein- 
samkeit endet; die Wahrheit gegen die Propaganda und die Lüge, von der 
sich früher oder später die Wirklichkeit entfernt; der Glaube gegen den 
plumpen Positivismus und Pragmatismus, der zur Sinnlosigkeit degeneriert; 
die Kirche der Armen gegen eine vermeintlich universale Kirche aller Men- 
schen, welche aber nur die Mächtigen stützt ... 

Wie glücklich diese Beschreibung auch sein mag, sie will folgendes sa- 
gen: Evangelisieren heißt, die Luft zu humanisieren, die der menschliche 
Geist atmet. Christlich gesprochen heißt es, den Menschen vermittels dieser 
Humanisierung auf den Weg der Gleichgestaltung mit Jesus und der Ver- 
göttlichung zu bringen, explizit oder anonym. Die Ökologie des Geistes zu 
fördern, ist insbesondere Aufgabe von Institutionen wie der Kirche, weil 
diese durch ihre Herkunft besser dafür vorbereitet ist als andere. Wenn es 



Befreiende Evangelisierung 179 

auch der Kirche nicht möglich ist, im ökonomischen Prozeß direkt oder in- 
direkt Einfluß auszuüben, weil sie dafür nicht über die ökonomischen, poli- 
tischen oder militärischen Mittel verfügt, so ist es ihr doch möglich, im so- 
zialen Prozeß einen Einfluß auszuüben. Dafür verfügt sie über das Wort als 
bestimmende Wirklichkeit des menschlichen Geistes und über ein ganzes 
Netz von Institutionen, um dieses Wort zu verbreiten: Diözesen und Pfar- 
reien, Schulen und Universitäten, Schriften und andere Medien können in 
die Gesellschaft das den Geist bestimmende Wort einführen und umgekehrt 
andere, entmenschlichende Worte verhindern. 

Vor allem möchte ich betonen: In der Evangelisierung muß die Kirche zur 
Mütterlichkeit als ihrer ursprünglichen Dimension zurückkehren. Die Kir- 
che ist •Mutter und Lehrerin", zuerst allerdings Mutter, und dies nicht nur 
wegen der Konnotation der Barmherzigkeit, den der Begriff der Mutter ent- 
hält - in der Kirche mangelt es daran! -, sondern wegen der Konnotation 
•Hebamme der Menschlichkeit", was nicht dasselbe ist und Priorität hat ge- 
genüber dem Dasein als •Expertin in Menschlichkeit". 

4. Das Zeugnis dessen, der evangelisiert 

Vierte These: Wer evangelisiert, muß Zeuge sein. Er evangelisiert das 
Menschliche ohne jeden Zusatz, wenn auch mit Konkretionen: Erbarmen, 
Treue, Hingabe und Solidarität. Er evangelisiert als jemand, der mit Gott 
auf dem Weg ist, in einer wechselhaften Geschichte, demütig und mit der 
Hoffnung der Armen. 

Wie soll man den Inhalt der Evangelisierung mit dem eigenen Leben in 
eine Beziehung bringen? Evangelii Nuntiandi betont: •Die gute Nachricht 
muß in erster Linie durch das Zeugnis verkündet werden" (Nr. 21). Das 
Zeugnis verleiht dem, was verkündet wird, Glaubwürdigkeit und verhilft 
dazu, daß der Hörer die gute Nachricht annimmt, die - weil skandalös - 
schwierig anzunehmen ist: •Das Reich Gottes ist nahe, und es ist ein Reich 
der Armen." Außerdem macht das Zeugnis in gewisser Weise den Inhalt der 
guten Nachricht schon wirklich: Es ist möglich, menschlich zu leben. Ich 
möchte nun untersuchen, worin das Zeugnis besteht. Im Grunde besteht es 
darin, die Taten Jesu und seine Weise, sie zu tun, aktualisierend zu wieder- 
holen. Auf drei Punkte möchte ich mich konzentrieren. 

4.1 Menschliches • ohne Zusätze " 

Um das Wesen des Zeugnisses zu bestimmen, wenden wir auf den, der evan- 
gelisiert, das an, was der Hebräerbrief über den Mittler sagt: daß er wahr- 



Jon Sobrino \ grj 

haft menschlich ist. Der Autor beschreibt den Mittler mit erhabenen Titeln 
wie •Herr", •Christus", •Sohn Gottes"; er betont jedoch vor allem seine 
menschliche Wirklichkeit und benutzt deswegen ständig den Namen Jesus, 
und zwar vor allem im Kontext seiner Schwäche und seines Todes. Dies ist 
nicht selbstverständlich, und der Sinn dieser Namensnennung besteht nicht 
darin, den Mittler zu identifizieren. Die Absicht des Textes ist es, zu beto- 
nen, daß Jesus wirklich Mensch ist und an der menschlichen Daseinsweise 
vollen Anteil hat, daß er •in allem wie wir geprüft wurde, aber nicht gesün- 
digt hat" (4,15), daß er, mehr noch, •in allem seinen Brüdern gleich sein 
mußte" (2,17). 

Dieser menschliche Jesus benötigt, um Mittler zu sein, keinerlei katego- 
rialen •Zusatz", etwa daß er einem bestimmten Stamm - dem Levis - an- 
gehören oder daß er eine zusätzliche Macht erhalten müßte, wie es im Amt- 
spriestertum der Fall ist. Die Fähigkeit des Mittlerseins kommt ihm daher 
nicht durch eine dem Humanen hinzugefügte soziologische Realität oder 
Bestimmung zu, noch von einer übermenschlichen Würde, wie in den Reli- 
gionen meist das Priestertum verstanden wird. Jesus entsproß dem Stamm 
Juda, der nicht priesterlich war (vgl. Hebr. 7,14). Wenn man behauptet, Jesus 
war •Laie", hat dies in der heutigen kirchlichen Situation nicht nur einen 
polemischen und ironischen Sinn, sondern es betont auf andere Weise 
nochmals das Wesentliche: Ob •Laie" oder •Priester", Jesus ist Mittler, weil 
er wahrhaft Mensch ist - aus keinem anderen, •hinzugefügten" Grund. 

Demnach benötigt auch der heutige Verkündiger keine •Zusätze", son- 
dern, wie Jesus, •Konkretionen" und verdichtete •Ausdrucksweisen" des 
Humanen. Manches davon wird natürlich und unvermeidlich sein, anderes 
historisch, Frucht der menschlichen Freiheit. In Jesus konkretisierte sich das 
Humane in einem Geschlecht, dem männlichen, und in einer Ethnie, der jü- 
dischen; diese Konkretionen sind jedoch nicht wesentlich für sein Mittler- 
sein. Auch in und durch das Weibliche und Nicht-Jüdische kann sich die 
Menschlichkeit manifestieren. Daß Jesus Mittler der Menschlichkeit wurde, 
hängt nicht an diesen natürlichen Konkretionen, sondern an anderen, freien 
und geschichtlichen: Es gibt viele davon; der wahre Mittler übt sie auf sehr 
bestimmte Weise aus, und wer evangelisiert, folgt ihm darin. Ich möchte 
vier wesentliche Konkretionen des Humanen vorstellen: 

Menschlichkeit ist zuallererst Barmherzigkeif. Der Hebräerbrief betont 
das Mitleiden Jesu mit den Schwächen der Menschen: •Wir haben nicht 
einen Hohepriester, der nicht mitfühlen könnte mit unserer Schwäche" 
(4,15). In den Synoptikern definiert Jesus den vollendeten Menschen und 

8  Vgl. dazu Jon Sobrino, Theologie der Befreiung als intellectus amoris, in: O. König u. G. 
Larcher (Hg.), Theologie der gekreuzigten Völker. Jon Sobrino im Disput. Graz 1992. 



Befreiende Evangelisierung 181 

den himmlischen Vater von der Barmherzigkeit her, während die Evangeli- 
sten Jesus selbst ebenfalls von der Barmherzigkeit her beschreiben: Er 
reagiert gegenüber den Leiden der Opfer aus dem einzigen Grund der Exi- 
stenz eben dieses Leidens. Daß dies auch dem Verkündiger wesentlich sein 
muß, ergibt sich daraus, wie der Hebräerbrief Jesus mit den Hohepriestern 
des Alten Bundes nach dem Kriterium der Barmherzigkeit vergleicht: Jesus 
lebt zu den Menschen in Nähe und Mitleiden, jene in Distanz und Strenge. 

Menschlichkeit ist zweitens Treue zu Gott. Der Hebräerbrief zeigt uns 
Jesus in seiner Kreatürlichkeit und in der darin begründeten Schwäche, 
Möglichkeitsbedingung dieser Treue zu Gott: Er wurde geprüft (4,15), und 
demütig hat er in Gethsemane •mit lautem Schreien und unter Tränen Ge- 
bete und Bitten vor den gebracht, der ihn aus dem Tod retten konnte" (5,7); 
•Obwohl er der Sohn war," - dies macht das Folgende so skandalös - •hat 
er durch Leiden Gehorsam gelernt" (5,8). 

Menschlichkeit ist drittens Hingabe. Nach dem Hebräerbrief verwirklicht 
sich die Mittlerschaft definitiv darin, daß das Opfer dargebracht wird. Der 
Text lehnt von daher das Opfer als einen •Zusatz" ab und führt es als •ge- 
schichtliche Konkretion" der Menschlichkeit ein. Die kultischen Riten wer- 
den so als •fleischlich" bezeichnet; von ihnen ist offensichtlich: •das Blut 
von Stieren und Böcken kann unmöglich Sünden wegnehmen" (10,4). Sie 
sind nicht wahrhaft menschlich, was die Hingabe Jesu allerdings ist: die 
•Riten" sind sein eigenes Leben und Sterben. Die der kultischen Vermittlung 
eigene Struktur der Äußerlichkeit - ich nenne sie •Zusatz" - wird hier zu- 
gunsten einer Struktur der Wirklichkeit und der geschichtlichen Konkretion 
gebrochen: Das Leben Jesu ist die Äußerung des göttlichen Willens 
(10,5ff.); die Hingabe Jesu ist erfüllt vom Heiligen Geist (9,14). 

Menschlichkeit ist viertens Solidarität. Der Hebräerbrief beschreibt dies, 
wenn er die Teilhabe Jesu an den Schwächen und Begrenzungen der Men- 
schen erwähnt. Programmatisch wird gesagt: •er schämt sich nicht, sie 
Brüder zu nennen" (2,11). Dieser Begriff des Bruders ist grundlegend; leider 
hat er keine den Würdetiteln vergleichbare christologische Tradition be- 
gründet. Weil sich die Menschlichkeit Jesu in seiner Solidarität verwirklicht, 
muß alles wahrhaft Humane solidarisch sein. Letztlich ist Jesus nicht nur 
Mittler, weil er menschlich ist - dies wird nur die Möglichkeitsbedingung 
dafür sein -, sondern weil er Bruder ist. 

4.2 Demütig in der Geschichte auf dem Weg sein 

Eine weitere Konkretion des Menschlichen gilt es hinzuzufügen; sie ist im- 
mer nötig, vielleicht am meisten in dunklen Zeiten wie der gegenwärtigen: 
Menschlich leben heißt, demütig in der Geschichte einen Weg zu gehen. Die 



Jon Sobrino \ g2 

vielleicht größte Versuchung für die Evangelisierung ist es im Moment, die 
vom Konzil, von der Versammlung von Medellfn und von Erzbischof Ro- 
mero vorgezeichnete Linie zu verlassen, obwohl sich dafür scheinbar gute 
Gründe anführen ließen. Dabei geht es nicht um nachahmende Wiederho- 
lung, sondern um die •Linie" des Weges. Vor allem muß man überhaupt auf 
einem Weg bleiben, sei es auch in Dunkelheit, sei es ohne Wissen wohin er 
führt, sei es in einfacher Demut. 

In seiner Wurzel kommt das Problem der Dunkelheit vom Anfang der 
Christenheit her: Das angekündigte Reich kam nicht, und der Auferstandene 
kehrte nicht, wie erwartet, zurück. Von daher gehört es wesentlich zur Ver- 
kündigung und dem Glauben, das Moment der Demut und des Nicht-Wis- 
sens zu integrieren, Gott Gott sein zu lassen und in Zeiten der Trostlosigkeit 
eine gute Nachricht zu erwarten. Vielleicht lehren uns die ersten Christen, 
daß sie trotz allem ihren Glauben wiederherstellten und die gute Nachricht 
weiter verkündeten. Diese •Wiederherstellung" der guten Nachricht war 
problematisch, meiner Meinung nach vor allem deswegen, weil man lang- 
sam Jesus und das Reich Gottes durch einen (rein) transzendenten Christus 
und die Kirche ersetzte. Die ersten Christen lehren uns jedoch auch, daß man 
mit den Synoptikern zu Jesus und dem Reich Gottes zurückkehren kann. Um 
zum Zeugnis zurückzukehren: dieses muß trotz allem die Verkündigung der 
guten Nachricht aufrechterhalten. 

Aufgrund seiner Treue als Geschöpf mußte Jesus einen Weg in der Ge- 
schichte gehen. Der Hebräerbrief sagt mehrfach, daß er •zu seiner Voll- 
kommenheit gelangte" und es sich dabei nicht ersparte, Mensch zu sein. 
Christus ist Sohn von Anfang an und für immer, aber das •Immer" hat eine 
Geschichte, in welcher sich die Treue Jesu zeigt. Lapidar und mit einer im 
NT einzigartigen Klarheit sagt der Hebräerbrief, daß Jesus im Glauben mit 
dem Geheimnis Gottes in Beziehung trat: Jesus ist der Mensch, der ur- 
sprünglich und in Fülle den Glauben gelebt hat (12,2) und der glaubend in 
der Geschichte einen Weg ging. 

Wir müssen - das genannte Zitat des Propheten Micha etwas freier aus- 
gelegt - dadurch evangelisieren, daß wir das Reich Gottes verkünden und 
diese Welt verwandeln, d. h. die Gerechtigkeit verwirklichen. Wir müssen 
selbst •evangelisch" leben, d. h. mit Zärtlichkeit lieben. Wir müssen als Ge- 
schöpfe evangelisieren, d. h. demütig einen Weg mit Gott gehen. Vielleicht 
können wir damit unsere Welt humanisieren und Gott in ihr gegenwärtig 
machen. In Zeiten der Dunkelheit muß die Kirche - das ist das Wichtigste - 
weiter ihren Weg verfolgen und dadurch Zeugnis geben.* 

* Deutsche Übersetzung und Bearbeitung von Stefan Kiechle SJ und Martin Maier SJ, 
München. 




