
Politik und Trinität1 

Gisbert Greshake, Freiburg i. Br. 

Die Formulierung des Themas wird Verwunderung erwecken. Da sind zwei 
Begriffe zusammengefügt, die nichts, aber auch gar nichts miteinander zu 
tun haben scheinen und die sich offenbar sogar in wesentlichen Zügen wi- 
dersprechen. Bezeichnet Trinität denn nicht das absolut transzendente Ge- 
heimnis des christlichen Glaubens, jedem Zugriff des Menschen, selbst sei- 
ner Erfahrung entzogen, etwas, was allenfalls schweigend angebetet und in 
der Liturgie gefeiert werden kann? Und ist nicht Politik das pure Gegenteil: 
ein handfestes Ringen um Macht und deren Verfügbarmachung im Dienst 
der Lebensbewältigung, ein konkretes Gestalten der gesellschaftlichen Er- 
fahrungswelt und ihrer Institutionen, ein kalkulierender Ausgleich von In- 
teressen? Was hat beides miteinander gemein? Kurz: Was bedeutet in unse- 
rem Thema •Politik und Trinität" das •und"? 

Gottesbild - Menschenbild 

Wir müssen dazu zunächst einige grundsätzliche Vorüberlegungen anstellen. 
Es ist eine uralte Einsicht, daß das Selbstverständnis des Menschen aufs 
engste mit dem Gottesverständnis verknüpft ist. Der Mensch entdeckt, wer 
er ist, gewissermaßen auf dem Umweg über die jeweilige Erfahrung und 
Kenntnis vom Göttlichen. Schon um das Jahr 200 schreibt der antike 
Schriftsteller Minucius Felix: •Man kann das Wesen des Menschen nicht er- 
kennen, wenn man nicht vorher das Wesen der Gottheit sorgfältig untersucht 
hat". Und in der Neuzeit bemerkt Emil Brunner zusammenfassend: •Für 
jede Kultur, für jede Geschichtsepoche gilt der Satz: Sage mir, was für ei- 
nen Gott du hast, und ich will dir sagen, wie es um deine Menschlichkeit 
steht". Gottesbild und Menschenbild entsprechen sich aufs allerengste. Die- 
ser Zusammenhang - und hier kommen wir nun unserem Thema näher - 
wird noch einmal bestätigt durch eine in der neuzeitlichen Soziologie zwar 
nicht von allen akzeptierte, aber doch weit verbreitete Einsicht, daß jede Ge- 

1 Der Beitrag wurde in seinen wesentlichen Zügen ursprünglich als Festvortrag zum 60. Ge- 
burtstag von Univ.-Prof. Dr. Josef Weismayer, Wien, gehalten. - Die hier vertretenen Thesen 
finden sich eingehend begründet in meiner jüngst erschienen Studie •Der dreieinige Gott. 
Eine trinitarische Theologie". Freiburg i. Br. 1997. Dort sind auch alle Zitationen belegt, so 
daß der Text hier entlastet und von Anmerkungen frei bleiben kann. 



Gisbert Greshake j g4 

Seilschaft mit ihrem Selbstverständnis und ihrer Ordnung, ihren Grund- 
strukturen und Machtverhältnissen in Korrelation zu jenen transzendenten 
Werten, Bestimmungen und Vorstellungsmustern, anders gesagt: zu jener - 
•symbolischen Sinnwelt" - wie der Soziologe P. L. Berger es nennt - steht, 
von der her sich die Gesellschaft begründet und durch die sie ihre Ordnun- 
gen und Autoritäten legitimiert sieht. Das kann im Grunde auch gar nicht 
anders sein. Denn - so schon Hegel - •die Religion ist der Ort, wo ein Volk 
sich die Definition dessen gibt, was es für das Wahre hält". Etwas ausführ- 
licher - mit den Worten W. Pannenbergs -: •Weil es in den Religionen um 
die Einheit der Wirklichkeit überhaupt geht", darum hat •auch die gesell- 
schaftliche Ordnung des Lebens ihren letzten Bezugsrahmen in der Religion 
... Denn nur die Religionen (und allenfalls noch die in der Neuzeit an ihre 
Stelle getretenen weltanschaulichen Ersatzgebilde) erfassen das Universum 
als eine sinnhafte Ordnung, so daß auch die Ordnung des gesellschaftlichen 
Lebens durch ihre Einbettung in den damit gegebenen Zusammenhang sich 
als sinnvoll verstehen läßt". 

Dagegen läßt sich natürlich einwenden, daß sich Gesellschaft und Politik 
in der Moderne ohne Verankerung in der Transzendenz versteht und ohne 
Legitimierung durch alle auch nur religionsnahe Symbolisierung. Doch 
weist eine Reihe von Autoren, u.a. Johann B. Metz, mit vielen konkreten 
Beispielen darauf hin, •daß bei allen Versuchen einer Trennung von Reli- 
gion und Politik in der Moderne die strikt religionsfreie Kodierung eben die- 
ser modernen Politik kaum vorkommt bzw. durchgehalten wird". Minde- 
stens bleiben reflex oder unreflex Erinnerungsstücke oder quasireligiöse Er- 
satzfundamentierungen, die darauf hinweisen, daß Politik von einer trans- 
zendenten Sinnwelt nicht adäquat zu entkoppeln ist. So sind z. B. religiöse 
Traditionen unverzichtbar, um mit dem sonst unlösbaren Grundproblem fer- 
tig zu werden, wie man diejenige Homogenität bestimmen, durchsetzen und 
sichern kann, die bei aller Verschiedenheit der jetzt lebenden religiösen und 
nichtreligiösen Menschen, Gruppen und Klassen, Mehrheiten und Minder- 
heiten gerade deren Einheit und Gemeinschaftlichkeit im Rahmen des mo- 
dernen Staates begründen und garantieren kann. Deshalb läßt sich minde- 
stens grundsätzlich die These von der Entsprechung zwischen einer •sym- 
bolischen Sinnwelt" und einer bestimmten Gesellschaft und ihren politi- 
schen Grundwerten und -intentionen auch unter den Bedingungen der Mo- 
derne vertreten. Und das kann auch - wie Pannenberg vermerkt - einschlie- 
ßen: Weil es in der Politik letztendlich •um die Einheit und fortgesetzte 
Integration der Gesellschaft geht", liegt es nahe, daß sich politische Herr- 
schaft legitimiert •durch Berufung auf die religiösen Grundlagen des Ver- 
ständnisses von Ordnung und Sinn der Wirklichkeit überhaupt". 

Diese Entsprechungs-, man könnte auch sagen: Spiegelungs-These, also 



Politik und Trinität 185 

die Einsicht, daß sich eine bestimmte transzendente, symbolische Sinnwelt 
und eine konkrete Gesellschaftsordnung gegenseitig spiegeln, kann nun 
durchaus noch einmal sehr unterschiedlich, ja gegensätzlich verstanden wer- 
den. Denn es muß ja gefragt werden: Ist eine bestimmte gesellschaftliche 
Ordnung die Spiegelung einer bestimmten vorgegebenen Sinnwelt, oder 
umgekehrt: projiziert eine bestimmte gesellschaftliche Ordnung sich eine zu 
ihr passende transzendente Sinnwelt? Es ist bekannt, daß die neuzeitliche 
Religionskritik - es sei hier nur Emile Durkheim genannt, der sich in die- 
sem Punkt der feuerbachschen Grundposition anschließt -, die These vertritt, 
daß sich eine bestimmte Gesellschaft mit ihren Institutionen, Machtverhält- 
nissen und Wertvorstellungen eine legitimierende religiöse Ordnung, sozu- 
sagen einen Begründungsmythos, entwirft, um sich im Interesse des Mach- 
terhalts der Mächtigen transzendent zu legitimieren. 

•Politische Theologie" in der Geschichte des Abendlandes 

Diese religionskritische These ist mindestens partiell im Recht für die soge- 
nannte •Politische Theologie" der Antike. Hier nämlich dienten religiöse 
Überzeugungen lediglich dazu, wurden also dazu instrumentalisiert, die be- 
stehenden politischen Machtverhältnisse zu legitimieren; religiöse Aussa- 
gen wurden also für letztere funktionalisiert und verloren damit jede eigene 
Bedeutsamkeit und jeden Wahrheitsanspruch. So formuliert Joseph Ratzin- 
ger zu Recht: •Die politische Religion hat keine Wahrheit ... Man nimmt 
Wahrheitswidriges in Kauf ... Die Rücksicht auf die Polis und ihr Wohl 
rechtfertigt den Verstoß gegen die Wahrheit". Man baut eine Mythenwelt 
auf, um die eigene gesellschaftliche Ordnung transzendent zu legitimieren. 
Das politische Wohl des Staates, welches man an diese Mythenwelt gebun- 
den sah, wird so über jeden Wahrheitsanspruch gestellt. 

Was heißt das konkret? In der genannten Perspektive wird in der Antike 
der Glaube an einen höchsten Gott zur Begründung cäsaropapistischer Ein- 
herrschaft und zur Absicherung der römischen Reichsidee eingesetzt, und 
zwar nach der Devise: Ein (oberster) Gott - ein oberster Herrscher, als Bild 
dieses Gottes - ein Reich. In diesem Schema erhält auch die polytheistische 
Idee von untergeordneten Gottheiten einen stimmigen Platz. Diese werden 
nämlich dahingehend funktionalisiert, daß dem obersten Gott der kaiserli- 
cher Herrscher entspricht, der Vielzahl der übrigen Götter aber Satrapen, 
kaiserliche Gouverneure u. dgl. Dadurch gab es auch die Möglichkeit, die 
verschiedenen Nationalkulte in die Einheit des Imperium Romanum zu in- 
tegrieren. So also diente die politische Theologie mit ihrem Verständnis vom 
einen höchsten Gott dazu, die Einheit des römischen Imperiums und die 



Gisbert Greshake 186 

Monarchie des Kaisers theokratisch zu legitimieren und abzusichern. Die- 
sen Sachverhalt hatte Augustin im Auge, als er sich dagegen verwahrte, eine 
Religion- wörtlich! - •den Völkern aufzuschwatzen, um sie enger in einer 
einzigen Volksgemeinschaft zusammenzuschweißen". 

Eine Variante dieser Art von politischer Theologie findet sich später bei 
Tschingis Khan, wenn er sagt: •Im Himmel gibt es niemanden als allein den 
einen Gott; auf Erden niemanden, als den einen Herrscher Tschingis Khan, 
den Sohn Gottes". Ähnliche Überlegungen lassen sich auch bei christlichen 
Herrschern, vor allem im byzantinischen Bereich ausfindig machen. Ja, viel- 
leicht war dies sogar der eigentliche Grund, warum Konstantin so großen Wert 
auf das nizänische Homoousios legte, also auf die Glaubensaussage, daß Je- 
sus Christus eines Wesens mit dem Vater ist. Denn dadurch war gesichert, daß 
Konstantin •den höchsten Gott selbst als seinen Auftraggeber über sich wis- 
sen durfte und nicht etwa nur einen [arianischen] Gott zweiten Ranges". Doch 
man braucht gar nicht so weit zurückzugehen. Thomas von Aquin bemerkt in 
der Summa theologica (I, 103, 3), hierin Aristoteles folgend: •Die beste Re- 
gierung ist die, die von einem einzigen ausgeübt wird. Denn Einheit gehört 
zum Wesen des Guten. Deshalb wird eine Menge besser durch einen als durch 
viele regiert. Folglich muß die Herrschaft [Gottes] über die Welt, die ja die 
beste ist, durch einen einzigen Herrscher ausgeübt werden...Deshalb muß ei- 
ner der Herrscher [über die Welt, also Gott] sein". Thomas schließt hier also 
von der Erfahrung menschlicher Herrschaft auf die Herrschaft Gottes: Weil 
sich schon auf Erden die Herrschaft des einen (die Alleinherrschaft) als die al- 
lein zuträgliche erweist, muß auch die transzendente Herrschaft über die Welt 
von einem Gott ausgeübt werden. Auch diese Form des Arguments setzt die 
Entsprechung, die Spiegelung von einer transzendenten Sinnwelt in den ge- 
schöpflichen Bereich hinein voraus. Eben darum kann man sowohl von der 
Einheit Gottes auf die Einheit politischer Herrschaft wie umgekehrt von 
glückender politischer Herrschaft auf die Einheit des göttlichen Weltregi- 
ments schließen. Diese Argumentation liegt auch der berühmt-berüchtigten 
Bulle •Unam Sanctam" von Bonifaz VIII. (1302) zugrunde, und ihre letzte 
Auswirkung macht sich noch in der Enzyklika •Libertas praestantissimum" 
von Papst Leo XIII. (1898) bemerkbar: Der Einheit Gottes hat zu entsprechen 
die Einheit der weltlichen bzw. geistlichen Macht. 

In der neueren Soziologie war es Carl Schmitt (f 1960), der die Entspre- 
chung bzw. •motivische Nähe" von Monotheismus und Diktatur analysiert 
und vielleicht sogar - das ist umstritten - zustimmend legitimiert hat. Er 
zeigt jedenfalls: Wer an einen monarchischen Gott glaubt, wird eher auch 
einem irdischen Alleinherrscher Anerkennung zollen. Wer sich dem einen 
Gott unterwirft, ist selbst disponiert für die Unterwerfung unter die Herr- 
schaft eines Menschen, einer Institution usw. 



Politik und Trinität * °' 

Damit können wir zusammenfassend auf die Frage antworten: Was also 
hat diese Art der Entsprechung zwischen einer unitarischen symbolischen 
Sinnwelt und der irdischen gesellschaftlichen Ordnung für Konsequenzen? 
Diese: Überall wird das Viele, Vielfältige und Plurale auf das Eine hin re- 
duziert und das Eine damit zur bestimmenden Größe, gewissermaßen zum 
beherrschenden Totum gemacht. Das Viele und Vielfältige hat keine 
Chance, es muß sich dem Einen ergeben. Kein Wunder, daß eine totalitari- 
stische politische und auch kirchenpolitische Praxis die Folge ist, sowie - 
noch ärger - eine ständige Auseinandersetzung zwischen den vielen, von de- 
nen jeder einzelne sich ja als das eine Herrschafts Subjekt setzen und verste- 
hen möchte. So wird auch erst eigentlich von hier aus der mittelalterliche 
Kampf zwischen Kaiser und Papst um die Vorherrschaft verständlich: Weil 
Gott einer ist, kann seine Herrschaft sich letztlich auch nur in einem einzi- 
gen höchsten Machtträger, Papst oder Kaiser, abbilden. Und der Kampf geht 
dann darum: in welchem? Die gegenseitige Intoleranz der jahrhundertelan- 
gen Auseinandersetzungen ist - darauf weist zu Recht Heribert Mühlen hin 
- •keineswegs nur psychologisch, d.h. aus einem überheblichen Herr- 
schaftsanspruch zu erklären, aus einem Kampf um die weltliche ,Macht', 
sondern es geht im Grunde immer nur um die Frage, wer nun die unteilbare 
Einheit des einen Gottes repräsentieren und damit auch die politische Ein- 
heit garantieren solle". Noch einen Schritt weiter geht Heinrich Rombach, 
der darauf aufmerksam macht, daß es gerade auf Grund des absolutistischen 
Einheitsgedankens in der Geschichte des Abendlandes •nicht nur um die 
Herrschaft von Dynastien geht, sondern um die Gültigkeit von Ordnungs- 
prinzipien, und es werden Ideen- und Religionskriege im Auftrag des Ab- 
soluten und mit absoluter Unbedingtheit geführt. In keinem Kulturkreis ist 
die Geschichte mit solchen Kämpfen und Rücksichtslosigkeiten verbunden 
gewesen, wie im Abendland". Bis in die Gegenwart hinein zeigt sich, •was 
die drei großen Religionen, die sich unter der Herrschaft des Einheitsden- 
kens entwickelt haben, das Judentum, das Christentum und der Mohamme- 
danismus, an Radikalität und Unerbittlichkeit aus der Geschichte übernom- 
men und in die gegenwärtige Lebenswirklichkeit hineinversetzt haben". 

Seine letzte große epochale Auswirkung zeigte dieses Prinzip der Spie- 
gelung und Entsprechung von unitarisch göttlicher Macht und unitarischer 
Herrschaft in säkularisierter Form in der Zeit des Faschismus: Ein Volk - 
ein Reich - ein Führer. Diese Sequenz - und hier kommen wir an einen 
wichtigen Punkt - wurde bei dem sog. Deutschen Christen, jener Hitler er- 
gebenen und nationalsozialistisch prägten Form des Protestantismus im 
Dritten Reich weitergeführt und religiös abgestützt durch das hinzuaddierte 
Glied: ein Volk - ein Reich ein Führer - ein Gott. 



Gisbert Greshake jgg 

Der Widerspruch des Trinitätsglaubens (E. Peterson) 

Genau dies: die Konfrontation mit den sog. Deutschen Christen war der gei- 
stesgeschichtliche Ort, an dem Erik Peterson, bedeutender evangelischer, 
später katholisch gewordener Theologe (* 1890, f 1960), seinen berühmten, 
weitdiskutierten und hochumstrittenen Beitrag veröffentlichte •Der Mono- 
theismus als politisches Problem". In Form einer historischen Untersuchung 
zeigt Peterson darin, daß entgegen der antiken politischen Theologie gerade 
die christliche Trinitätslehre, die jenseits von Monotheismus und Polytheis- 
mus in die absolute Transzendenz Gottes verweist, jede politische Funktio- 
nalisierung der Religion verunmöglicht, keine Einherrschaft und Diktatur le- 
gitimieren kann, ja, jede direkte politische Theologie für immer ausschließt. 
Gerade weil das Mysterium des trinitarischen Gottes uns ganz und gar ent- 
zogen ist und keine Entsprechung in der Schöpfung, in der Gesellschaft und 
in der politischen Ordnung haben kann, ist jede politische Theologie für im- 
mer unmöglich gemacht. Denn - so das Argument Petersons - zum Tri- 
nitätsglauben gehört, daß die direkte Wiederspiegelung Gottes im geschöpf- 
lichen Bereich allein Jesus Christus, der Sohn Gottes selbst, ist und deshalb 
keine Form von irdischer Herrschaft den trinitarischen Gott abbilden kann. 

Die These von Peterson: Der Trinitätsglaube macht Entsprechungen zwi- 
schen transzendenter symbolischer Glaubenswelt und politischer Gesell- 
schaftsordnung unmöglich!, fand neben viel Zustimmung ebenso viel Kri- 
tik. Man kritisierte etwa die Unvollständigkeit des historischen Materials. 
Denn es lassen sich in der Geschichte durchaus auch Versuche direkter Spie- 
gelungen des trinitarischen Glaubens in das gesellschaftliche Leben finden. 
Ein kleines Beispiel dazu: Im Jahr 669/70 riefen byzantinische Soldaten die 
beiden Brüder Konstantins IV. zum Mitkaisern aus mit der Begründung: •An 
die Dreieinigkeit glauben wir, drei Kaiser krönen wir!" Aber die schärfste 
Kritik machte sich vor allem darin fest, daß Peterson selbst die •dialektische 
Struktur" seiner eigenen These nicht durchschaute: Sein Interesse, gegen die 
politisierende Theologie der •Deutschen Christen" jedweder politischen 
Theologie prinzipiell den Garaus zu machen, übersah, daß seine Position da- 
mit selbst •ein Stück politischer Theologie" war und ist. Man kann nämlich 
das Unternehmen Petersons auch als Versuch interpretieren, den trinitari- 
schen Glauben herrschaftskritisch gegen die damalige (und darüber hinaus 
gegen jede) Form von Alleinherrschaft zu wenden und in dieser herr- 
schaftskritischen Pointe gerade den befreienden Charakter des trinitarischen 
Glaubens zur Geltung zu bringen. Dies gilt dann ebenso und sogar vor al- 
lem - wie Johann B. Metz bemerkt -, •wenn man die in dieser trinitarischen 
Formel enthaltene Kritik eines monarchischen Herrschaftsbegriffes auch ... 
kritisch auf die Verfassung der Kirche selbst bezieht". 



Politik und Trinität 189 

Gegenwärtige Theologie schreitet auf dieser möglichen Interpretationsli- 
nie weiter aus: Während Peterson auf Grund des trinitarischen Dogmas jede 
Verbindung von Religion und Politik bestreitet, ziehen der genannte Metz, 
Jürgen Moltmann, Leonardo Boff und andere aus dem Trinitätsdogma mehr 
oder minder direkte politische Folgerungen für die Gestaltung des Gemein- 
wesens: War in der antiken politischen Theologie der unitarische Gottesbe- 
griff die positive legitimierende Instanz für Macht, Größe und unmündig- 
machende Alleinherrschaft, so ist bei einigen gegenwärtigen Theologen der 
Glaube an den trinitarischen Gott die letztlegitimierende Instanz negativer 
Kritik an eben den gleichen Größen, oder er enthält - beim indischen 
orthodoxen Theologen Mar Osthathios - sogar einen positiven Stimulus, 
sich für die Schaffung einer klassenlosen Gesellschaft einzusetzen. 

Es stellt sich aber die Frage, ob im Grunde beide Argumentationsreihen, 
die von Peterson und die von einer Reihe Theologen der Gegenwart, nicht 
doch strukturgleich sind. In beiden Fälle nämlich werden aus dem Trinitäts- 
glauben direkte politische Folgerungen gezogen, einmal die, daß er keine 
Alleinherrschaft rechtfertigen kann, und das andere Mal, daß er sich sogar 
negativ-kritisch gegen jede Form von Monarchie wendet. In beiden Argu- 
mentationsgängen besteht die Gefahr zu übersehen, daß Gesellschaft die von 
ihr vorausgesetzte religiöse Sinnwelt, wenn diese als wahrhaft transzendent 
gedacht ist, nicht direkt und unmittelbar wiederzuspiegeln vermag, weil das 
Verhältnis von Glaube und Gesellschaft, Theologie und Politik nicht direk- 
ter Art sein kann. Der eigentliche Grund für die Unmöglichkeit einer sol- 
chen direkten Spiegelung liegt nun aber nicht - wie Peterson meinte - im tri- 
nitarischen Gottesbild, sondern in dem von der biblischen Offenbarungsre- 
ligion aufgedeckten vorläufigen Charakter dieser Welt, der einen gewissen 
•Dualismus" von Religion und gesellschaftlicher Ordnung zur Folge hat: 
Die Offenbarung Jahwes sprengt schon im Alten Testament die Überzeu- 
gung, daß die Bestimmung des Menschen in der gegenwärtig-irdischen Welt 
mit ihren politischen Ordnungen aufgeht. Und erst recht ist dies die Grund- 
überzeugung christlicher Eschatologie. Mit den Worten von Pannenberg: 
•Zwar sind die Menschen bestimmt zu einem gemeinschaftlichen Leben. 
Nur in der Gemeinschaft können sie ihrer Bestimmung gemäß leben. Die 
Bestimmung des Menschen ist daher in der Tat politisch, aber sie ist in kei- 
ner politischen Herrschaftsordnung voll und definitiv realisiert. Diejenige 
gemeinsame Lebensordnung, in der die Bestimmung der Individuen voll 
aufgehen könnten, übersteigt als Reich Gottes alle Möglichkeiten politischer 
Integration durch menschliche Herrschaft. Dadurch wird die Unzuläng- 
lichkeit jeder politischen Herrschaftsordnung enthüllt". Im Blick auf die 
eschatologische Reich-Gottes-Erwartung können also Politik und staatliche 
Ordnung nur die provisorische Funktion haben, das Zusammenleben der 



Gisbert Greshake 190 

Menschen in dieser Welt so friedlich, gerecht und menschenwürdig, wie nur 
irgend möglich, zu ordnen und durch Autorität und Machtausübung zu ga- 
rantieren. Eine direkte Spiegelung bzw. Übertragung der transzendenten 
christlichen Glaubenswelt in dem politischen Bereich ist damit unmöglich. 

Trinität als •Inspirationsquelle" (L. Boff) 

Aber diese Ablehnung einer direkten Entsprechung bzw. Spiegelung schließt 
nicht aus, daß es zwischen der •trinitarischen Sinnwelt" des Christentums 
und dem politischen Bereich Analogien, Entsprechungen, Strukturähnlich- 
keiten geben kann. Der trinitarische Glaube ist gewissermaßen - wie Leo- 
nardo Boff dies formulierte - eine •Inspirationsquelle", die darin ihre Rele- 
vanz erweist, daß sie sich als wirklichkeitserschließend und als plausible 
Motivation für eine glückende gesellschaftliche Theorie und Praxis darstellt, 
so wie es umgekehrt, aufgrund der faktischen Defizienz von lebendigem tri- 
nitarischen Glauben im gesellschaftlichen Bereich zu a-trinitarischen Ana- 
logien kam und kommt, die sich als lebenshemmend erwiesen und erweisen. 

Dies gilt zunächst einmal für die Entsprechung von Trinitätsglauben und 
kirchenpolitischer Ordnung. In der Westkirche nämlich führte das ständige 
Defizit an trinitarischem Glauben zu einer gedanklichen Sequenz, die man 
holzschnittartig so skizzieren kann: Ein Gott- ein Christus - ein Petrus - 
ein Papst - eine von ihm einheitlich-uniform geleitete Kirche. Unter einem 
ganz anderen, nämlich dezidiert trinitarischen Leitbild sieht die entspre- 
chende Sequenz in den Kirchen des Ostens, deren Glaubensvollzug immer 
sehr viel mehr trinitarisch bestimmt war, folgendermaßen aus: Der trinitari- 
sche Gott (Einheit in Vielheit) - das eine Apostelkollegium (Einheit in Viel- 
heit)- die eine Communio der vielen Kirchen (Einheit in Vielheit). 

Diese kirchenpolitischen und kirchenstrukturellen Überlegungen seien 
aber hier zurückgestellt2 und die Aufmerksamkeit allein auf den gesell- 
schaftspolitischen Bereich gerichtet. Im Blick auf ihn behauptet zwar Heri- 
bert Mühlen: Das trinitarische Verständnis der göttlichen Wirklichkeit •ist 
in der bisherigen Geschichte der Menschheit noch nirgends politisch oder 
gesellschaftlich wirksam geworden, sondern verblieb im Schöße theologi- 
scher Spekulation', ohne wirklich an die Öffentlichkeit zu treten". Doch 
trifft diese These nur bedingt zu. 

So sieht z.B. schon Gregor v. Nazianz in der Trinität das Modell einer 
Herrschaft, welche die Aporien sowohl der Einherrschaft wie der Vielherr- 
schaft löst. Die Aporie der Einherrschaft besteht nach Gregor darin, daß in 

Siehe dazu Greshake, aaO. 41 Iff. 



Politik und Trinität 191 

ihr die Tendenz zum •Aufruhr gegen sich selbst" und damit zur Entzweiung 
in einen unversöhnbaren Dualismus steckt, und die Aporie der Vielherr- 
schaft ist von vornherein gegeben in der Tendenz zu Unordnung und Auflö- 
sung. Diese Aporien werden nun nach Gregor im Blick auf den dreifaltigen 
Gott überwunden, insofern hier die Entgegensetzung von Einheit und Viel- 
heit zu Gunsten der Gleichursprünglichkeit von Einheit und Vielheit über- 
wunden wird. So gesehen, steckt also in der Trinitätslehre die •Inspiration", 
auch im politischen Raum nicht alles auf eine letzte Einheit zu fokussieren, 
sondern Vielheit und Vielfalt in gleicher Weise zu Wort kommen zu lassen. 

Machen wir einen Sprung über einige Jahrhunderte hinweg zu Zwingli. 
Er bezieht das trinitarische Mysterium auf die schweizerische Eidgenossen- 
schaft: Die Einheit, die Vater, Sohn und Geist untereinander haben und sind, 
ist nach ihm in der Einigkeit der Eidgenossenschaft wiederzuspiegeln, ge- 
nauso wie die Vielheit, die in den verschiedenen Kantonen verwirklicht ist. 
Nach einigen Autoren ist auch die Gewaltenteilung des neuzeitlichen 
Rechtsstaates nicht ohne Reflex auf die Trinitätslehre denkbar. Im Anschluß 
an Kant formuliert Walter J. Hollerweger: •Geteilte Macht, nicht absolute 
Macht, ist die Macht des dreieinigen Gottes. Es ist nicht von ungefähr, daß 
auf dem Boden des Christentums (und nur auf diesem!) die Idee der Ge- 
waltenteilung im Staat entstand ... So wie Gott sich in seiner Dreieinigkeit 
durch sich selbst relativiert, so begrenzt der moderne Staat in der Gewalten- 
trennung seine Macht durch sich selbst. ... Hans Martin, ein Schweizer Ju- 
rist, bezeichnete die Gewaltenteilung im Staat als säkularisierte Trinität'". 

In der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts war die Trinitätstheologie von 
Leonhard Hodgson in England deshalb so geschätzt, weil er die praktischen 
Implikationen des trinitarischen Glaubens hervorhob: Das Leben der Chri- 
sten soll •eine Erweiterung des gemeinschaftlichen Lebens der Trinität 
sein". Das heißt: Die Trinität ist die Norm, nach welcher das gesellschaft- 
liche Leben zu gestalten ist, und zwar als Einheit, welche das Vielfältige, die 
Unterschiede anerkennt und sich gerade in gegenseitiger Partizipation und 
wechselseitiger Vermittlung vollzieht. 

Das möge an historischen Streiflichtern genügen, um zu zeigen, daß es 
bisher zwar nur wenige, aber doch einige Versuche gegeben hat, eine Ent- 
sprechung zwischen Trinitätsglauben und gesellschaftlich-politischer Ord- 
nung herauszustellen und zu verwirklichen. 

Der totalisierende Machtkampf der neuzeitlichen Subjekte 

Wenden wir uns nach diesem Blick in die Geschichte nun der Gegenwart zu. 
In einer sehr holzschnittartigen Skizze, die bewußt viele differenzierende 



Gisbert Greshake 192 

Momente übergeht, sei begründet, warum es für den Christen im heutigen 
gesellschaftlichen Leben von hoher Aktualität sein könnte, sich auf eine tri- 
nitarisch strukturierte transzendente symbolische Sinnwelt zu besinnen. 

Wir streiften schon kurz das Faktum, daß im Westen von Anfang an fast 
immer ein Defizit am trinitarischen Glauben zu beobachten ist. Entspre- 
chend wurde im westlichen Mittelalter die Vielheit der Welt letztlich zurück- 
bezogen auf die Einheit Gottes und seiner unitarischen Repräsentanten, auf 
Kaiser, Papst u.dgl. Ein Wesenszug der Neuzeit dürfte nun darin bestehen, 
daß in einem allmählichen Prozeß das menschliche Subjekt an die Stelle des 
unitarischen Gottes tritt und sie einnimmt. Das Subjekt selbst setzt sich nun- 
mehr als eines, nämlich als Einheitspunkt und Mitte der Wirklichkeit, es 
stellt sich als reine Selbstbestimmung allen anderen (als ob-jectum) ge- 
genüber und sucht konsequenterweise alle Vielheit auf sich hin zu re-duzie- 
ren, d. h. es sucht, sich das viele Untertan zu machen, gewissermaßen •ein- 
zuverleiben". 

Damit aber bildet sich vom neuzeitlichen Subjektverständnis her die At- 
mosphäre einer alles ergreifenden Bemächtigungstendenz. Denn wenn das 
Subjekt sich als reine Selbstbestimmung und als Mitte und Einheitspunkt 
setzt, entsteht geradezu notwendig der Macht- und Konkurrenzkampf der 
vielen Einzel- oder auch Kollektivsubjekte, Klassen, gesellschaftlichen 
Gruppen, Rassen und Nationen, da sich ja jedes selbst als Einheitspunkt set- 
zen will. Eben dieser ständige Macht- und Konkurrenzkampf ist Zeichen 
und Ausdruck dafür, •daß die Selbstbestimmung singulärer und allgemeiner 
Subjekte niemals rein als solche, sondern immer nur in nicht endender Hin- 
wegarbeitung von Fremdbestimmung durchgesetzt werden kann"(Falk 
Wagner). Weil sich also das Subjekt nie als •befriedeter" Einheitspunkt zu 
setzen vermag, da faktisch der oder das andere immer auch der oder das ge- 
gen mich sich durchsetzen wollende andere ist und bleibt, erweist sich die- 
ses Subjektverständnis als aporetisch, mehr noch: als widersprüchlich. 

Denn indem die Monas des sich selbst bestimmen wollenden Subjekts 
alles andere als •Objekt-für-sich" proklamiert und totalitaristisch für sich 
beschlagnahmen und in sich •einverleiben" will, schlägt diese objektivierte 
Wirklichkeit gegen das Subjekt zurück und zwar dadurch, daß die universal 
herrschende Atmosphäre gegenseitiger Objektivierung, Bemächtigung und 
totalitärer Inbeschlagnahme auch vor dem Subjekt selbst nicht Halt macht. 

Konkret ist dafür z.B. auf jene Momente zu blicken, auf welche die 
•Frankfurter Schule" unter dem Programmwort •Dialektik der Aufklärung" 
hingewiesen hat. Das neuzeitliche Subjekt war ausgezogen, sich die Welt zu 
bemächtigen und Untertan zu machen und so der eine Bezugspunkt aller 
Wirklichkeit zu werden. Entstanden aber ist das Gegenteil: die irrationalen 
Zwangsläufigkeiten unserer Zivilisation mit ihren die Freiheit manipulie- 



Politik und Trinität 193 

renden vielfältigen Determinismen, Mechanismen, Automatismen; das 
undurchschaubare Geflecht von anonymen Kräften, Verwaltungsapparaten 
und Planungspostulaten; die Macht der Medien; die Organisation der Frei- 
zeit, der Ausverkauf des Privatlebens, die Funktionalisierung des Menschen 
zu einem geeigneten Element in der Produktionsmaschinerie; die Eliminie- 
rung oder Unterbewertung all jener humanen Werte, die im Leistungsden- 
ken keinen Platz finden. Technik und Industrie, Medien und Politik, Wirt- 
schaft und Wissenschaft durchdringen, ja determinieren einander und ma- 
chen so aus dem sich als Einheitspunkt setzen wollenden Subjekt selbst ein 
Objekt, das sich als solches der totalisierenden Einheit der selbstgemachten 
Welt zu fügen hat. 

Die aufgrund des Bemächtigungswillens des Subjekts entstandene Welt 
•zweiter Ordnung" ist damit längst selbst zu einem neuen totalisierenden 
Einheitsprinzip geworden, das die Vielheit der Subjekte in ihren Bann- und 
Machtbereich zwingt. Uniformität und Homogenität, totalisierender Zwang 
und Repression dieser •zweiten" Welt (der technischen Zivilisation, der 
Medien- und Modengesellschaft, der politischen Großmächte, der Einheits- 
kultur) sind dabei keineswegs geringer als die totalisierende Macht, mit der 
das neuzeitliche Subjekt angetreten war. Und auch zwischen diesen neuen 
•Kollektiv-Subjekten" herrscht ein ähnlicher Machtkampf wie zwischen den 
Einzelsubjekten. In all dem muß das Subjekt es sich gleichsam gefallen las- 
sen, von anderen objektiviert und totalitär vereinnahmt zu werden. So aber 
schränkt der Kampf der vielen, die jeweils selbst Einheitsprinzip sein wol- 
len, die Subjekthaftigkeit des einzelnen ein, unterdrückt sie und - im 
schlimmsten Fall - eliminiert sie. 

Dem widerspricht nicht, daß gerade die uniformierende und totalisierende 
moderne Gesellschaft den vielen einzelnen einen Raum zur sog. persönli- 
chen Selbstverwirklichung freigibt. Denn die eingeräumte Vielheit ist oft 
nur Schein, weil die moderne Selbstverwirklichungsideologie noch einmal 
insofern totalitär ist, als sie das Selbstwerden des einzelnen durch offen oder 
heimlich wirksame Pressionen homogenen und homogenisierenden Rah- 
menbedingungen unterstellt. Auch die sog. postmoderne Option für jeden 
nur denkbaren Pluralismus steht auf der Basis eines (verschwiegenen) tota- 
litaristischen Dogmas, nämlich die unbedingte Geltung von Wahrheit auf- 
zugeben und so durch Summation aller denkbaren Lebensentwürfe zu einer 
•versöhnten" gesellschaftlichen Einheit zu kommen. Aber eine solche Ein- 
heit kann nur schwer verbergen, daß sie ideologisch erpreßt und damit im 
tiefsten labil ist (wobei die Gegenposition zur postmodernen Attitüde ge- 
nauso totalitär ist: der Fundamentalismus in all seinen Spielarten). 

Gegen die Gefahr, daß das Subjekt im Kampf der Subjekte gegeneinan- 
der und in der Uniformierung der Wirklichkeit selbst eliminiert wird, kann 



Gisbert Greshake 194 

dieses nun seinerseits wiederum rebellieren, sei es durch den utopischen 
Versuch, alle bestehenden Verhältnisse zu revolutionieren, auf daß es selbst 
wieder der Bezugspunkt der Welt werden kann, oder durch Rückzug in die 
eigene Innerlichkeit, oder in einige, von den Zwängen der faktischen Ge- 
sellschaft freigehaltene •Nischen", wo es ganz selbst sein darf. 

Das Ergebnis all dessen ist stets das gleiche: das •Pathos des Subjekts", 
mit dem es angetreten war, Einheits- und Bezugspunkt von allem zu sein, 
droht abstrakt, weltleer, nichtssagend zu werden. 

Die Alternative: •Verlust des Subjekts" 

Angesichts dieser bitteren Konsequenzen winkt in der Gegenwart eine an- 
dere Möglichkeit menschlichen Selbstverständnisses und -Vollzuges, näm- 
lich die, daß das Subjekt sich selbst als •irreales Phantom" in einer subjekt- 
los ablaufenden Wirklichkeit annulliert. Für diese zweite Möglichkeit steht 
gegenwärtig als Programmwort die Rede vom • Verlust des Subjekts ". Diese 
Möglichkeit kann näherhin in verschiedenen Kontexten gründen. 

Sie liegt einmal in der möglichen Konsequenz der •Kritischen Theorie" 
der •Frankfurter Schule": Für Adorno sind alle, statt ein Selbst zu sein und 
es mehr zu werden, hoffnungslos •in ihrem Selbst eingesperrt ... und da- 
durch abgesperrt noch von ihrem Selbst". Deshalb muß für ihn das Subjekt 
im Nichtidentischen untergehen. Das eigentliche Ziel der Kritischen Theo- 
rie ist deshalb - wie Norbert Bolz herausstellt - •nicht die Befreiung des 
Subjekts, sondern vom Subjekt als dem letzten Mythos: ,opferlose Nicht- 
identität'". Friedrich Dürrenmatt hat das gleiche von einem etwas anderen 
Zusammenhang her so formuliert: •Alle können nichts dafür und haben es 
nicht gewollt. Es geht wirklich ohne jeden." 

Der •Verlust des Subjekts" kann auch Folge eines radikal positivistischen 
Denkens sein, das keinen Raum für Freiheit, Geschichte, Subjektivität kennt 
und alle scheinbare Subjektivität auf die Homogenität von Strukturen 
zurückführt (•Strukturalismus"). 

Schließlich ist die Ideologie der Postmoderne zu nennen. Vorweg entwor- 
fen bei Friedrich Nietzsche, wo gewissermaßen die Dämme allen Einheits- 
denkens brechen, zeigte sich mehr und mehr, daß Einheitsdekrete mit der 
Dynamik der Moderne unvereinbar sind: Inkommensurable Vielheit und 
Vielfalt bestimmen die Gegenwart. In dieser postmodernen Option scheint 
vordergründig das Subjekt wieder ins Recht gesetzt zu sein: Gegen allen uni- 
formierenden Totalitarismus geschieht hier - so scheint es - die Freigabe des 
Subjekts, ganz es selbst sein zu dürfen, Offenheit für alle nur erdenkbare, ir- 
reduzible Eigenheit und damit Neuentdeckung der Vielheit und Vielfalt. In- 



Politik und Trinität 195 

teressanterweise erheben sich in diesem Zusammenhang ernsthafte Stim- 
men, die sich für eine (aufgeklärte) Erneuerung des Polytheismus und Paga- 
nismus stark machen. Hingewiesen sei nur auf Odo Marquards •Lob des 
Polytheismus" (übrigens zeigt sich auch hier wiederum die erwähnte Ent- 
sprechung und Spiegelung von •symbolischer Sinnwelt" und Gesellschaft). 
Aber dieses Lob der Vielheit scheint, genauer gesehen, nur ein Surrogat zu 
sein, welches die Identität und Realisierung eines Scheinsubjekts zu ge- 
währleisten hat. Denn im Grunde tritt hier an die Stelle des Subjekts - so je- 
denfalls analysiert Heinrich Schmidinger - •ein untergeordnetes ,selbstrefe- 
renzielles' Subsystem. Die Folge davon ist, daß ähnlich wie in den totali- 
sierenden Philosophien und Ideologien alles Unverwechselbare und Unhin- 
tergehbare auf ein übergreifendes Ganzes hin funktionalisiert wird". 

Zwei Möglichkeiten also bestimmen gegenwärtig unsere Welt: •Pathos 
des Subjekts" - •Verlust des Subjekts". Das bedeutet: Das neuzeitliche 
Subjekt oszilliert zwischen zwei dialektisch einander strikt zugeordneten 
Polen. Es schwankt zwischen dem Pathos des Ich-selbst-sein-Wollens und 
der Verzweiflung vor der Übermacht der Objektwelt, zwischen Selbstkon- 
stitution und Selbstdestruktion. Damit wird die Vision von Michel Foucault 
zur beklemmenden Perspektive, er wolle wohl wetten, •daß der Mensch 
verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand". Es läßt sich aller- 
dings gerade in solchen Formulierungen auch eine gewisse Widersprüch- 
lichkeit entdecken. Denn die Destruktion des Subjekts- so Charles Taylor 
- •geschieht unter solch einem Aufwand von poetischer Kraftentfaltung, 
von schriftstellerischer Virtuosität beim Spiel auf der Klaviatur der philo- 
sophischen und literarischen Tradition, einer solchen Ostentation eben 
jener Aktivitäten, welche das verblühte moderne westliche Selbstgefühl 
genährt haben, daß es schwerfällt, jene Leugnung [des Subjekts] ernst zu 
nehmen". 

Wichtig bleibt aber die Feststellung, daß beides, sowohl das •Pathos" des 
Ich-Subjekts wie auch dessen •Verlust" bzw. Destruktion, dialektisch stric- 
tissime zusammengehören und damit die Grundaporien des neuzeitlichen 
Subjekts, das sich unter der unitarischen Devise: meine eine = eigene Frei- 
heit, meine Selbstbestimmung, Selbstbezüglichkeit aller Wirklichkeit kon- 
stituiert hat, aufdecken. 

Orientierung am trinitarischen Gott 

Auf dem Hintergrund dieser Aporien, Verengungen und Fehlwege eines 
totalitären Einheits- und eines daraus folgenden depravierten Vielheitsver- 
ständnisses, in welchem die Einheit keinen Platz für das wahrhaft Viele hat, 



Gisbert Greshake 196 

und das vernetzte Viele nicht als das die höchste Form der Einheit Bildende 
begriffen ist, kann nun - so meine These - der trinitarische Glaube seine 
erhellende und orientierende Kraft zeigen: Das neuzeitliche Menschen- 
verständnis, das in wichtigen Zügen an der Vorherrschaft der Einheit und 
das heißt für das Subjekt: am Begriff der Autarkie, der isolierten Selbstbe- 
stimmung und Selbstmacht gegen das andere orientiert ist, bleibt so lange 
aporetisch und führt in Widersprüche, als nicht das oder besser: der der Per- 
son gegenüberstehende andere seinerseits zum Begriff der Person gehört 
und ihr nicht einfach als das oder der Fremde, Unfreimachende, Begren- 
zende, Konkurrierende gegenübersteht. Genau das aber vermag ein am tri- 
nitarischen Gott orientiertes Wirklichkeitsverständnis zu klären. Hier herr- 
schen nicht Einheit contra Vielheit, sondern Einheit in und durch Vielheit, 
Vielheit in und durch Einheit. 

Am trinitarischen Gott läßt sich gewissermaßen ablesen, was Person ist: 
Zur personalen Einheit und Identität gehört wesenhaft die Beziehung zum 
anderen und damit der andere selbst und die Gemeinsamkeit mit ihm. Per- 
sonsein heißt nicht Selbstbestimmung gegen das andere, heißt nicht Sich- 
Freikämpfen von aller Fremdbestimmung, sondern Personsein heißt Selbst- 
bestimmung aus und durch Mitsein sowie durch Hingabe an den/das andere 
und das gemeinsame Band. 

Der Glaubende wird noch hinzufügen: Wenn Gott selbst sein Leben so 
vollzieht, daß eine göttliche Person in der Gemeinsamkeit der Liebe jeweils 
in der anderen bei sich selbst ist, so ist auch prinzipiell die endliche Person 
fähig, in der Gemeinschaft mit anderen und in der Beziehung zu ihnen nicht 
nur ihre Schranken und Grenzen, sondern ihre Selbsterfüllung zu finden. 

In diesem Zusammenhang sieht übrigens auch Metz die Chance des Chri- 
stentums in der Gegenwart: •Es ist die schiere Ausweglosigkeit, in die die 
Prozesse der extremen Individualisierung in unserer Gesellschaft treiben", 
welche dem Sinnangebot des christlichen Glaubens eine neue Plausibilität 
verleihen. 

So gesehen läßt die Trinitätslehre den theologisch-kontemplativen Bin- 
nenraum hinter sich und formuliert ihre Pointe auf praktische Verwirkli- 
chung hin; sie wird zur Basistheorie für eine Ethik solidarischen Miteinan- 
ders und Füreinanders. Dies ist auch für die Theologie von immenser Wich- 
tigkeit. Nur so läßt sich das kantische Verdikt widerlegen: •Aus der Drei- 
einigkeitslehre, nach den Buchstaben genommen, läßt sich schlechterdings 
nichts fürs Praktische ausmachen", eine Einstellung, die bis heute bei nicht 
wenigen Zeitgenossen weiterwirkt. Zwar ist der Trinitätsglaube nicht un- 
mittelbar praktisch. Aber - so Jürgen Moltmann - er •verändert die Praxis 
gründlicher als alle möglichen Alternativen, die sich der Handelnde aus- 
denken kann". 



Politik und Trinität 197 

Daß dieser Gedanke aus einer womöglich so erscheinenden bloßen •Er- 
baulichkeit" herausgenommen und gleichsam operationalisiert, auch poli- 
tisch operationalisiert werden muß, ist selbstverständlich. Aber hier könnten 
vielleicht gegenwärtig die Chancen liegen, Trinität und trinitarisches Per- 
sonverständnis vorzustellen als sinngebendes Angebot des christlichen 
Glaubens, worin aufleuchtet, daß das eine und das viele gleichursprünglich 
sind, und das bedeutet für den Menschen, Menschsein ist nur vollziehbar in 
Communio, im Miteinander und gegenseitigen Füreinander der Vielen, so 
und nur so gewinnt der Mensch sein wahres Selbstsein. 

Communio contra •Gotteskomplex" 

Dies wird auch von einigen Strängen gegenwärtiger Psychoanalyse her- 
ausgestellt. Vor einigen Jahren (1979) wies Horst Eberhard Richter in sei- 
nem damals vieldiskutierten Buch •Der Gotteskomplex" - ähnlich wie die- 
ser Beitrag - darauf hin, daß die Neuzeit durch die Tötung des Vatergottes 
seitens des Menschen charakterisiert ist und der Mensch in narzißtischer 
Überschätzung sich selbst an die Stelle des verabschiedeten Gottes gesetzt 
habe. In dieser Selbstvergottung des einzelnen setzt sich nun nach Richter 
der abgeworfene Glaube an den einen monarchischen Gott fort. •Es stand 
ja - so Richter - keine Göttergemeinschaft zu Verfügung, die sich in einem 
entsprechenden Konzept kollektiver Beziehungen hätte abspiegeln können. 
Die monotheistische [besser: monarchische] Vorstellung ließ sich nur als 
individuelles Größen-Selbstbild übernehmen. Der einzelne wurde zur ... 
Monade. Seine individuelle Identifizierung mit Gott machte ihn zu einem 
Ich, das allen anderen Menschen und Dingen ohne inneren Bezug gegen- 
überstand, nicht als Glied einer auf Kommunikation untereinander ange- 
wiesenen Gemeinschaft ... So konnte nie eine Modell [von Menschsein] 
zustande kommen, das von einer sozialen Gemeinschaft emanzipierter er- 
wachsener Menschen ausgeht. Der verinnerlichte Gotteskomplex [...] hat 
zwischen der Stufe der kindlichen Abhängigkeit und der Stufe des nar- 
zißtischen Übermaßes ein Vakuum gelassen". Was fehlt, ist •das Bild von 
Menschen mittlerer Größe, die sich in einer Gemeinschaft miteinander auf 
gleicher Stufe befinden, die ihre Freiheit in dieser Gemeinschaft und nicht 
gegen sie verwirklichen sollen und ihre Abhängigkeit untereinander nicht 
als einseitige Unterdrückungsverhältnisse hassen oder fürchten müssen". 
Von großer Wichtigkeit ist der erste Satz des Zitats: Es stand keine Götter- 
gemeinschaft zur Verfügung, die sich in einem entsprechenden Konzept 
kollektiver Beziehungen hätte abbilden lassen. Der trinitarische Gott ist 
nun gewiß keine Göttergemeinschaft, aber im trinitarischen Gottesbild ist 



Gisbert Greshake 198 

eine Einsicht aufgehoben, die gerade nicht zu einer unitarisch-totalitären 
Spiegelung führt, sondern zur Vermittlung von Einheit und Vielheit: Ein- 
heit, die sich gerade im Austausch der vielen, und Vielheit, die sich auf Ein- 
heit hin verwirklicht. 

Der christliche Auftrag 

Wenn es richtig ist, daß die Gesellschaftsordnungen jeweils in transzenden- 
ten symbolischen Sinnwelten gründen, eine einheitliche Sinnwelt aber in 
unserer säkularisierten Gesellschaft nicht mehr oder nur noch in rudi- 
mentären Ansätzen vorhanden ist, so gilt es umso eindeutiger, den christ- 
lichen Glauben aus dem verengten Status einer je nur privat zu vollziehen- 
den Option des einzelnen zu befreien und ihn als sozial bedeutsame Größe, 
nämlich als eine gesellschaftlich relevante •symbolische Sinnwelt" vorzu- 
weisen und mindestens von den Christen her vor allem in der Praxis zu ver- 
wirklichen. Es sei an ein Wort von Ernst-Wolfgang Böckenförde erinnert, 
der fragt, •ob nicht auch der säkularisierte weltliche Staat letzlich aus jenen 
inneren Antrieben und Bindungskräften leben muß, die der religiöse Glaube 
seinen Bürger vermittelt". Wenn dies zutrifft, daß auch der säkulare Staat 
schließlich und endlich von einem transzendent-religiösen Bezugsfeld her 
lebt, welches er selbst nicht setzen und garantieren kann, so hängt alles da- 
von ab, wie diese religiöse Sinnwelt näherhin verstanden wird. Und hier nur 
noch einmal am Ende zusammengefaßt meine These: Nicht ein unitarisches 
Gottesbild von Gott als dem höchsten Einheitspunkt und All(ein)herrscher 
der Welt, sondern ein trinitarisches Gottesbild, wonach Gott selbst eine 
Communio von drei Personen ist, Einheit und Vielheit mithin gleichur- 
sprünglich sind und Einheit gerade darin besteht ist, daß sich die Vielen 
untereinander am je Eigenen Partizipation gewähren und ihr Leben im Mit- 
einander gegenseitiger Hingabe vollziehen, könnte sehr viel eher ein durch 
die Christen einzubringendes transzendentes Leitbild auch für die politische 
Ordnung unseres Gemeinwesens sein. 

Politik und Trinität haben also sehr wohl miteinander zu tun. Ja, das 
•Oxymoron", die scheinbar harte Verbindung von Politik und Trinität in un- 
serem Thema, will darauf hinweisen, daß jedes •Glaubensmysterium", ins- 
besondere auch das Trinitätsmysterium, nicht etwas •neben" oder •über" der 
erfahrbaren Wirklichkeit unserer Welt liegt, sondern daß es als letzter 
Grund, letzte Motivation, letzte Sinngebung für unser ganz konkretes Leben 
verstanden und erfahren werden will und wir dazu eingeladen sind, unserem 
Leben und der ganzen Welt die Entsprechung zum Mysterium Gottes ein- 
zuformen. 




