Politik und Trinitét!

Gisbert Greshake, Freiburg i. Br.

Die Formulierung des Themas wird Verwunderung erwecken. Da sind zwel
Begriffe zusammengefiigt, die nichts, aber auch gar nichts miteinander zu
tun haben scheinen und die sich offenbar sogar in wesentlichen Ziigen wi-
dersprechen. Bezeichnet Trinit4t denn nicht das absolut transzendente Ge-
heimnis des christlichen Glaubens, jedem Zugriff des Menschen, selbst sei-
ner Erfahrung entzogen, etwas, was allenfalls schweigend angebetet und in
der Liturgie gefeiert werden kann? Und ist nicht Politik das pure Gegenteil:
ein handfestes Ringen um Macht und deren Verfiigbarmachung im Dienst
der Lebensbewiltigung, ein konkretes Gestalten der gesellschaftlichen Er-
fahrungswelt und ihrer Institutionen, ein kalkulierender Ausgleich von In-
teressen? Was hat beides miteinander gemein? Kurz: Was bedeutet in unse-
rem Thema ,,Politik und Trinitét“ das ,,und“?

Gottesbild — Menschenbild

Wir miissen dazu zunichst einige grundsitzliche Voriiberlegungen anstellen.
Es ist eine uralte Einsicht, daB das Selbstverstindnis des Menschen aufs
engste mit dem Gottesverstindnis verkniipft ist. Der Mensch entdeckt, wer
er ist, gewissermaBen auf dem Umweg iiber die jeweilige Erfahrung und
Kenntnis vom Gottlichen. Schon um das Jahr 200 schreibt der antike
Schriftsteller Minucius Felix: ,,Man kann das Wesen des Menschen nicht er-
kennen, wenn man nicht vorher das Wesen der Gottheit sorgféltig untersucht
hat”“. Und in der Neuzeit bemerkt Emil Brunner zusammenfassend: ,Fiir
jede Kultur, fiir jede Geschichtsepoche gilt der Satz: Sage mir, was fiir ei-
nen Gott du hast, und ich will dir sagen, wie es um deine Menschlichkeit
steht*. Gottesbild und Menschenbild entsprechen sich aufs allerengste. Die-
ser Zusammenhang — und hier kommen wir nun unserem Thema naher —
wird noch einmal bestitigt durch eine in der neuzeitlichen Soziologie zwar
nicht von allen akzeptierte, aber doch weit verbreitete Einsicht, daf jede Ge-

I Der Beitrag wurde in seinen wesentlichen Ziigen urspriinglich als Festvortrag zum 60. Ge-
burtstag von Univ.-Prof. Dr. Josef Weismayer, Wien, gehalten. - Die hier vertretenen Thesen
finden sich eingehend begriindet in meiner jiingst erschienen Studie , Der dreieinige Gott.
Eine trinitarische Theologie*. Freiburg i. Br. 1997. Dort sind auch alle Zitationen belegt, so
daB der Text hier entlastet und von Anmerkungen frei bleiben kann.



Gisbert Greshake 184

sellschaft mit ihrem Selbstverstindnis und ihrer Ordnung, ihren Grund-
strukturen und Machtverhiltnissen in Korrelation zu jenen transzendenten
Werten, Bestimmungen und Vorstellungsmustern, anders gesagt: zu jener —
»symbolischen Sinnwelt” — wie der Soziologe P. L. Berger es nennt — steht,
von der her sich die Gesellschaft begriindet und durch die sie ihre Ordnun-
gen und Autorititen legitimiert sieht. Das kann im Grunde auch gar nicht
anders sein. Denn - so schon Hegel - ,,die Religion ist der Ort, wo ein Volk
sich die Definition dessen gibt, was es fiir das Wahre hilt“. Etwas ausfiihr-
licher — mit den Worten W. Pannenbergs -: ,,Weil es in den Religionen um
die Einheit der Wirklichkeit iiberhaupt geht*, darum hat ,,auch die gesell-
schaftliche Ordnung des Lebens ihren letzten Bezugsrahmen in der Religion
... Denn nur die Religionen (und allenfalls noch die in der Neuzeit an ihre
Stelle getretenen weltanschaulichen Ersatzgebilde) erfassen das Universum
als eine sinnhafte Ordnung, so daB auch die Ordnung des gesellschaftlichen
Lebens durch ihre Einbettung in den damit gegebenen Zusammenhang sich
als sinnvoll verstehen 14Bt*.

Dagegen 1dBt sich natiirlich einwenden, daB sich Gesellschaft und Politik
in der Moderne ohne Verankerung in der Transzendenz versteht und ohne
Legitimierung durch alle auch nur religionsnahe Symbolisierung. Doch
weist eine Reihe von Autoren, u.a. Johann B. Metz, mit vielen konkreten
Beispielen darauf hin, ,,daB bei allen Versuchen einer Trennung von Reli-
gion und Politik in der Moderne die strikt religionsfreie Kodierung eben die-
ser modernen Politik kaum vorkommt bzw. durchgehalten wird*, Minde-
stens bleiben reflex oder unreflex Erinnerungsstiicke oder quasireligiése Er-
satzfundamentierungen, die darauf hinweisen, daB Politik von einer trans-
zendenten Sinnwelt nicht adiquat zu entkoppeln ist. So sind z. B. religiose
Traditionen unverzichtbar, um mit dem sonst unlésbaren Grundproblem fer-
tig zu werden, wie man diejenige Homogenitit bestimmen, durchsetzen und
sichern kann, die bei aller Verschiedenheit der jetzt lebenden religidsen und
unichtreligiosen Menschen, Gruppen und Klassen, Mehrheiten und Minder-
heiten gerade deren Einheit und Gemeinschaftlichkeit im Rahmen des mo-
dernen Staates begriinden und garantieren kann. Deshalb 148t sich minde-
stens grundsétzlich die These von der Entsprechung zwischen einer ,,8ym-
bolischen Sinnwelt* und einer bestimmten Gesellschaft und ihren politi-
schen Grundwerten und -intentionen auch unter den Bedingungen der Mo-
derne vertreten. Und das kann auch — wie Pannenberg vermerkt — einschlie-
Ben: Weil es in der Politik letztendlich ,,um die Einheit und fortgesetzte
Integration der Gesellschaft geht*, liegt es nahe, daB sich politische Herr-
schaft legitimiert ,,durch Berufung auf die religiosen Grundlagen des Ver-
standnisses von Ordnung und Sinn der Wirklichkeit iiberhaupt.

Diese Entsprechungs-, man konnte auch sagen: Spiegelungs-These, also



Politik und Trinitdt 185

die Einsicht, daB sich eine bestimmte transzendente, symbolische Sinnwelt
und eine konkrete Gesellschaftsordnung gegenseitig spiegeln, kann nun
durchaus noch einmal sehr unterschiedlich, ja gegensitzlich verstanden wer-
den. Denn es muf ja gefragt werden: Ist eine bestimmte gesellschaftliche
Ordnung die Spiegelung einer bestimmten vorgegebenen Sinnwelt, oder
umgekehrt: projiziert eine bestimmte gesellschaftliche Ordnung sich eine zu
ihr passende transzendente Sinnwelt? Es ist bekannt, dal} die neuzeitliche
Religionskritik — es sei hier nur Emile Durkheim genannt, der sich in die-
sem Punkt der feuerbachschen Grundposition anschlieBit -, die These vertritt,
daB sich eine bestimmte Gesellschaft mit ihren Institutionen, Machtverhilt-
nissen und Wertvorstellungen eine legitimierende religiose Ordnung, sozu-
sagen einen Begriindungsmythos, entwirft, um sich im Interesse des Mach-
terhalts der Machtigen transzendent zu legitimieren.

,Politische Theologie* in der Geschichte des Abendlandes

Diese religionskritische These ist mindestens partiell im Recht fiir die soge-
nannte ,,Politische Theologie® der Antike. Hier ndmlich dienten religiose
Uberzeugungen lediglich dazu, wurden also dazu instrumentalisiert, die be-
stehenden politischen Machtverhiltnisse zu legitimieren; religiése Aussa-
gen wurden also fiir letztere funktionalisiert und verloren damit jede eigene
Bedeutsamkeit und jeden Wahrheitsanspruch. So formuliert Joseph Ratzin-
ger zu Recht: ,,Die politische Religion hat keine Wahrheit ... Man nimmt
Wahrheitswidriges in Kauf ... Die Riicksicht auf die Polis und ihr Wohl
rechtfertigt den VerstoB gegen die Wahrheit”. Man baut eine Mythenwelt
auf, um die eigene gesellschaftliche Ordnung transzendent zu legitimieren.
Das politische Wohl des Staates, welches man an diese Mythenwelt gebun-
den sah, wird so iiber jeden Wahrheitsanspruch gestellt.

Was heilit das konkret? In der genannten Perspektive wird in der Antike
der Glaube an einen héchsten Gott zur Begriindung cisaropapistischer Ein-
herrschaft und zur Absicherung der romischen Reichsidee eingesetzt, und
zwar nach der Devise: Ein {(oberster) Gott — ein oberster Herrscher, als Bild
dieses Gottes — ein Reich. In diesem Schema erhilt auch die polytheistische
Idee von untergeordneten Gottheiten einen stimmigen Platz. Diese werden
niamlich dahingehend funktionalisiert, dal dem obersten Gott der kaiserli-
cher Herrscher entspricht, der Vielzahl der iibrigen Gétter aber Satrapen,
kaiserliche Gouverneure u. dgl. Dadurch gab es auch die Moglichkeit, die
verschiedenen Nationalkulte in die Einheit des Imperium Romanum zu in-
tegrieren. So also diente die politische Theologie mit ihrem Verstindnis vom
einen hochsten Gott dazu, die Einheit des romischen Imperiums und die



Gisbert Greshake 186

Monarchie des Kaisers theokratisch zu legitimieren und abzusichern. Die-
sen Sachverhalt hatte Augustin im Auge, als er sich dagegen verwahrte, eine
Religion — wortlich! ~ ,,den Volkern aufzuschwitzen, um sie enger in einer
einzigen Volksgemeinschaft zusammenzuschweiBen®.

Eine Variante dieser Art von politischer Theologie findet sich spiter bei
Tschingis Khan, wenn er sagt: ,,Jm Himmel gibt es niemanden als allein den
einen Gott; auf Erden niemanden, als den einen Herrscher Tschingis Khan,
den Sohn Gottes“. Ahnliche Uberlegungen lassen sich auch bei christlichen
Herrschern, vor allem im byzantinischen Bereich ausfindig machen. Ja, viel-
leicht war dies sogar der eigentliche Grund, warum Konstantin so groBen Wert
auf das nizénische Homoousios legte, also auf die Glaubensaussage, daf} Je-
sus Christus eines Wesens mit dem Vater ist. Denn dadurch war gesichert, dal3
Konstantin ,,den hochsten Gott selbst als seinen Auftraggeber iiber sich wis-
sen durfte und nicht etwa nur einen [arianischen] Gott zweiten Ranges“. Doch
man braucht gar nicht so weit zuriickzugehen. Thomas von Aquin bemerkt in
der Summa theologica (I, 103, 3), hierin Aristoteles folgend: ,,Die beste Re-
gierung ist die, die von einem einzigen ausgeiibt wird. Denn Einheit gehért
zum Wesen des Guten. Deshalb wird eine Menge besser durch einen als durch
viele regiert. Folglich muB} die Herrschaft [Gottes] iiber die Welt, die ja die
beste ist, durch einen einzigen Herrscher ausgeiibt werden...Deshalb muB ei-
ner der Herrscher [iiber die Welt, also Gott] sein“. Thomas schlieBt hier also
von der Erfahrung menschlicher Herrschaft anf die Herrschaft Gottes: Weil
sich schon auf Erden die Herrschaft des einen (die Alleinherrschaft) als die al-
lein zutrdgliche erweist, muf} auch die transzendente Herrschaft iiber die Welt
von einem Gott ausgeiibt werden. Auch diese Form des Arguments setzt die
Entsprechung, die Spiegelung von einer transzendenten Sinnwelt in den ge-
schopflichen Bereich hinein voraus. Eben darum kann man sowohl von der
Einheit Gottes auf die Einheit politischer Herrschaft wie umgekehrt von
gliickender politischer Herrschaft auf die Einheit des gottlichen Weltregi-
ments schlieffen. Diese Argumentation liegt auch der beriihmt-beriichtigten
Bulle ,,Unam Sanctam‘ von Bonifaz VIII. (1302) zugrunde, und ihre letzte
Auswirkung macht sich noch in der Enzyklika , Libertas praestantissimum®
von Papst Leo XIII. (1898) bemerkbar: Der Einheit Gottes hat zu entsprechen
die Einheit der weltlichen bzw. geistlichen Macht.

In der neueren Soziologie war es Carl Schmitt (11960), der die Entspre-
chung bzw. ,motivische Nédhe* von Monotheismus und Diktatur analysiert
und vielleicht sogar — das ist umstritten ~ zustimmend legitimiert hat. Er
zeigt jedenfalls: Wer an einen monarchischen Gott glaubt, wird eher auch
einem irdischen Alleinherrscher Anerkennung zollen. Wer sich dem einen
Gott unterwirft, ist selbst disponiert fiir die Unterwerfung unter die Herr-
schaft eines Menschen, einer Institution usw.



Politik und Trinitdt 187

Damit kénnen wir zusammenfassend auf die Frage antworten: Was also
hat diese Art der Entsprechung zwischen einer unitarischen symbolischen
Sinnwelt und der irdischen gesellschaftlichen Ordnung fiir Konsequenzen?
Diese: Uberall wird das Viele, Vielfiltige und Plurale auf das Eine hin re-
duziert und das Eine damit zur bestimmenden GroBe, gewissermallen zum
beherrschenden Totum gemacht. Das Viele und Vielfiltige hat keine
Chance, es muB sich dem Einen ergeben. Kein Wunder, daf} eine totalitari-
stische politische und auch kirchenpolitische Praxis die Folge ist, sowie —
noch irger — eine stindige Auseinandersetzung zwischen den vielen, von de-
nen jeder einzelne sich ja als das eine Herrschaftssubjekt setzen und verste-
hen mochte. So wird auch erst eigentlich von hier aus der mittelalterliche
Kampf zwischen Kaiser und Papst um die Vorherrschaft verstdndlich: Weil
Gott einer ist, kann seine Herrschaft sich letztlich auch nur in einem einzi-
gen hochsten Machttréiger, Papst oder Kaiser, abbilden. Und der Kampf geht
dann darum: in welchem? Die gegenseitige Intoleranz der jahrhundertelan-
gen Auseinandersetzungen ist — darauf weist zu Recht Heribert Miihlen hin
- ,keineswegs nur psychologisch, d.h. aus einem iiberheblichen Herr-
schaftsanspruch zu erkliren, aus einem Kampf um die weltliche ,Macht’,
sondern es geht im Grunde immer nur um die Frage, wer nun die unteilbare
Einheit des einen Gottes reprisentieren und damit auch die politische Ein-
heit garantieren solle®. Noch einen Schritt weiter geht Heinrich Rombach,
der darauf aufmerksam macht, daB es gerade auf Grund des absolutistischen
Einheitsgedankens in der Geschichte des Abendlandes ,nicht nur um die
Herrschaft von Dynastien geht, sondern um die Giiltigkeit von Ordnungs-
prinzipien, und es werden Ideen- und Religionskriege im Auftrag des Ab-
soluten und mit absoluter Unbedingtheit gefiihrt. In keinem Kulturkreis ist
die Geschichte mit solchen Kidmpfen und Riicksichtslosigkeiten verbunden
gewesen, wie im Abendland®. Bis in die Gegenwart hinein zeigt sich, ,,was
die drei groBen Religionen, die sich unter der Herrschaft des Einheitsden-
kens entwickelt haben, das Judentum, das Christentum und der Mohamme-
danismus, an Radikalitit und Unerbitilichkeit aus der Geschichte iibernom-
men und in die gegenwirtige Lebenswirklichkeit hineinversetzt haben™.

Seine letzte groBe epochale Auswirkung zeigte dieses Prinzip der Spie-
gelung und Entsprechung von unitarisch gottlicher Macht und unitarischer
Herrschaft in sikularisierter Form in der Zeit des Faschismus: Ein Volk —
ein Reich — ein Fiihrer. Diese Sequenz — und hier kommen wir an einen
wichtigen Punkt — wurde bei dem sog. Deutschen Christen, jener Hitler er-
gebenen und nationalsozialistisch prigten Form des Protestantismus im
Dritten Reich weitergefiihrt und religios abgestiitzt durch das hinzuaddierte
Glied: ein Volk — ein Reich ein Fiihrer — ein Gott.



Gisbert Greshake 188

Der Widerspruch des Trinititsglaubens (E. Peterson)

Genau dies: die Konfrontation mit den sog. Deutschen Christen war der gei-
stesgeschichtliche Ort, an dem Erik Peterson, bedentender evangelischer,
spter katholisch gewordener Theologe (* 1890, T 1960), seinen beriihmten,
weitdiskutierten und hochumstrittenen Beitrag veroffentlichte , Der Mono-
theismus als politisches Problem*. In Form einer historischen Untersuchung
zeigt Peterson darin, daB entgegen der antiken politischen Theologie gerade
die christliche Trinititslehre, die jenseits von Monotheismus und Polytheis-
mus in die absolute Transzendenz Gottes verweist, jede politische Funktio-
nalisierung der Religion verunméglicht, keine Einherrschaft und Diktatur le-
gitimieren kann, ja, jede direkte politische Theologie fiir immer ausschlieBt.
Gerade weil das Mysterium des trinitarischen Gottes uns ganz und gar ent-
zogen ist und keine Entsprechung in der Schopfung, in der Gesellschaft und
in der politischen Ordnung haben kann, ist jede politische Theologie fiir im-
mer unméglich gemacht. Denn — so das Argument Petersons — zum Tri-
nitdtsglanben gehort, daB die direkte Wiederspiegelung Gottes im geschopt-
lichen Bereich allein Jesus Christus, der Sohn Gottes selbst, ist und deshalb
keine Form von irdischer Herrschaft den trinitarischen Gott abbilden kann.

Die These von Peterson: Der Trinitéitsglaube macht Entsprechungen zwi-
schen transzendenter symbolischer Glaubenswelt und politischer Gesell-
schaftsordnung unmoglich!, fand neben viel Zustimmung ebenso viel Kri-
tik. Man kritisierte etwa die Unvollstindigkeit des historischen Materials.
Denn es lassen sich in der Geschichte durchaus auch Versuche direkter Spie-
gelungen des trinitarischen Glaubens in das gesellschaftliche Leben finden.
Ein kleines Beispiel dazu: Im Jahr 669/70 riefen byzantinische Soldaten die
beiden Briider Konstantins IV. zum Mitkaisern aus mit der Begriindung: ,,An
die Dreieinigkeit glauben wir, drei Kaiser kronen wir!“ Aber die schirfste
Kritik machte sich vor allem darin fest, daB Peterson selbst die .,dialektische
Struktur® seiner eigenen These nicht durchschaute: Sein Interesse, gegen die
politisierende Theologie der ,Deutschen Christen jedweder politischen
Theologie prinzipiell den Garaus zu machen, iibersah, daB seine Position da-
mit selbst ,.ein Stiick politischer Theologie® war und ist. Man kann nimlich
das Unternehmen Petersons auch als Versuch interpretieren, den trinitari-
schen Glauben herrschaftskritisch gegen die damalige (und dariiber hinaus
gegen jede) Form von Alleinherrschaft zu wenden und in dieser herr-
schaftskritischen Pointe gerade den befreienden Charakter des trinitarischen
Glaubens zur Geltung zu bringen. Dies gilt dann ebenso und sogar vor al-
lem - wie Johann B. Metz bemerkt —, ,, wenn man die in dieser trinitarischen
Formel enthaltene Kritik eines monarchischen Herrschaftsbegriffes auch ...
kritisch auf die Verfassung der Kirche selbst bezieht*.



Politik und Trinitdt 189

Gegenwirtige Theologie schreitet auf dieser moglichen Interpretationsli-
nie weiter ans: Wihrend Peterson auf Grund des trinitarischen Dogmas jede
Verbindung von Religion und Politik bestreitet, ziehen der genannte Metz,
Jiirgen Moltmann, Leonardo Boff und andere aus dem Trinitdtsdogma mehr
oder minder direkte politische Folgerungen fiir die Gestaltung des Gemein-
wesens: War in der antiken politischen Theologie der unitarische Gottesbe-
griff die positive legitimierende Instanz fiir Macht, Gré8e und unmiindig-
machende Alleinherrschaft, so ist bei einigen gegenwirtigen Theologen der
Glaube an den trinitarischen Gott die letztlegitimierende Instanz negativer
Kritik an eben den gleichen Grofien, oder er enthilt — beim indischen
orthodoxen Theologen Mar Osthathios — sogar einen positiven Stimulus,
sich fiir die Schaffung einer klassenlosen Gesellschaft einzusetzen.

Es stellt sich aber die Frage, ob im Grunde beide Argumentationsreihen,
die von Peterson und die von einer Reihe Theologen der Gegenwart, nicht
doch struktorgleich sind. In beiden Fille ndmlich werden aus dem Trinitéts-
glauben direkte politische Folgerungen gezogen, einmal die, da3 er keine
Alleinherrschaft rechtfertigen kann, und das andere Mal, daB} er sich sogar
negativ-kritisch gegen jede Form von Monarchie wendet. In beiden Argu-
mentationsgéngen besteht die Gefahr zu tibersehen, dafl Gesellschaft die von
ihr vorausgesetzte religitse Sinnwelt, wenn diese als wahrhaft transzendent
gedacht ist, nicht direkt und unmittelbar wiederzuspiegeln vermag, weil das
Verhiltnis von Glaube und Gesellschaft, Theologie und Politik nicht direk-
ter Art sein kann. Der eigentliche Grund fiir die Unmdglichkeit einer sol-
chen direkten Spiegelung liegt nun aber nicht — wie Peterson meinte — im tri-
nitarischen Gottesbild, sondern in dem von der biblischen Offenbarungsre-
ligion aufgedeckten vorliufigen Charakter dieser Welt, der einen gewissen
»Dualismus“ von Religion und gesellschaftlicher Ordnung zur Folge hat:
Die Offenbarung Jahwes sprengt schon im Alten Testament die Uberzeu-
gung, daB die Bestimmung des Menschen in der gegenwirtig-irdischen Welt
mit ihren politischen Ordnungen anfgeht. Und erst recht ist dies die Grund-
iiberzeugung christlicher Eschatologie. Mit den Worten von Pannenberg:
Zwar sind die Menschen bestimmt zu einem gemeinschaftlichen Leben.
Nur in der Gemeinschaft konnen sie ihrer Bestimmung gemé8 leben. Die
Bestimmung des Menschen ist daher in der Tat politisch, aber sie ist in kei-
ner politischen Herrschaftsordnung voll und definitiv realisiert. Diejenige
gemeinsame Lebensordnung, in der die Bestimmung der Individuen voll
aufgehen konnten, iibersteigt als Reich Gottes alle Moglichkeiten politischer
Integration durch menschliche Herrschaft. Dadurch wird die Unzulidng-
lichkeit jeder politischen Herrschaftsordnung enthiillt“. Im Blick aof die
eschatologische Reich-Gottes-Erwartung kénnen also Politik und staatliche
Ordnung nur die provisorische Funktion haben, das Zusammenleben der



Gisbert Greshake 190

Menschen in dieser Welt so friedlich, gerecht und menschenwiirdig, wie nur
irgend moglich, zu ordnen und durch Autoritdt und Machtausiibung zu ga-
rantieren. Eine direkte Spiegelung bzw. Ubertragung der transzendenten
christlichen Glaubenswelt in dem politischen Bereich ist damit unmdglich.

Trinitét als ,,Inspirationsquelle (L. Boff)

Aber diese Ablehnung einer direkten Entsprechung bzw. Spiegelung schlieBt
nicht aus, daf} es zwischen der ,trinitarischen Sinnwelt* des Christentums
und dem politischen Bereich Analogien, Entsprechungen, Strukturidhnlich-
keiten geben kann. Der trinitarische Glaube ist gewissermaBen— wie Leo-
nardo Boff dies formulierte — eine ,,Inspirationsquelle®, die darin ihre Rele-
vanz erweist, daB sie sich als wirklichkeitserschlieBend und als plausible
Motivation fiir eine gliickende gesellschaftliche Theorie und Praxis darstellt,
so wie es umgekehrt, aufgrund der faktischen Defizienz von lebendigem tri-
nitarischen Glauben im gesellschaftlichen Bereich zu a-trinitarischen Ana-
logien kam und kommt, die sich als lebenshemmend erwiesen und erweisen.

Dies gilt zundchst einmal fiir die Entsprechung von Trinititsglauben und
kirchenpolitischer Ordnung. In der Westkirche nidmlich fiihrte das stindige
Detizit an trinitarischem Glauben zu einer gedanklichen Sequenz, die man
holzschnittartig so skizzieren kann: Ein Gott— ein Christus — ein Petrus —
ein Papst — eine von ihm einheitlich-uniform geleitete Kirche. Unter einem
ganz anderen, ndmlich dezidiert trinitarischen Leitbild sieht die entspre-
chende Sequenz in den Kirchen des Ostens, deren Glaubensvollzug immer
sehr viel mehr trinitarisch bestimmt war, folgendermafen aus: Der trinitari-
sche Gott (Einheit in Vielheit) — das eine Apostelkollegium (Einheit in Viel-
heit) — die eine Communio der vielen Kirchen (Einheit in Vielheit).

Diese kirchenpolitischen und kirchenstrukturellen Uberlegungen seien
aber hier zuriickgestellt? und die Aofmerksamkeit allein auf den gesell-
schaftspolitischen Bereich gerichtet. Im Blick auf ihn behauptet zwar Heri-
bert Miihlen: Das trinitarische Verstindnis der gottlichen Wirklichkeit ,,ist
in der bisherigen Geschichte der Menschheit noch nirgends politisch oder
gesellschaftlich wirksam geworden, sondern verblieb im Schofle theologi-
scher ,Spekulation‘, ohne wirklich an die Offentlichkeit zu treten*. Doch
trifft diese These nur bedingt zu.

So sieht z. B. schon Gregor v. Nazianz in der Trinitdt das Modell einer
Herrschaft, welche die Aporien sowohl der Einherrschaft wie der Vielherr-
schaft 10st. Die Aporie der Einherrschaft besteht nach Gregor darin, daB in

2 Siehe dazu Greshake, aaO. 411ff.



Politik und Trinitdt 191

ihr die Tendenz zum ,,Aufruhr gegen sich selbst” und damit zur Entzweiung
in einen unverschnbaren Dualismus steckt, und die Aporie der Vielherr-
schaft ist von vornherein gegeben in der Tendenz zu Unordnung und Auflo-
sung. Diese Aporien werden nun nach Gregor im Blick auf den dreifaltigen
Gott iiberwunden, insofern hier die Entgegensetzung von Einheit und Viel-
heit zu Gunsten der Gleichurspriinglichkeit von Einheit und Vielheit iiber-
wunden wird. So gesehen, steckt also in der Trinitétslehre die ,,Inspiration®,
auch im politischen Raum nicht alles auf eine letzte Einheit zu fokussieren,
sondern Vielheit und Vielfalt in gleicher Weise zu Wort kommen zu lassen.

Machen wir einen Sprung iiber einige Jahrhunderte hinweg zu Zwingli.
Er bezieht das trinitarische Mysterium auf die schweizerische Eidgenossen-
schaft: Die Einheit, die Vater, Sohn und Geist untereinander haben und sind,
ist nach ihm in der Einigkeit der Eidgenossenschaft wiederzuspiegeln, ge-
nauso wie die Vielheit, die in den verschiedenen Kantonen verwirklicht ist.
Nach einigen Autoren ist auch die Gewaltenteilung des neuzeitlichen
Rechtsstaates nicht ohne Reflex auf die Trinititslehre denkbar. Im Anschlufl
an Kant formuliert Walter J. Hollerweger: ,,Geteilte Macht, nicht absolute
Macht, ist die Macht des dreieinigen Gottes. Es ist nicht von ungefihr, daf3
auf dem Boden des Christentums (und nur auf diesem!) die Idee der Ge-
waltenteilung im Staat entstand ... So wie Gott sich in seiner Dreieinigkeit
durch sich selbst relativiert, so begrenzt der moderne Staat in der Gewalten-
trennung seine Macht durch sich selbst. ... Hans Martin, ein Schweizer Ju-
rist, bezeichnete die Gewaltenteilung im Staat als ,sdkularisierte Trinitét**.

In der ersten Hilfte dieses Jahrhunderts war die Trinitétstheologie von
Leonhard Hodgson in England deshalb so geschitzt, weil er die praktischen
Implikationen des trinitarischen Glaubens hervorhob: Das Leben der Chri-
sten soll ,eine Erweiterung des gemeinschaftlichen Lebens der Trinitt
sein“. Das heifit: Die Trinitit ist die Norm, nach welcher das gesellschaft-
liche Leben zu gestalten ist, und zwar als Einheit, welche das Vielfiltige, die
Unterschiede anerkennt und sich gerade in gegenseitiger Partizipation und
wechselseitiger Vermittlung vollzieht.

Das moge an historischen Streiflichtern geniigen, um zu zeigen, daB es
bisher zwar nur wenige, aber doch einige Versuche gegeben hat, eine Ent-
sprechung zwischen Trinititsglauben und gesellschaftlich-politischer Ord-
nung herauszustellen und zu verwirklichen.

Der totalisierende Machtkampf der neuzeitlichen Subjekte

Wenden wir uns nach diesem Blick in die Geschichte nun der Gegenwart zu.
In einer sehr holzschnittartigen Skizze, die bewufit viele differenzierende



Gisbert Greshake 192

Momente iibergeht, sei begriindet, warum es fiir den Christen im heutigen
gesellschaftlichen Leben von hoher Aktualitiit sein konnte, sich auf eine tri-
nitarisch strukturierte transzendente symbolische Sinnwelt zu besinnen.

Wir streiften schon kurz das Faktum, daB im Westen von Anfang an fast
immer ein Defizit am trinitarischen Glanben zu beobachten ist. Entspre-
chend wurde im westlichen Mittelalter die Vielheit der Welt letztlich zuriick-
bezogen auf die Einheit Gottes und seiner nnitarischen Reprisentanten, auf
Kaiser, Papst u.dgl. Ein Wesenszug der Neuzeit diirfte nun darin bestehen,
daB in einem allmahlichen ProzeB das menschliche Subjekt an die Stelle des
unitarischen Gottes tritt und sie einnimmt. Das Subjekt selbst setzt sich nun-
mehr als eines, namlich als Einheitspunkt und Mitte der Wirklichkeit, es
stellt sich als reine Selbstbestimmung allen anderen (als ob-jectum) ge-
geniiber und sucht konsequenterweise alle Vielheit auf sich hin zu re-duzie-
ren, d. h. es sucht, sich das viele untertan zu machen, gewissermalen ,.ein-
zuverleiben®,

Damit aber bildet sich vom neuzeitlichen Subjektverstindnis her die At-
mosphire einer alles ergreifenden Bemichtigungstendenz. Denn wenn das
Subjekt sich als reine Selbstbestimmung und als Mitte und Einheitspunkt
setzt, entsteht geradezu notwendig der Macht- und Konkurrenzkampf der
vielen Einzel- oder auch Kollektivsubjekte, Klassen, gesellschaftlichen
Gruppen, Rassen und Nationen, da sich ja jedes selbst als Einheitspunkt set-
zen will. Eben dieser stindige Macht- und Konkurrenzkampf ist Zeichen
und Ausdruck dafiir, ,,daB die Selbstbestimmung singulirer und allgemeiner
Subjekte niemals rein als solche, sondern immer nur in nicht endender Hin-
wegarbeitung von Fremdbestimmung durchgesetzt werden kann“(Falk
Wagner). Weil sich also das Subjekt nie als ,,befriedeter* Einheitspunkt zn
setzen vermag, da faktisch der oder das andere immer auch der oder das ge-
gen mich sich durchsetzen wollende andere ist und bleibt, erweist sich die-
ses Subjektverstindnis als aporetisch, mehr noch: als widerspriichlich.

Denn indem die Monas des sich selbst bestimmen wollenden Subjekts
alles andere als ,,Objekt-fiir-sich* proklamiert und totalitaristisch fiir sich
beschlagnahmen und in sich ,.einverleiben* will, schligt diese objektivierte
Wirklichkeit gegen das Subjekt zuriick und zwar dadurch, daB die universal
herrschende Atmosphire gegenseitiger Objektivierung, Beméchtignng und
totalitdrer Inbeschlagnahme auch vor dem Subjekt selbst nicht Halt macht.

Konkret ist dafiir z. B. auf jene Momente zu blicken, auf welche die
,»Frankfurter Schule® unter dem Programmwort ,,Dialektik der Aufkldrung*
hingewiesen hat. Das neuzeitliche Subjekt war ausgezogen, sich die Welt zu
beméchtigen und untertan zu machen und so der eine Bezugspunkt aller
Wirklichkeit zu werden. Entstanden aber ist das Gegenteil: die irrationalen
Zwangsldufigkeiten unserer Zivilisation mit ihren die Freiheit manipulie-



Politik und Trinitdt 193

renden vielfiltigen Determinismen, Mechanismen, Automatismen; das
undurchschaubare Geflecht von anonymen Kriften, Verwaltungsapparaten
und Planungspostulaten; die Macht der Medien; die Organisation der Frei-
zeit, der Ausverkauf des Privatlebens, die Funktionalisierung des Menschen
zn einem geeigneten Element in der Produktionsmaschinerie; die Eliminie-
rung oder Unterbewertung all jener humanen Werte, die im Leistungsden-
ken keinen Platz finden. Technik und Industrie, Medien und Politik, Wirt-
schaft nnd Wissenschaft durchdringen, ja determinieren einander und ma-
chen so aus dem sich als Einheitspunkt setzen wollenden Subjekt selbst ein
Objekt, das sich als solches der totalisierenden Einheit der selbstgemachten
Welt zu fiigen hat.

Die aufgrund des Bemichtigungswillens des Subjekts entstandene Welt
mzweiter Ordnung® ist damit langst selbst zu einem neuven totalisierenden
Einheitsprinzip geworden, das die Vielheit der Subjekte in ihren Bann- und
Machtbereich zwingt. Uniformitit und Homogenitét, totalisierender Zwang
und Repression dieser ,,zweiten Welt (der technischen Zivilisation, der
Medien- und Modengesellschaft, der politischen Groflmichte, der Einheits-
kultur) sind dabei keineswegs geringer als die totalisierende Macht, mit der
das neuzeitliche Subjekt angetreten war. Und auch zwischen diesen neuen
,,Kollektiv-Subjekten herrscht ein dhnlicher Machtkampf wie zwischen den
Einzelsubjekten. In all dem muf das Subjekt es sich gleichsam gefallen las-
sen, von anderen objektiviert und totalitdr vereinnahmt zu werden. So aber
schrinkt der Kampf der vielen, die jeweils selbst Einheitsprinzip sein wol-
len, die Subjekthaftigkeit des einzelnen ein, nnterdriickt sie und — im
schlimmsten Fall — eliminiert sie.

Dem widerspricht nicht, da8 gerade die uniformierende und totalisierende
moderne Gesellschaft den vielen einzelnen einen Raum zur sog. persénli-
chen Selbstverwirklichung freigibt. Denn die eingerdumte Vielheit ist oft
nur Schein, weil die moderne Selbstverwirklichungsideologie noch einmal
insofern totalitidr ist, als sie das Selbstwerden des einzelnen durch offen oder
heimlich wirksame Pressionen homogenen und homogenisierenden Rah-
menbedingungen unterstellt. Auch die sog. postmoderne Option fiir jeden
nur denkbaren Pluralismus steht auf der Basis eines (verschwiegenen) tota-
litaristischen Dogmas, nidmlich die unbedingte Geltung von Wahrheit auf-
zugeben und so durch Summation aller denkbaren Lebensentwiirfe zu einer
,versohnten gesellschaftlichen Einheit zu kommen. Aber eine solche Ein-
heit kann nur schwer verbergen, dal sie ideologisch erprefit und damit im
tiefsten labil ist (wobei die Gegenposition zur postmodernen Attitiide ge-
nauso totalitir ist: der Fundamentalismus in all seinen Spielarten).

Gegen die Gefahr, dal das Subjekt im Kampf der Subjekte gegeneinan-
der und in der Uniformierung der Wirklichkeit selbst eliminiert wird, kann



Gisbert Greshake 194

dieses nun seinerseits wiederum rebellieren, sei es durch den utopischen
Versuch, alle bestehenden Verhiltnisse zu revolutionieren, auf daB es selbst
wieder der Bezugspunkt der Welt werden kann, oder durch Riickzug in die
eigene Innerlichkeit, oder in einige, von den Zwingen der faktischen Ge-
sellschaft freigehaltene ,,Nischen®, wo es ganz selbst sein darf.

Das Ergebnis all dessen ist stets das gleiche: das ,Pathos des Subjekts®,
mit dem es angetreten war, Einheits- und Bezugspunkt von allem zu sein,
droht abstrakt, weltleer, nichtssagend zu werden.

Die Alternative: ,,Verlust des Subjekts*

Angesichts dieser bitteren Konsequenzen winkt in der Gegenwart eine an-
dere Moglichkeit menschlichen Selbstverstiandnisses und -vollzuges, ndm-
lich die, daB das Subjekt sich selbst als ,,irreales Phantom* in einer subjekt-
los ablaufenden Wirklichkeit annulliert. Fiir diese zweite Moglichkeit steht
gegenwirtig als Programmwort die Rede vom ,, Verlust des Subjekts*. Diese
Moglichkeit kann nédherhin in verschiedenen Kontexten griinden.

Sie liegt einmal in der moglichen Konsequenz der ,,Kritischen Theorie*
der ,,Frankfurter Schule“: Fiir Adorno sind alle, statt ein Selbst zu sein und
es mehr zu werden, hoffnungslos ,,in ihrem Selbst eingesperrt ... und da-
durch abgesperrt noch von ihrem Selbst“. Deshalb muf fiir ihn das Subjekt
im Nichtidentischen untergehen. Das eigentliche Ziel der Kritischen Theo-
rie ist deshalb — wie Norbert Bolz herausstellt — ,,nicht die Befreiung des
Subjekts, sondern vom Subjekt als dem letzten Mythos: ,opferlose Nicht-
identitét**. Friedrich Diirrenmatt hat das gleiche von einem etwas anderen
Zusammenhang her so formuliert: ,,Alle kénnen nichts dafiir und haben es
nicht gewollt. Es geht wirklich ohne jeden.*

Der ,,Verlust des Subjekts* kann auch Folge eines radikal positivistischen
Denkens sein, das keinen Raum fiir Freiheit, Geschichte, Subjektivitit kennt
und alle scheinbare Subjektivitit auf die Homogenitdt von Strukturen
zurlickfiihrt (,,Strukturalismus®).

SchlieBlich ist die Ideologie der Postmoderne zu nennen. Vorweg entwor-
fen bei Friedrich Nietzsche, wo gewissermaBen die Ddmme allen Einheits-
denkens brechen, zeigte sich mehr und mehr, dal Einheitsdekrete mit der
Dynamik der Moderne unvereinbar sind: Inkommensurable Vielheit und
Vielfalt bestimmen die Gegenwart. In dieser postmodernen Option scheint
vordergriindig das Subjekt wieder ins Recht gesetzt zu sein: Gegen allen uni-
formierenden Totalitarismus geschieht hier - so scheint es — die Freigabe des
Subjekts, ganz es selbst sein zu diirfen, Offenheit fiir alle nur erdenkbare, ir-
reduzible Eigenheit und damit Neuentdeckung der Vielheit und Vielfalt. In-



Politik und Trinitdt 195

teressanterweise erheben sich in diesem Zusammenhang ernsthafte Stim-
men, die sich fiir eine (aufgeklirte) Erneuerung des Polytheismus und Paga-
nismus stark machen. Hingewiesen sei nur auf Odo Marquards ,,Lob des
Polytheismus* (iibrigens zeigt sich auch hier wiederum die erwihnte Ent-
sprechung und Spiegelung von ,,symbolischer Sinnwelt* und Gesellschaft).
Aber dieses Lob der Vielheit scheint, genauer gesehen, nur ein Surrogat zu
sein, welches die Identitit und Realisierung eines Scheinsubjekts zu ge-
wihrleisten hat. Denn im Grunde tritt hier an die Stelle des Subjekts — so je-
denfalls analysiert Heinrich Schmidinger — ,.ein untergeordnetes ,selbstrefe-
renzielles* Subsystem. Die Folge davon ist, daf} dhnlich wie in den totali-
sierenden Philosophien und Ideologien alles Unverwechselbare und Unhin-
tergehbare auf ein iibergreifendes Ganzes hin funktionalisiert wird*.

Zwei Moglichkeiten also bestimmen gegenwirtig unsere Welt: ,,Pathos
des Subjekts* — ,,Verlust des Subjekts“. Das bedeutet: Das neuzeitliche
Subjekt oszilliert zwischen zwei dialektisch einander strikt zugeordneten
Polen. Es schwankt zwischen dem Pathos des Ich-selbst-sein-Wollens und
der Verzweiflung vor der Ubermacht der Objektwelt, zwischen Selbstkon-
stitution und Selbstdestruktion. Damit wird die Vision von Michel Foucault
zur beklemmenden Perspektive, er wolle wohl wetten, ,,daB der Mensch
verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand*. Es 148t sich aller-
dings gerade in solchen Formulierungen auch eine gewisse Widerspriich-
lichkeit entdecken. Denn die Destruktion des Subjekts — so Charles Taylor
— ,.geschieht unter solch einem Aufwand von poetischer Kraftentfaltung,
von schriftstellerischer Virtuositit beim Spiel auf der Klaviatur der philo-
sophischen und literarischen Tradition, einer solchen Ostentation eben
jener Aktivititen, welche das verbliihte moderne westliche Selbstgefiihl
genihrt haben, daB es schwerfillt, jene Leugnung [des Subjekts] ernst zu
nehmen*®.

Wichtig bleibt aber die Feststellung, da beides, sowohl das ,,Pathos™ des
Ich-Subjekts wie auch dessen ,,Verlust* bzw. Destruktion, dialektisch stric-
tissime zusammengehoren und damit die Grundaporien des neuzeitlichen
Subjekts, das sich unter der unitarischen Devise: meine eine = eigene Frei-
heit, meine Selbstbestimmung, Selbstbeziiglichkeit aller Wirklichkeit kon-
stituiert hat, aufdecken.

Orientierung am trinitarischen Gott
Auf dem Hintergrund dieser Aporien, Verengungen und Fehlwege eines

totalitiren Einheits- und eines daraus folgenden depravierten Vielheitsver-
stindnisses, in welchem die Einheit keinen Platz fiir das wahrhaft Viele hat,



Gisbert Greshake 196

und das vernetzte Viele nicht als das die hochste Form der Einheit Bildende
begriffen ist, kann nun — so meine These — der trinitarische Glaube seine
erhellende und orientierende Kraft zeigen: Das neuzeitliche Menschen-
verstdndnis, das in wichtigen Ziigen an der Vorherrschaft der Einheit und
das heil3t fiir das Subjekt: am Begriff der Autarkie, der isolierten Selbstbe-
stimmung und Selbstmacht gegen das andere orientiert ist, bleibt so lange
aporetisch und fiihrt in Widerspriiche, als nicht das oder besser: der der Per-
son gegeniiberstehende andere seinerseits zum Begriff der Person gehort
und ihr nicht einfach als das oder der Fremde, Unfreimachende, Begren-
zende, Konkurrierende gegeniibersteht. Genau das aber vermag ein am tri-
nitarischen Gott orientiertes Wirklichkeitsverstindnis zu kldren. Hier herr-
schen nicht Einheit contra Vielheit, sondern Einheit in und durch Vielheit,
Vielheit in und durch Einheit.

Am trinitarischen Gott 148t sich gewissermaBen ablesen, was Person ist:
Zur personalen Einheit und Identitdt gehort wesenhaft die Beziehung zum
anderen und damit der andere selbst und die Gemeinsamkeit mit ihm. Per-
sonsein heillt nicht Selbstbestimmung gegen das andere, heilt nicht Sich-
Freikdmpfen von aller Fremdbestimmung, sondern Personsein heift Selbst-
bestimmung aus und durch Mitsein sowie durch Hingabe an den/das andere
und das gemeinsame Band.

Der Glaubende wird noch hinzufiigen: Wenn Gott selbst sein Leben so
vollzieht, daB eine gottliche Person in der Gemeinsamkeit der Liebe jeweils
in der anderen bei sich selbst ist, so ist auch prinzipiell die endliche Person
fidhig, in der Gemeinschaft mit anderen und in der Beziehung zu ihnen nicht
nur ihre Schranken und Grenzen, sondern ihre Selbsterfiillung zu finden.

In diesem Zusammenhang sieht iibrigens anch Metz die Chance des Chri-
stentums in der Gegenwart: ,,Es ist die schiere Ausweglosigkeit, in die die
Prozesse der extremen Individualisierung in unserer Gesellschaft treiben®,
welche dem Sinnangebot des christlichen Glaubens eine neue Plausibilitit
verleihen.

So gesehen 14Bt die Trinititslehre den theologisch-kontemplativen Bin-
nenraum hinter sich und formuliert ihre Pointe auf praktische Verwirkli-
chung hin; sie wird zur Basistheorie fiir eine Ethik solidarischen Miteinan-
ders und Fiireinanders. Dies ist auch fiir die Theologie von immenser Wich-
tigkeit. Nur so 148t sich das kantische Verdikt widerlegen: ,,Aus der Drei-
einigkeitslehre, nach den Buchstaben genommen, 148t sich schlechterdings
nichts fiirs Praktische ausmachen®, eine Einstellung, die bis heute bei nicht
wenigen Zeitgenossen weiterwirkt. Zwar ist der Trinitdtsglaube nicht un-
mittelbar praktisch. Aber - so Jiirgen Moltmann — er ,,veridndert die Praxis
griindlicher als alle moglichen Alternativen, die sich der Handelnde aus-
denken kann“,



Politik und Trinitdt 197

DaB dieser Gedanke aus einer womdglich so erscheinenden bloBen ,.Er-
baulichkeit” herausgenommen und gleichsam operationalisiert, auch poli-
tisch operationalisiert werden muB, ist selbstverstindlich. Aber hier konnten
vielleicht gegenwirtig die Chancen liegen, Trinitdt und trinitarisches Per-
sonverstindnis vorzustellen als sinngebendes Angebot des christlichen
Glaubens, worin aufleuchtet, daB das eine und das viele gleichurspriinglich
sind, und das bedeutet fiir den Menschen, Menschsein ist nur vollziehbar in
Communio, im Miteinander und gegenseitigen Fiireinander der Vielen, so
und nur so gewinnt der Mensch sein wahres Selbstsein.

Communio contra ,,Gotteskomplex

Dies wird auch von einigen Stringen gegenwirtiger Psychoanalyse her-
ausgestellt. Vor einigen Jahren (1979) wies Horst Eberhard Richter in sei-
nem damals vieldiskutierten Buch ,,Der Gotteskomplex‘ — dhnlich wie die-
ser Beitrag — darauf hin, daf§ die Neuzeit durch die Totung des Vatergottes
seitens des Menschen charakterisiert ist und der Mensch in narziitischer
Uberschitzung sich selbst an die Stelle des verabschiedeten Gottes gesetzt
habe. In dieser Selbstvergottung des einzelnen setzt sich nun nach Richter
der abgeworfene Glaube an den einen monarchischen Gott fort. ,,Es stand
ja — so Richter — keine Gottergemeinschaft zu Verfiigung, die sich in einem
entsprechenden Konzept kollektiver Beziehungen hitte abspiegeln konnen.
Die monotheistische [besser: monarchische] Vorstellung liel sich nur als
individuelles GroBen-Selbstbild iibernehmen. Der einzelne wurde zur ...
Monade. Seine individuelle Identifizierung mit Gott machte ihn zu einem
Ich, das allen anderen Menschen und Dingen ohne inneren Bezug gegen-
iiberstand, nicht als Glied einer auf Kommunikation untereinander ange-
wiesenen Gemeinschaft ... So konnte nie eine Modell [von Menschsein]
zustande kommen, das von einer sozialen Gemeinschaft emanzipierter er-
wachsener Menschen ausgeht. Der verinnerlichte Gotteskomplex [...] hat
zwischen der Stufe der kindlichen Abhidngigkeit und der Stufe des nar-
ziBtischen UbermaBes ein Vakuum gelassen®. Was fehlt, ist ,,das Bild von
Menschen mittlerer GréBe, die sich in einer Gemeinschaft miteinander auf
gleicher Stufe befinden, die ihre Freiheit in dieser Gemeinschaft und nicht
gegen sie verwirklichen sollen und ihre Abhingigkeit untereinander nicht
als einseitige Unterdriickungsverhiltnisse hassen oder fiirchten miissen™,
Von groBer Wichtigkeit ist der erste Satz des Zitats: Es stand keine Gotter-
gemeinschaft zur Verfiigung, die sich in einem entsprechenden Konzept
kollektiver Beziehungen hitte abbilden lassen. Der trinitarische Gott ist
nun gewiB keine Gottergemeinschaft, aber im trinitarischen Gottesbild ist



Gisbert Greshake 198

eine Einsicht aufgehoben, die gerade nicht zu einer unitarisch-totalitiren
Spiegelung fiihrt, sondern zur Vermittlung von Einheit und Vielheit: Ein-
heit, die sich gerade im Austausch der vielen, und Vielheit, die sich auf Ein-
heit hin verwirklicht.

Der christliche Auftrag

Wenn es richtig ist, da3 die Gesellschaftsordnungen jeweils in transzenden-
ten symbolischen Sinnwelten griinden, eine einheitliche Sinnwelt aber in
unserer sdkularisierten Gesellschaft nicht mehr oder nur noch in rudi-
mentidren Ansitzen vorhanden ist, so gilt es umso eindeutiger, den christ-
lichen Glauben aus dem verengten Status einer je nur privat zu vollziehen-
den Option des einzelnen zu befreien und ihn als sozial bedeutsame Grofe,
némlich als eine gesellschaftlich relevante ,,symbolische Sinnwelt* vorzu-
weisen und mindestens von den Christen her vor allem in der Praxis zu ver-
wirklichen. Es sei an ein Wort von Ernst-Wolfgang Bockenforde erinnert,
der fragt, ,,0b nicht auch der sikularisierte weltliche Staat letzlich aus jenen
inneren Antrieben und Bindungskriften leben muB, die der religiose Glaube
seinen Biirger vermittelt. Wenn dies zutrifft, daB auch der sdkulare Staat
schlieBlich und endlich von einem transzendent-religidsen Bezugsfeld her
lebt, welches er selbst nicht setzen und garantieren kann, so hingt alles da-
von ab, wie diese religiose Sinnwelt niherhin verstanden wird. Und hier nur
noch einmal am Ende zusammengefafit meine These: Nicht ein nnitarisches
Gottesbild von Gott als dem hochsten Einheitspunkt und All(ein)herrscher
der Welt, sondern ein trinitarisches Gottesbild, wonach Gott selbst eine
Communio von drei Personen ist, Einheit und Vielheit mithin gleichur-
spriinglich sind und Einheit gerade darin besteht ist, da sich die Vielen
untereinander am je Eigenen Partizipation gewihren und ihr Leben im Mit-
einander gegenseitiger Hingabe vollziehen, konnte sehr viel eher ein durch
die Christen einzubringendes transzendentes Leitbild auch fiir die politische
Ordnung unseres Gemeinwesens sein.

Politik und Trinitdt haben also sehr wohl miteinander zu tun. Ja, das
»Oxymoron*, die scheinbar harte Verbindung von Politik und Trinitit in un-
serem Thema, will darauf hinweisen, daf jedes ,,Glaubensmysterium®, ins-
besondere auch das Trinitdtsmysterium, nicht etwas ,,neben* oder ,,iiber* der
erfahrbaren Wirklichkeit unserer Welt liegt, sondern daB es als letzter
Grund, letzte Motivation, letzte Sinngebung fiir unser ganz konkretes Leben
verstanden und erfahren werden will und wir dazu eingeladen sind, unserem
Leben und der ganzen Welt die Entsprechung zum Mysterium Gottes ein-
zuformen.





