AufriB einer therapeutischen Theologie

Dem Andenken der Philosophen
Karl Lowith und Max Miiller gewidmet.

Eugen Biser, Miinchen

Das Konzept

Beim Konzept einer therapeutischen Theologie handelt es sich nicht etwa
um eine theologische Sonderform wie bei der dialektischen oder politischen
Theologie, sondern um den Versuch, die Theologie in die ihr angemessene
— und angestammte — Grundgestalt zuriickzufiihren'. Denn das Christentum
ist, an dem zum Vergleich mit ihm besonders herausfordernden Buddhismus
gemessen,

keine asketische, sondern eine therapeutische Religion.

Den durchschlagenden Beweis fiir die Richtigkeit dieser These erbrachte
die Diskussion um die Hoheitstitel Jesu, die nach Ferdinand Hahn zu dem
Ergebnis fiihrte, daB der historische Jesus keinen der thm vom Neuen Te-
stament zugelegten Titel in Anspruch nahm, so daB er sich weder als Mes-
sias noch als Menschen- und Gottessohn bezeichnete, die sich aber den Titel
entgehen lieB, mit dem er sich tatsichlich einfiihrte und mit dem er auch in
der alten Kirche mit dem Gebetswort ,,Hilf, Christus, du bist unser einziger
Arzt!* angerufen wurde?. Das bestitigt sein Ausspruch:

Nicht die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken;
ich bin nicht gekommen, die Gerechten zu berufen,
sondern die Siinder (Mk 2,27).

Das Wort bedarf freilich einer zweifachen Erlduterung. Was den Vorder-
satz betrifft, so ist damit keineswegs eine Gruppe von Heilsbediirftigen, de-
nen Jesus seine helfende Zuwendung zusichert, von denjenigen unterschie-
den, die als ,,Gesunde* seiner Hilfe nicht bediirfen; vielmehr unterscheidet
Jesus damit unter den in seinen Augen allesamt Kranken die besonders
schwierige Gruppe jener, die sich ihrer Krankheit nicht bewuBt und deshalb

| Zum Ganzen meine Studie ,, Theologie als Therapie. Zur Wiedergewinnung einer verlore-
nen Dimension . Heidelberg 1985.

2 F. Hahn, Christologische Hoheitstitel. Thre Geschichte im frithen Christentum. Gottingen
1966, 347 ff; C. Schneider, Geistesgeschichte des antiken Christentums 1. Miinchen 1954, 724.



Eugen Biser 200

seiner Zuwendung doppelt bediirftig sind, weil bei ihnen, zusitzlich zu ihren
Leiden, eine BewuBtseinssperre iiberwunden werden muB. Was aber die
»linder* anlangt, zu denen sich Jesus gesandt weil, so geben die um sei-
nen ,,Tisch der Siinder* Versammelten dariiber Auskunft, daB es sich bei
ithnen gerade nicht um Versager im moralischen Sinn, sondern um gesell-
schaftlich Geéchtete und AusgestoBene handelt®. Sie zieht Jesus in seine be-
sondere Nahe und dies mit der Folge, daB er in der Sicht der Etablierten als
eine Bedrohung der eingespielten Gesellschaftsordnung erscheint: fiir die
Gesellschaft ihrerseits AnlaB, ihn aus ihrem Herrschaftsbereich auszustoBen
und ,,auBerhalb des Lagers“ (Hebr 13,13) umzubringen.

Aber kann denn der Glaube, so ist nun grundsétzlich zu fragen, tatsich-
lich heilen? Nicht minder grundsitzlich klingt die wiederholt im Evange-
lium gegebene Antwort: , Dein Glaube hat dich gesund gemacht“. Jesus
nimmt also in diesen iltesten Wendungen die gegliickte Heilung keineswegs
fiir sich selbst in Anspruch. Vielmehr schreibt er sie dem wie eine selbstin-
dige Entitiit agierenden Glauben zu. Damit ist aber aufs deutlichste unter-
strichen, daB er tatséichlich zu heilen vermag?.

Die Diastase

Wenn man von derart obskuren Praktiken wie dem ,Gesundbeten und der
,Geistheilung® absieht, klingt das fast wie ein Mérchen aus alter, liangst ver-
gangener Zeit. Was sich inzwischen ereignete, ist die Geschichte einer schon
in neutestamentlicher Zeit einsetzenden Diastase, die den Verfall des prie-
sterlichen Arztbildes nach sich zog und schlieBlich dazu fiihrte, daB die Hei-
lungskompetenz des Christentums vollig an die wissenschaftliche Medizin
iiberging. Das spiegelte sich nicht nur im Erscheinungsbild der Theologie,
sondern hatte in dieser auch eine entscheidende Ursache. Die bestand in der
Entwicklung der Theologie zu ihrer wissenschaftlichen Systemgestalt.

So war es ihr von innen, zumal aber von auBen her auferlegt. Von innen
her unterstand sie der Notigung, den Glauben auf verstehbare Weise auszu-
legen, weil er von seiner — mit der Gottesoffenbarung gegebenen — Mitte her
verstanden sein will. Von aufen her wirkte der Zwang, sich gegeniiber Ein-
winden und Angriffen rechtfertigen zu miissen, im gleichen Sinne auf sie
ein. Als Markstein dieser Entwicklung erweist sich schon innerhalb des
Evangeliums die — nach Ausweis der Kunstgeschichte von der alten Kirche
besonders beachtete — Perikope von der Heilung der Geldhmten (Mk 2,

* Dazu J. Gnilka, Jesus von Nazaret. Botschaft und Geschichte. Freiburg 1990, 181 f; 270f.
4 Gnilka, a.a.0., 118-139,



Aufrifs einer therapeutischen Theologie 201

1-12), die urspriinglich als eine bewegende Glaubensgeschichte erzihlt
wurde, in ihrer iiberlieferten Endgestalt jedoch argumentativ liberarbeitet
ist, so daB Jesus durch seine Wundertat die von der Urgemeinde praktizierte,
von ihrer jiidischen Umwelt jedoch angefochtene Siindenvergebung zu
rechtfertigen scheint’.

Wurden bei der apologetischen Selbstrechtfertigung die philosophischen
Kategorien nur defensiv eingesetzt, so schon bald, und das vor allem in der
alexandrinischen Theologie, in konstruktivem Interesse. Im Riickblick dar-
auf spricht Augustin davon, dafl die Theologen in Erinnerung an die von den
Juden beim Auszug aus Agypten ,.entlichenen® silbernen und goldenen Ge-
fiBe die Denkformen der platonischen und aristotelischen Philosophie iiber-
nommen hitten, um mit ihrer Hilfe die Botschaft des Evangeliums in eine
szientifische und damit in den wissenschaftlichen Diskurs einzubringende
Form zu fassen.

Im weiteren Verlauf entzweite sich die Kooperation dann freilich zur
Konfrontation, so besonders bei dem groflangelegten Versuch, das in Spa-
nien an den Islam verlorene Territorium fiir den Christenglauben zuriickzu-
gewinnen. Denn dabei stieBen die Missionare auf einen averroistisch inter-
pretierten Aristotelismus, dessen elaborierter Begrifflichkeit sie so lange
nichts Gleichwertiges entgegenzusetzen hatten, bis ihnen Thomas von Aquin
in seiner — auf die spanischen ,Heiden* zielenden — Summa contra gentiles
die umfassende Argumentationshilfe vorlegtes. In dieser Konfrontation
blieb die gegenseitige Angewiesenheit von Theologie und Philosophie un-
bestritten. Das dnderte sich, als René Descartes das Tischtuch zwischen bei-
den Instanzen zerschnitt, indem er die Sache der Philosophie von den bei-
den Pflocken Tradition und Autoritit abkoppelte und mit dem Grundsatz
»Cogito sum* ausschliefllich auf sich selbst stellte. Das fiihrte bei Kant,
durchaus konsequent, zur Anzweiflung der traditionellen Verhiltnisbestim-
mung. Denn in seiner Schrift iiber den Streit der Fakultéiten erhebt sich die
Frage, ob die als ancilla theologiae geltende Philosophie tatséchlich ihrer
Herrin die Schleppe nachtréigt oder nicht vielmehr die Fackel vorantrigt und
damit die Spitzenposition iibernimmt’.

Die Reaktion der durch die Glaubensspaltung entzweiten Theologien war
ausgesprochen panisch. Wihrend sich die protestantische in ihrer Verzweif-
lung in die Arme des hegelschen Systems warf, zog sich die katholische auf
die Position einer ,,Philosophia perennis* neuscholastischen Zuschnitts
zurlick. Wihrend diese ihren Riickzug mit dem Verlust der Gegenwartskon-

5 Dazu 1. Maisch, Die Heilung des Geldhmten. Eine exegetisch-traditionsgeschichtliche Un-
tersuchung zu Mk 2,1-12. Stuttgart 1971.

¢ Dazu R. Heinzmann, Thomas von Aquin. Heidelberg, Graz 1960, 325-335.

7 1. Kant, Der Streit der Fakultiten (Ausgabe Reich). Hamburg 1959, 21.



Eugen Biser 202

takte biien muBte, entdeckte jene zu spit, daBl sie, wie Karl Lowith in sei-
ner scharfsinnigen Analyse zeigte, einem im Grunde atheistischen System
aufgesessen war®,

Wenn man das bedenkt und mit Horst Baier hinzunimmt, dafl inzwischen
Platon und Aristoteles durch Epikur, den Kronzengen einer postmodern-he-
donistischen Mentalitit, aus dem Feld geschlagen wurden, wird die Orien-
tierungskrise deutlich, der die Gegenwartstheologie verfiel. Und diese bela-
stet sie um so mehr, als ihr im Zug der Enthellenisierungsdebatte deutlich
wurde, wie wenig die hellenistischen Denkformen, trotz der scheinbaren
Ubereinstimmung des heraklitischen mit dem johanneischen Logos, der
Denkweise des Evangeliums entsprachen®,

Verlorene Dimensionen

Mit der Szientifizierung der Theologie ging aber nicht nur ihre therapeu-
tische Dimension verloren, sondern ebenso auch die dsthetische und soziale.
Was jene anlangt, so dachte Jesus vorzugsweise in Bildern. Fiir die Ver-
mittlung des fiir seine Botschaft zentralen Reich-Gottes-Gedankens schuf er,
der nicht nur als eine Gestalt der Religions- und Glaubensgeschichte, son-
dern ebenso auch der Geistes- und Sprachgeschichte zu gelten hat, sogar
eine eigene aus Bildmotiven gefiigte Zeichenwelt in Gestalt seiner Gleich-
nisse. Dem folgte auf weiten Strecken anch der theologische Gedanke. Das
platonische Modell des Aufstiegs zur Ideenschau blieb ebenso fiir Gregor
von Nyssa (Der Aufstieg des Moses) wie fiir Augustin in seiner Ostia-Vision
und noch fiir Bonaventuras , Itinerarinm mentis in Deum® bestimmend, zu-
mal er diese Schrift gleichzeitig an der Krenzesvision seines Ordensvaters
Franz von Assisi orientierte. Nicht umsonst umfingt der Schopfer in Mi-
chelangelos Erschaffung des Adams mit seiner Linken eine Gruppe von put-
tendhnlichen Gestalten: Verkdrperungen der Ideen, nach denen dieser Bildt-
radition zufolge die Kreaturen von Gott entworfen und verwirklicht wurden.

Dann aber, auf der Hohe des Mittelalters, setzte sich die These durch, da3
mit Bildern nicht argumentiert und dafl aus Bildern demgemélB auch keine
Lehren abgeleitet werden kénnen: theologia symbolica non est argumenta-
tiva. Damit begann ein innertheologischer Ikonoklasmus, der zur systemati-
schen Verdrangung der Bildmotive durch Begriffe fiihrte. Und mit den Bil-
dern wurde die édsthetische Dimension insgesamt abgestof3en. Doch der Ge-

¢ K. Lowith, Vortrige und Aufsitze: Zur Kritik der christlichen Uberlieferung. Stuttgart
1966, 54-96. B

¢ Dazu Cl. Tresmontant, Biblisches Denken und Hellenische Uberlieferung. Diisseldorf 1956,
76f.



Aufrif3 einer therapeutischen Theologie 203

winn gestaltete sich zum Verhingnis. Denn auch fiir die Theologie gilt: Be-
griffe ohne Anschauung sind blind. Die Systemtheologie erblindete; sie ver-
lor vor allem an Zeitsichtigkeit — ein Verlust, der sich angesichts der mit
michtigen Lettern an die Wand der Epoche geschriebenen Zeichen der Zeit
als besonders abtriiglich herausstellen sollte.

Als Hindernis auf dem Weg zur wissenschaftlichen Vollgestalt wurde
schlieBlich auch die soziale Dimension empfunden, obwohl Johann Adam
Moéhler in seinem Jugendwerk ,,Die Einheit in der Kirche* darauf bestanden
hatte, daB nicht schon der einzelne, sondern erst die schon im Epheserbrief
(4,13) beschworene Glaubensgemeinschaft der vielen als das vollgiiltige
Subjekt der Gotteserkenntnis gelten konne'®. In der Folge kam es zu einer
subjektivistischen Verengung des theologischen Gedankens, die schliefilich
dazu fiihrte, daB die theologischen Eniwiirfe nicht mehr so sehr nach den je-
weiligen Richtungen — dialektisch, liberal, neuscholastisch, hermeneutisch
— als vielmehr nach ihren Schépfern — Barth, Bultmann, Guardini, Rahner —
bezeichnet und damit auf individuelle Denkleistungen zuriickgefiihrt wur-
den''.

Die Selbstkorrektur

Wie die Erwihnung Moéhlers zeigt, regten sich aber auch Gegenkrifte, die
auf eine Revision der aufgezeigten Entwicklung hinarbeiteten. Tatsédchlich
kam um die Jahrhundertwende ein Proze in Gang, der im Zug einer um-
fassenden Selbstkorrektur auf die Wiedereinholung der abgestoBenen Di-
mensionen hinarbeitet und der nun in riickliufiger Abfolge skizziert sei. Da3
dabei mit der Riickgewinnung des Sozialbereichs der Anfang gemacht wer-
den muB, ergibt sich nicht zuletzt auch daraus, dal ihr im Feld der wissen-
schaftlichen Medizin eine analoge Entwicklung entspricht. Wihrend der
Hauptstrang der Gegenwartstheologie noch immer von Entwiirfen bestimmt
ist, die ihr Gepriige dem unverwechselbaren Gesicht ihres Schopfers ver-
danken und in dieser Herkunft aus einer individuellen Denkweise ihr ,,Gli-
tesiegel” haben, setzte sich Hans Schaefer im Feld der wissenschaftlichen
Medizin mit seinem Konzept einer Sozialmedizin fiir die Einbeziehung der
Sozialfaktoren in den medizinischen Forschungs- und Aktionshorizont ein.
Im Feld der Theologie war es die von Jiirgen Moltmann und Johann Baptist
Metz entwickelte politische Theologie, die vor allem in ihrer Fortbildung zur
lateinamerikanischen Befreiungstheologie auf die Einbeziehung der Ge-

10 J. A. Mohler, Die Einheit in der Kirche. Tiibingen 1843, 100.
11 Dazu J. B. Bauer (Hrsg.), Entwiirfe der Theologie. Graz 1985.



Eugen Biser 204

meinschaft in den Begriff des Glaubenssubjekts ausging und dadurch auf die
lingst iiberfillig gewordene , Entprivatisierung* des theologischen Denkens
hinarbeitete!2.

Was die Wiedereinholung der dsthetischen Dimension anlangt, so ist
zunichst auch hier ein retardierendes Moment zu verzeichnen, sofern Odo
Marquard der These von der Wiedergeburt der Bilder mit der Gegenthese
von der Aniisthetisierung der hentigen Lebenswelt widersprach. Um so mehr
ist im Hinblick darauf an den von einer anhaltenden Lebenstragik iiber-
schatteten Martin Deutinger zu erinnern, der als erster gegeniiber einer zu-
nehmend ,,abstrakt gewordenen Theologie (Miiller-Schwefe) auf den Wert
der kiinstlerischen Glaubenszeugnisse abhob'3. In seine Spur trat Hans Urs
von Balthasar mit seiner unter dem Titel ,,Herrlichkeit* erschienenen mehr-
bindigen theologischen Asthetik, wenngleich im Unterschied zu Deutingers
umfassenderem Ansatz mit einer auf die Literatur eingeengten Perspek-
tive's. Inzwischen sprechen deutliche Anzeichen dafiir, daB der Eigenwert
des kiinstlerischen Glaubenszeugnisses, der der alten Kirche noch klar vor
Augen gestanden haben muf, wiederentdeckt und mit der Erkenntnis be-
griindet werden muB, daf der groBe Kiinstler iiber einen eigenen intuitiv-in-
vasiven Zugriff auf das religiose Mysterium verfiigt, so daB seinem Werk ein
eigener von Theologie und Verkiindigung zu beriicksichtigender Aussage-
wert zukommt. Nachdriicklicher hitte die These der Anisthetisierung
schwerlich falsifiziert werden kénnen.

Demgegeniiber mu} die Funktion der auf die Wiedergewinnung der Heil-
kraft ausgerichteten therapeutischen Theologie zundchst negativ bestimmt
werden. Keinesfalls kann es ihr darum zu tun sein, das an die wissenschaft-
liche Medizin abgetretene Territorium zuriickzugewinnen und sich auf die
Seite der Gesundbeter und Geistheiler zu schlagen. Das bringt der zwischen
Bedauern, Bewunderung und Ironie oszillierende Satz zum Ausdrock:

Die Wunder Jesu sind in die Hiinde der Arzte gefallen.

Bewunderndes Bedauern und bedauernde Bewundernng mischen sich in
diesem Satz, weil der Theologie mit der groBen Diastase etwas verloren
ging, was zu den Prirogativen der Lebensleistung Jesu zihlte. DaB im Blick
auf derartig spektakuldre Leistungen wie der Transplantationstechnik von
,»,Wundern* gesprochen werden kann, hingt nicht zuletzt mit der von Sig-

12 Dazu Cl. Bussmann, Befreiung durch Jesus? Die Christologie der lateinamerikanischen Be-
freiungstheologie. Miinchen 1980, 27.

'* F. Wiedmann, Martin Deutinger (1815-1864), in: Katholische Theologen Deutschlands im
19. Jahrhundert I, Miinchen 1975, 265-292.

'* V. Spangenberg, Herrlichkeit des Neuen Bundes. Zur Bestimmung des biblischen Begriffs
der , Herrlichkeit” bei Hans Urs von Balthasar. Tiibingen 1993, 4-23.



Aufrip einer therapeutischen Theologie 205

mund Freud in seinem Essay ,,Das Unbehagen in der Kultur* entwickelten
These zusammen, daB sich die moderne Hochtechnik von der Seite des um
Daseinserleichterung bemiihten Menschen auf die des triumenden geschla-
gen und sich auf die Realisierung dessen konzentriert habe, wovon die
Menschheit seit Jahrtausenden triumte: von dem in den Atomreaktoren ge-
bindigten ,himmlischen Feuer®, von der in der Mondlandung gelungenen
Sternenreise und von dem in der Transplantationstechnik verwirklichten
.kalten Herzen* (Hauff); denn in all diesen Féllen wurden Utopien realisiert,
dhnlich der in den Wundern Jesu vorweggenommenen Utopie des Gottes-
reiches!s.

Demgegeniiber bezieht sich der ironische Unterton des Satzes auf die fiir
beide Teile fatalen Riickwirkungen der Diastase, die, physiologisch ausge-
driickt, zu einer jeweiligen ,,Verkrampfung* fithrten: der Theologie in Form
einer sich aus dem nachwirkenden Aristotelismus erklirenden vergegen-
stindlichenden Denkweise, die die Mysterien zu satzhaft umschriebenen
Objekten des Glaubens gerinnen lieB. Aber auch der Medizin, die auf durch-
aus vergleichbare Weise den Patienten zum ,,Fall* denaturieren muBte, um
ihre diagnostischen und therapeutischen Instrumentarien erfolgreich auf ihn
ansetzen zu konnen. So aber geriet der untersuchende und behandelnde Me-
diziner in die Position des ,,verwundeten Arztes“, der sich nach Paracelsus
den Patienten ,.einbilden* und so in eine Leidensgemeinschaft mit ihm tre-
ten muB, um ihn heilen zu konnen. In der Selbstdarstellung Jesu als ,,Arzt®
entspricht dem der Selbsteinwand, den er in der Kontroverse mit den Syn-
agogenbesuchern von Nazaret in den Appell faBit: ,,Arzt, heile dich selbst!™
(Lk 4,23)',

Wer dieser Verwundung auf den Grund geht, sieht den Arzt in einer kom-
plizenhaften Konfrontation mit dem Tod, der ihm wie in dem Grimmschen
Mirchen ,,Gevatter Tod* durchaus Erfolge einrdumt, die ihn in einem Riick-
zugsgefecht mit dem Arzt erscheinen lassen, der sich dafiir aber zu gegebe-
ner Zeit auch zu richen weil. Eben dies ist die exakte Beschreibung der ge-
genwirtigen Kampflage. Zwar gelang es der wissenschaftlichen Medizin
nicht nur, die statistische Sterbemarke bis ins achte Lebensjahrzehnt hin-
auszuschieben, sondern, erstannlicher noch, fast alle akuten Krankheiten,
darunter so verheerende wie Aussatz, Cholera und Tuberkulose fast voll-
stindig zum Stillstand zu bringen. Indessen kam der aus der Lebenswelt ver-
dringte Tod durch die Hintertiir wieder in diese herein. Und dies zunéchst
in Form einer Krankheit, fiir die es nicht einmal einen Namen gab, so daf3

15 S. Freud, Das Unbehagen in der Kultur (1930), in: Kulturtheoretische Schriften. Frankfurt
1974, 220 ff.

16 Dazu U. Busse, Das Nazareth-Manifest Jesu. Eine Einfiihrung in das lukanische Jesusbild
nach Lk 4,16-30. Stuttgart 1977, 38 ff.



Eugen Biser 206

sie bis zur Stunde mit dem Kunstwort Aids angesprochen werden muB. Un-
gleich gravierender schldgt jedoch die Tatsache zu Buch, daBl im selben MaB
wie die akuten Krankheiten beseitigt wurden, die Zahl der chronisch Kran-
ken, denen mit den Mitteln der Wissenschaft nicht zu helfen ist, in being-
stigendem Umfang wuchs. Doch die chronisch Kranken sind nach Ein-
schédtzung der gegenwirtigen Leistungs-, Konsum- und GenuBgesellschaft
die lebendig Toten, da sie weder als Leistungstriger noch als Konsumenten
in Betracht kommen und zudem durch ihr Leiden genuBunfihig geworden
sind. Tote sind sie, schlimmer noch, auch infolge ihrer Selbsteinschitzung.
Denn ihnen fehlt mit der gesellschaftlichen Beanspruchung der elementare
AnstoB zur Sinnfindung: das Gefiihl, gebraucht zu werden und fiir andere
unentbehrlich oder doch wenigstens bedeutsam zu sein. Sich selbst in der
wachsenden Einsamkeit ihrer Krankheit iiberlassen zu sein, vernichtet den
Rest ihres Selbstwertgefiihls, so daf sie sich als iiberfliissig, wenn nicht gar
als Belastung fiir andere vorkommen, als Menschen also, die besser gar
nicht mehr da wiren.

Die Therapie

Hier setzt die positive Bestimmung dessen ein, was eine therapeutische
Theologie vermag: Sinn in der Wiiste der vermeintlichen Sinnlosigkeit zu
vermitteln. Auch fiir die Verdeutlichung dieser Aufgabe bietet sich — wie das
Michelangelo-Fresko fiir die Verdeutlichung der schopferischen Gottes-
ideen — ein Kunstwerk an: das Kreuzigungsbild des Isenheimer Altars. Denn
aus der auf den Gekreuzigten hinweisenden Geste des im blutroten Gewand
seines Martyriums erscheinenden Téufers spricht eine Botschaft, die kaum
sinnfélliger gemacht werden konnte und in ihrer einfachsten Fassung lautet:
Leiden hat Sinn. Wenn der Sinnverlust, wie der Blick auf die Not des chro-
nisch Kranken zeigte, letztlich von der Todesdrohung ausgeht, ist damit das
Verhiltnis des Christentums und seiner theologischen Interpretation zum
Tod erfragt. Darauf aber lautet die Antwort: das Christentum ist die einzige
Religion, die es in seiner Auferstehungsbotschaft mit dem Tod aufgenom-
men hat. Dann aber liegt es nah, daB sich das Prinzip dieser Todiiberwin-
dung dort zeigen muB, wo die Sinnhaftigkeit des Leidens dem Fingerzeig
des Isenheimer Altars zufolge aufscheint: am Kreuz. Wie die Todesdrohung
in die Wiiste der Sinnlosigkeit vorstoBt, so leuchtet in dem im hochsten Sinn
des Wortes angenommenen Kreuzestod Jesu der Inbegriff der Sinnfiille auf:
die todiiberwindende gottliche Liebe. Doch dariiber liegt eine zweifache
Hiille. Eine erste in Gestalt der bis in die neutestamentlichen Texte, jedoch
nicht bis in die einschldgigen AuBerungen Jesu zuriickzuverfolgende An-



Aufrif} einer therapeutischen Theologie 207

sicht, daB er als Siihneopfer fiir die Siindenschuld der Welt sterben muBte.
Denn die scheinbar alle Fragen ausrdumende Plausibilitit dieser Satisfakti-
onsthese ist durch die Tatsache verschattet, daB sie eine Gottesvorstellung
voraussetzt, die durch Jesus eindeutig iiberwunden worden war. In seiner
zentralen Lebensleistung, die ihn als den groBten Revolutionér der Religi-
onsgeschichte, wenngleich im Sinn der sanftesten aller Revolutionen aus-
weist, hatte er den Schatten des Zornes und der Strafgerechtigkeit ersatzlos
aus dem Gottesbild der religiosen Traditionen mit Einschlufl der seines
eigenen Volkes getilgt und darin statt dessen das Antlitz des bedingungslos
liebenden Vaters zam Vorschein gebracht. Und nicht nur dies! Durch die Op-
fer- und Siihnelehre wurde der Tod Jesu funktionalisiert und einem wenn
auch noch so hohen Zweck unterworfen. Dabei hatte sich aber gerade die
Philosophie dieses Jahrhunderts unter dem Eindruck der ungeheuren Ernte,
die der Tod in dieser blutigsten Epoche der bisherigen Menschheitsge-
schichte eingefahren hat, zu der Erkenntnis erhoben, daB der Tod des Men-
schen zweckfrei gedacht und behandelt werden miisse, weil sich in ihm
definitiv klirt, was es mit dem Dasein des Sterbenden auf sich gehabt hatte,
weil es also, anders ausgedriickt, im Tod um den Sinn des Menschseins
geht!”,

Wenn aber diese Hiille vom Kreuze Jesu weggenommen wird, leuchtet in
ihm spontan das auf, worin der Sinn seines in liickenloser Treue an Gott,
seine Sendung und an die Menschen hingegebenen Lebens bestanden hat:
Liebe. Deshalb ging, metaphorisch gesprochen, in der Nacht von Golgota
eine unsichtbare Sonne auf: die Sonne der von Jesus gelebten und auf sei-
nen Gott zuriickweisenden Liebe. Wie auf die Frage nach der Identitit des
Menschen antwortet sie auch auf die nach dem Sinn seines Leidens, gerade
auch auf den des chronisch Leidenden.

Die zweite Hiille liegt auf den Augen derer, die diese aufleuchtende Ant-
wort wahrnehmen sollten: auf den Augen der gedngstigten Menschen. Denn
die Angst ist der vorweggenommene, der tiglich vorgefiihlte Tod und darum
wie dieser selbst, die Finsternis, die keinen Sinn erscheinen und erkennen
14Bt!8, Da sie aber, wie Karl Jaspers schon vor Jahrzehnten sagte, zum
Schicksal gerade des heutigen Menschen geworden ist, dessen Weg eine ,,80
noch nie gewesene Lebensangst” verdunkelt, mufl nach einer Instanz der
Angstiiberwindung Ausschau gehalten werden!®. Auch dafiir bietet sich im
weiten Feld der Therapien keine so unmittelbar an wie das Christentum, das

17 Dazu der Abschnitt ,, Bindet ihn los! Vom Sinn des Todes Jesu* in meiner Schrift: Glau-
bensbewihrung. Augsburg 1995, 9-28.

18 Dazu der Abschnitt ,, Der tigliche Tod: Die Angst* in meiner Untersuchung: Der Mensch -
das uneingeliste Versprechen. Entwurf einer Modalanthropologie. Diisseldorf 1995, 122-136.
19 K. Jaspers, Die geistige Situation der Zeit (1931). Berlin 1971, 55.



Eugen Biser 208

sich im selben Sinn, wie es den Kampf mit dem Tod aufnimmit, als die groBe
Religion der Angstiiberwindung erweist. Anch das klingt angesichts der seit
Jahrhunderten eingeiibten Praxis aller christlichen Konfessionen, die un-
geachtet aller Differenzen darin iibereinkommen, daB der unbotmiBige
Mensch mit der Peitsche der Siinden- und Hollenangst zur Akzeptanz ihres
Heilsangebots getrieben werden miisse, wie ein Mirchen. Zu den geheimen
Hoffnungszeichen der Gegenwart gehort aber fraglos die Tatsache, daB die-
ser Mechanismus — wie die Hinrichtungsmaschine in Kafkas Parabel ,,In der
Strafkolonie® — in sich zusammenbricht, so daB mit der Suggestion von
Angsten nicht linger religiése Pidagogik getrieben werden kann. Unauf-
haltsam, so scheint es, setzt sich die mit der Lebensleistung Jesu gegebene
Mitte des Christentums gegen alle Verstérungen durch, anch gegen die das
Himmelslicht abblendende Wirkung der Angst.

Wenn nun aber beide Hiillen entfernt werden, kann sich im Kreuz nur das
zeigen, wofiir Jesus mit dem Einsatz seiner ganzen Geistes- und Herzens-
kraft gelebt hatte: bedingungslose Liebe. Dann ereignete sich in der Nacht
von Golgota tatséichlich der Sonnenaufgang der alles durchgliihenden gétt-
lichen Liebe. Sie sagt den Einsamen, daB sie anfgenommen und beheimatet,
den Verzweifelnden, daf sie anerkannt und verstanden, den Suchenden, dafl
sie angekommen, den Geingstigten, daBl sie geborgen sind. Weil sich aber
Sinn dort einstellt, wo ein Mensch in Anspruch genommen und gebraucht
wird, heiit das fiir die chronisch Kranken, daB sie nicht vergeblich leiden,
weil Leiden Sinn hat. Denn Gott wird, wie der unter dem Namen Dionysius
Areopagita verborgene groe Denker der alten Christenheit sagt, mehr noch
durch Leiden als durch Forschen erkannt: wird: non discens, sed patiens
divina®.

Die Praxis

Wenn man die Widerstinde bedenkt, auf die Jesus bei der Verkiindigung sei-
ner Liebesbotschaft stieB, die ihm nicht nur (nach Joh 6,66) den Massenab-
fall, sondern letztlich sogar den Tod eintrug, wird die Frage nach der kon-
kreten Vermittlung unabweislich. Sie wird sich, wie andere Anfgaben dieser
Grofienordnung, nur auf kooperativem Weg, also in einer Aktionsgemein-
schaft von therapeutischer Theologie und medizinischer ,,Salntogenese*
(Bock) bewerkstelligen lassen. Dabei wird sich die Theologie in Erinnerung
an die Bitte des um das Leben seines Untergebenen besorgten Hauptmanns
»Sprich nur ein Wort, dann wird mein Diener gesund“ (Mt 8,8), in erster

2 Pseudo-Dionysius Areopagita, Von dem géttlichen Namen, c. 2.



Aufrif3 einer therapeutischen Theologie 209

Linie auf die Wirkmacht des Wortes und der von der heutigen Linguistik
weithin iibergangenen Sprachqualititen besinnen miissen. Denn durch die
Engfiihrung einer auf Entstehung und Realisierung des Informationstrans-
fers konzentrierten Sprachanalyse, die auch durch die Einbeziehung der per-
formativen Sprachleistungen (Austin) nicht zum Vollbegriff ihres Gegen-
stands gelangte, geriet die Tatsache aus dem Blick, dafl Worte verletzen und
kridnken, nicht weniger aber auch aufrichten und trésten konnen. Darauf
miifite sich eine angewandte ,,Theotherapie** konzentrieren?!.

Im einzelnen ginge es dabei um die Nutzung des ,,liberfithrenden* (elen-
chischen) Redens, das den Patienten zum BewuBtsein seiner inneren Sper-
ren und Blockaden zu bringen sucht; um die des teilnehmenden (partizipie-
renden) Redens, das den Bann seiner Einsamkeit zu brechen sucht, um die
des bestidtigenden (aufrichtenden) Redens, das sein angegriffenes Selbst-
wertgefiihl zu festigen sucht und zumal um die des trostenden Zuspruchs,
der freilich nur auf der Basis echter Einfiihlung und Teilnahme wirksam
wird?2

Dabei bedarf es vielfach medizinischer Unterstiitzung, weil sich gerade
chronisch Kranke oft in einem solchen Stimmungstief befinden, daf ihnen
mit ,,gutem Zureden® allein nicht zu helfen ist. Indessen verfiigt die wis-
senschaftliche Medizin iiber eine Vielzahl von medikamentdsen, bewe-
gungstherapeutischen, psychologischen und gruppendynamischen Mitteln,
die erfolgreich zu dem Ziel eingesetzt werden konnen, die depressive Bar-
riere zu durchbrechen. Da das Wort als naturales Medium zu gelten hat, ist
iberdies der Einsatz anderer Medien wie Bild und Ton — und hier besonders
der schon im Fall von Davids Harfenspiel (1 Sam 16,23) zu therapeutischen
Zwecken verwendeten Musik — in Betracht zu ziehen?. Uber den Heilungs-
erfolg entscheidet aber letztlich die Frage, ob es auf dem Weg dieser Mittel
gelingt, in dem Kranken den Glauben an seine Genesung zu wecken. Denn
es sind nicht so sehr die eingesetzten Mittel als vielmehr die durch den Glau-
ben freigesetzten Energien, die Linderung oder gar Heilung bewirken. Die
entscheidende Weichenstellung aber besteht darin, daB dem Kranken zur
Annahme seines Schicksals und damit seiner selbst verholfen wird. Deshalb
148t sich das Programm der therapeutischen Theologie in den Satz zusam-
menfassen:

Leiden hat Sinn!

21 J. L. Austin, Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words), Stuttgart 1972; da-
zu L. Bejerholm und G. Hornig, Wort und Handlung. Untersuchungen zur analytischen Reli-
gionsphilosophie. Giitersloh 1966; ferner meine Schrift ,, Menschsein und Sprache “. Salzburg
1989, 67-83.

2 Theologie als Therapie, 158-163.

23 Niheres dazu in meinem Entwurf einer Medien-Therapie in: Politische Studien, 42 (1991)
61-73.





