
Aufriß einer therapeutischen Theologie 
Dem Andenken der Philosophen 
Karl Löwith und Max Müller gewidmet. 

Eugen Biser, München 

Das Konzept 

Beim Konzept einer therapeutischen Theologie handelt es sich nicht etwa 
um eine theologische Sonderform wie bei der dialektischen oder politischen 
Theologie, sondern um den Versuch, die Theologie in die ihr angemessene 
- und angestammte - Grundgestalt zurückzuführen1. Denn das Christentum 
ist, an dem zum Vergleich mit ihm besonders herausfordernden Buddhismus 
gemessen, 

keine asketische, sondern eine therapeutische Religion. 

Den durchschlagenden Beweis für die Richtigkeit dieser These erbrachte 
die Diskussion um die Hoheitstitel Jesu, die nach Ferdinand Hahn zu dem 
Ergebnis führte, daß der historische Jesus keinen der ihm vom Neuen Te- 
stament zugelegten Titel in Anspruch nahm, so daß er sich weder als Mes- 
sias noch als Menschen- und Gottessohn bezeichnete, die sich aber den Titel 
entgehen ließ, mit dem er sich tatsächlich einführte und mit dem er auch in 
der alten Kirche mit dem Gebetswort •Hilf, Christus, du bist unser einziger 
Arzt!" angerufen wurde2. Das bestätigt sein Ausspruch: 

Nicht die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken; 
ich bin nicht gekommen, die Gerechten zu berufen, 

sondern die Sünder (Mk 2,27). 

Das Wort bedarf freilich einer zweifachen Erläuterung. Was den Vorder- 
satz betrifft, so ist damit keineswegs eine Gruppe von Heilsbedürftigen, de- 
nen Jesus seine helfende Zuwendung zusichert, von denjenigen unterschie- 
den, die als •Gesunde" seiner Hilfe nicht bedürfen; vielmehr unterscheidet 
Jesus damit unter den in seinen Augen allesamt Kranken die besonders 
schwierige Gruppe jener, die sich ihrer Krankheit nicht bewußt und deshalb 

1 Zum Ganzen meine Studie •Theologie als Therapie. Zur Wiedergewinnung einer verlore- 
nen Dimension". Heidelberg 1985. 
2 F. Hahn, Christologische Hoheitstitel. Ihre Geschichte im frühen Christentum. Göttingen 
1966, 347 ff; C. Schneider, Geistesgeschichte des antiken Christentums I. München 1954, 724. 



Eugen Biser 200 

seiner Zuwendung doppelt bedürftig sind, weil bei ihnen, zusätzlich zu ihren 
Leiden, eine Bewußtseinssperre überwunden werden muß. Was aber die 
•Sünder" anlangt, zu denen sich Jesus gesandt weiß, so geben die um sei- 
nen •Tisch der Sünder" Versammelten darüber Auskunft, daß es sich bei 
ihnen gerade nicht um Versager im moralischen Sinn, sondern um gesell- 
schaftlich Geächtete und Ausgestoßene handelt3. Sie zieht Jesus in seine be- 
sondere Nähe und dies mit der Folge, daß er in der Sicht der Etablierten als 
eine Bedrohung der eingespielten Gesellschaftsordnung erscheint: für die 
Gesellschaft ihrerseits Anlaß, ihn aus ihrem Herrschaftsbereich auszustoßen 
und •außerhalb des Lagers" (Hebr 13,13) umzubringen. 

Aber kann denn der Glaube, so ist nun grundsätzlich zu fragen, tatsäch- 
lich heilen? Nicht minder grundsätzlich klingt die wiederholt im Evange- 
lium gegebene Antwort: •Dein Glaube hat dich gesund gemacht". Jesus 
nimmt also in diesen ältesten Wendungen die geglückte Heilung keineswegs 
für sich selbst in Anspruch. Vielmehr schreibt er sie dem wie eine selbstän- 
dige Entität agierenden Glauben zu. Damit ist aber aufs deutlichste unter- 
strichen, daß er tatsächlich zu heilen vermag4. 

Die Diastase 

Wenn man von derart obskuren Praktiken wie dem •Gesundbeten" und der 
•Geistheilung" absieht, klingt das fast wie ein Märchen aus alter, längst ver- 
gangener Zeit. Was sich inzwischen ereignete, ist die Geschichte einer schon 
in neutestamentlicher Zeit einsetzenden Diastase, die den Verfall des prie- 
sterlichen Arztbildes nach sich zog und schließlich dazu führte, daß die Hei- 
lungskompetenz des Christentums völlig an die wissenschaftliche Medizin 
überging. Das spiegelte sich nicht nur im Erscheinungsbild der Theologie, 
sondern hatte in dieser auch eine entscheidende Ursache. Die bestand in der 
Entwicklung der Theologie zu ihrer wissenschaftlichen Systemgestalt. 

So war es ihr von innen, zumal aber von außen her auferlegt. Von innen 
her unterstand sie der Nötigung, den Glauben auf verstehbare Weise auszu- 
legen, weil er von seiner - mit der Gottesoffenbarung gegebenen - Mitte her 
verstanden sein will. Von außen her wirkte der Zwang, sich gegenüber Ein- 
wänden und Angriffen rechtfertigen zu müssen, im gleichen Sinne auf sie 
ein. Als Markstein dieser Entwicklung erweist sich schon innerhalb des 
Evangeliums die - nach Ausweis der Kunstgeschichte von der alten Kirche 
besonders beachtete - Perikope von der Heilung der Gelähmten (Mk 2, 

Dazu J. Gnilka, Jesus von Nazaret. Botschaft und Geschichte. Freiburg 1990 181 f 270f 
Gnilka, a.a.O., 118-139. 



Aufriß einer therapeutischen Theologie 201 

1-12), die ursprünglich als eine bewegende Glaubensgeschichte erzählt 
wurde, in ihrer überlieferten Endgestalt jedoch argumentativ überarbeitet 
ist, so daß Jesus durch seine Wundertat die von der Urgemeinde praktizierte, 
von ihrer jüdischen Umwelt jedoch angefochtene Sündenvergebung zu 
rechtfertigen scheint5. 

Wurden bei der apologetischen Selbstrechtfertigung die philosophischen 
Kategorien nur defensiv eingesetzt, so schon bald, und das vor allem in der 
alexandrinischen Theologie, in konstruktivem Interesse. Im Rückblick dar- 
auf spricht Augustin davon, daß die Theologen in Erinnerung an die von den 
Juden beim Auszug aus Ägypten •entliehenen" silbernen und goldenen Ge- 
fäße die Denkformen der platonischen und aristotelischen Philosophie über- 
nommen hätten, um mit ihrer Hilfe die Botschaft des Evangeliums in eine 
szientifische und damit in den wissenschaftlichen Diskurs einzubringende 
Form zu fassen. 

Im weiteren Verlauf entzweite sich die Kooperation dann freilich zur 
Konfrontation, so besonders bei dem großangelegten Versuch, das in Spa- 
nien an den Islam verlorene Territorium für den Christenglauben zurückzu- 
gewinnen. Denn dabei stießen die Missionare auf einen averroistisch inter- 
pretierten Aristotelismus, dessen elaborierter Begrifflichkeit sie so lange 
nichts Gleichwertiges entgegenzusetzen hatten, bis ihnen Thomas von Aquin 
in seiner - auf die spanischen •Heiden" zielenden - Summa contra gentiles 
die umfassende Argumentationshilfe vorlegte6. In dieser Konfrontation 
blieb die gegenseitige Angewiesenheit von Theologie und Philosophie un- 
bestritten. Das änderte sich, als Rene Descartes das Tischtuch zwischen bei- 
den Instanzen zerschnitt, indem er die Sache der Philosophie von den bei- 
den Pflöcken Tradition und Autorität abkoppelte und mit dem Grundsatz 
•Cogito sum" ausschließlich auf sich selbst stellte. Das führte bei Kant, 
durchaus konsequent, zur Anzweiflung der traditionellen Verhältnisbestim- 
mung. Denn in seiner Schrift über den Streit der Fakultäten erhebt sich die 
Frage, ob die als ancilla theologiae geltende Philosophie tatsächlich ihrer 
Herrin die Schleppe nachträgt oder nicht vielmehr die Fackel voranträgt und 
damit die Spitzenposition übernimmt7. 

Die Reaktion der durch die Glaubensspaltung entzweiten Theologien war 
ausgesprochen panisch. Während sich die protestantische in ihrer Verzweif- 
lung in die Arme des hegelschen Systems warf, zog sich die katholische auf 
die Position einer •Philosophia perennis" neuscholastischen Zuschnitts 
zurück. Während diese ihren Rückzug mit dem Verlust der Gegenwartskon- 

5 Dazu I. Maisch, Die Heilung des Gelähmten. Eine exegetisch-traditionsgeschichtliche Un- 
tersuchung zu Mk 2,1-12. Stuttgart 1971. 
6 Dazu R. Heinzmann, Thomas von Aquin. Heidelberg, Graz 1960, 325-335. 
7 I. Kant, Der Streit der Fakultäten (Ausgabe Reich). Hamburg 1959, 21. 



Eugen Biser 202 

takte büßen mußte, entdeckte jene zu spät, daß sie, wie Karl Löwith in sei- 
ner scharfsinnigen Analyse zeigte, einem im Grunde atheistischen System 
aufgesessen war8. 

Wenn man das bedenkt und mit Horst Baier hinzunimmt, daß inzwischen 
Piaton und Aristoteles durch Epikur, den Kronzeugen einer postmodern-he- 
donistischen Mentalität, aus dem Feld geschlagen wurden, wird die Orien- 
tierungskrise deutlich, der die Gegenwartstheologie verfiel. Und diese bela- 
stet sie um so mehr, als ihr im Zug der Enthellenisierungsdebatte deutlich 
wurde, wie wenig die hellenistischen Denkformen, trotz der scheinbaren 
Übereinstimmung des heraklitischen mit dem johanneischen Logos, der 
Denkweise des Evangeliums entsprachen9. 

Verlorene Dimensionen 

Mit der Szientifizierung der Theologie ging aber nicht nur ihre therapeu- 
tische Dimension verloren, sondern ebenso auch die ästhetische und soziale. 
Was jene anlangt, so dachte Jesus vorzugsweise in Bildern. Für die Ver- 
mittlung des für seine Botschaft zentralen Reich-Gottes-Gedankens schuf er, 
der nicht nur als eine Gestalt der Religions- und Glaubensgeschichte, son- 
dern ebenso auch der Geistes- und Sprachgeschichte zu gelten hat, sogar 
eine eigene aus Bildmotiven gefügte Zeichenwelt in Gestalt seiner Gleich- 
nisse. Dem folgte auf weiten Strecken auch der theologische Gedanke. Das 
platonische Modell des Aufstiegs zur Ideenschau blieb ebenso für Gregor 
von Nyssa (Der Aufstieg des Moses) wie für Augustin in seiner Ostia-Vision 
und noch für Bonaventuras •Itinerarium mentis in Deum" bestimmend, zu- 
mal er diese Schrift gleichzeitig an der Kreuzesvision seines Ordensvaters 
Franz von Assisi orientierte. Nicht umsonst umfängt der Schöpfer in Mi- 
chelangelos Erschaffung des Adams mit seiner Linken eine Gruppe von put- 
tenähnlichen Gestalten: Verkörperungen der Ideen, nach denen dieser Bildt- 
radition zufolge die Kreaturen von Gott entworfen und verwirklicht wurden. 

Dann aber, auf der Höhe des Mittelalters, setzte sich die These durch, daß 
mit Bildern nicht argumentiert und daß aus Bildern demgemäß auch keine 
Lehren abgeleitet werden können: theologia symbolica non est argumenta- 
tiva. Damit begann ein innertheologischer Ikonoklasmus, der zur systemati- 
schen Verdrängung der Bildmotive durch Begriffe führte. Und mit den Bil- 
dern wurde die ästhetische Dimension insgesamt abgestoßen. Doch der Ge- 

8 K. Löwith, Vorträge und Aufsätze: Zur Kritik der christlichen Überlieferung. Stuttgart 
1966,54-96. 

9 Dazu Cl. Tresmontant, Biblisches Denken und Hellenische Überlieferung. Düsseldorf 1956, 
76 f. 



Aufriß einer therapeutischen Theologie 203 

winn gestaltete sich zum Verhängnis. Denn auch für die Theologie gilt: Be- 
griffe ohne Anschauung sind blind. Die Systemtheologie erblindete; sie ver- 
lor vor allem an Zeitsichtigkeit - ein Verlust, der sich angesichts der mit 
mächtigen Lettern an die Wand der Epoche geschriebenen Zeichen der Zeit 
als besonders abträglich herausstellen sollte. 

Als Hindernis auf dem Weg zur wissenschaftlichen Vollgestalt wurde 
schließlich auch die soziale Dimension empfunden, obwohl Johann Adam 
Möhler in seinem Jugendwerk •Die Einheit in der Kirche" darauf bestanden 
hatte, daß nicht schon der einzelne, sondern erst die schon im Epheserbrief 
(4,13) beschworene Glaubensgemeinschaft der vielen als das vollgültige 
Subjekt der Gotteserkenntnis gelten könne10. In der Folge kam es zu einer 
subjektivistischen Verengung des theologischen Gedankens, die schließlich 
dazu führte, daß die theologischen Entwürfe nicht mehr so sehr nach den je- 
weiligen Richtungen - dialektisch, liberal, neuscholastisch, hermeneutisch 
- als vielmehr nach ihren Schöpfern - Barth, Bultmann, Guardini, Rahner - 
bezeichnet und damit auf individuelle Denkleistungen zurückgeführt wur- 
den". 

Die Selbstkorrektur 

Wie die Erwähnung Möhlers zeigt, regten sich aber auch Gegenkräfte, die 
auf eine Revision der aufgezeigten Entwicklung hinarbeiteten. Tatsächlich 
kam um die Jahrhundertwende ein Prozeß in Gang, der im Zug einer um- 
fassenden Selbstkorrektur auf die Wiedereinholung der abgestoßenen Di- 
mensionen hinarbeitet und der nun in rückläufiger Abfolge skizziert sei. Daß 
dabei mit der Rückgewinnung des Sozialbereichs der Anfang gemacht wer- 
den muß, ergibt sich nicht zuletzt auch daraus, daß ihr im Feld der wissen- 
schaftlichen Medizin eine analoge Entwicklung entspricht. Während der 
Hauptstrang der Gegenwartstheologie noch immer von Entwürfen bestimmt 
ist, die ihr Gepräge dem unverwechselbaren Gesicht ihres Schöpfers ver- 
danken und in dieser Herkunft aus einer individuellen Denkweise ihr •Gü- 
tesiegel" haben, setzte sich Hans Schaefer im Feld der wissenschaftlichen 
Medizin mit seinem Konzept einer Sozialmedizin für die Einbeziehung der 
Sozialfaktoren in den medizinischen Forschungs- und Aktionshorizont ein. 
Im Feld der Theologie war es die von Jürgen Moltmann und Johann Baptist 
Metz entwickelte politische Theologie, die vor allem in ihrer Fortbildung zur 
lateinamerikanischen Befreiungstheologie auf die Einbeziehung der Ge- 

10 J. A. Möhler, Die Einheit in der Kirche. Tübingen 1843, 100. 
11 Dazu J. B. Bauer (Hrsg.), Entwürfe der Theologie. Graz 1985. 



Eugen Biser 204 

meinschaft in den Begriff des Glaubenssubjekts ausging und dadurch auf die 
längst überfällig gewordene •Entprivatisierung" des theologischen Denkens 
hinarbeitete12. 

Was die Wiedereinholung der ästhetischen Dimension anlangt, so ist 
zunächst auch hier ein retardierendes Moment zu verzeichnen, sofern Odo 
Marquard der These von der Wiedergeburt der Bilder mit der Gegenthese 
von der Anästhetisierung der heutigen Lebenswelt widersprach. Um so mehr 
ist im Hinblick darauf an den von einer anhaltenden Lebenstragik über- 
schatteten Martin Deutinger zu erinnern, der als erster gegenüber einer zu- 
nehmend •abstrakt" gewordenen Theologie (Müller-Schwefe) auf den Wert 
der künstlerischen Glaubenszeugnisse abhob13. In seine Spur trat Hans Urs 
von Balthasar mit seiner unter dem Titel •Herrlichkeit" erschienenen mehr- 
bändigen theologischen Ästhetik, wenngleich im Unterschied zu Deutingers 
umfassenderem Ansatz mit einer auf die Literatur eingeengten Perspek- 
tive14. Inzwischen sprechen deutliche Anzeichen dafür, daß der Eigenwert 
des künstlerischen Glaubenszeugnisses, der der alten Kirche noch klar vor 
Augen gestanden haben muß, wiederentdeckt und mit der Erkenntnis be- 
gründet werden muß, daß der große Künstler über einen eigenen intuitiv-in- 
vasiven Zugriff auf das religiöse Mysterium verfügt, so daß seinem Werk ein 
eigener von Theologie und Verkündigung zu berücksichtigender Aussage- 
wert zukommt. Nachdrücklicher hätte die These der Anästhetisierung 
schwerlich falsifiziert werden können. 

Demgegenüber muß die Funktion der auf die Wiedergewinnung der Heil- 
kraft ausgerichteten therapeutischen Theologie zunächst negativ bestimmt 
werden. Keinesfalls kann es ihr darum zu tun sein, das an die wissenschaft- 
liche Medizin abgetretene Territorium zurückzugewinnen und sich auf die 
Seite der Gesundbeter und Geistheiler zu schlagen. Das bringt der zwischen 
Bedauern, Bewunderung und Ironie oszillierende Satz zum Ausdruck: 

Die Wunder Jesu sind in die Hände der Ärzte gefallen. 

Bewunderndes Bedauern und bedauernde Bewunderung mischen sich in 
diesem Satz, weil der Theologie mit der großen Diastase etwas verloren 
ging, was zu den Prärogativen der Lebensleistung Jesu zählte. Daß im Blick 
auf derartig spektakuläre Leistungen wie der Transplantationstechnik von 
•Wundern" gesprochen werden kann, hängt nicht zuletzt mit der von Sig- 

12 Dazu Cl. Bussmann, Befreiung durch Jesus? Die Christologie der lateinamerikanischen Be- 
freiungstheologie. München 1980, 27. 

13 F . Wiedmann, Martin Deutinger (1815-1864), in: Katholische Theologen Deutschlands im 
19. Jahrhundert II, München 1975, 265-292. 
14 V. Spangenberg, Herrlichkeit des Neuen Bundes. Zur Bestimmung des biblischen Begriffs 
der •Herrlichkeit" bei Hans Urs von Balthasar. Tübingen 1993, 4-23. 



Aufriß einer therapeutischen Theologie 205 

mund Freud in seinem Essay •Das Unbehagen in der Kultur" entwickelten 
These zusammen, daß sich die moderne Hochtechnik von der Seite des um 
Daseinserleichterung bemühten Menschen auf die des träumenden geschla- 
gen und sich auf die Realisierung dessen konzentriert habe, wovon die 
Menschheit seit Jahrtausenden träumte: von dem in den Atomreaktoren ge- 
bändigten •himmlischen Feuer", von der in der Mondlandung gelungenen 
Sternenreise und von dem in der Transplantationstechnik verwirklichten 
•kalten Herzen" (Hauff); denn in all diesen Fällen wurden Utopien realisiert, 
ähnlich der in den Wundern Jesu vorweggenommenen Utopie des Gottes- 
reiches15. 

Demgegenüber bezieht sich der ironische Unterton des Satzes auf die für 
beide Teile fatalen Rückwirkungen der Diastase, die, physiologisch ausge- 
drückt, zu einer jeweiligen •Verkrampfung" führten: der Theologie in Form 
einer sich aus dem nachwirkenden Aristotelismus erklärenden vergegen- 
ständlichenden Denkweise, die die Mysterien zu satzhaft umschriebenen 
Objekten des Glaubens gerinnen ließ. Aber auch der Medizin, die auf durch- 
aus vergleichbare Weise den Patienten zum •Fall" denaturieren mußte, um 
ihre diagnostischen und therapeutischen Instrumentarien erfolgreich auf ihn 
ansetzen zu können. So aber geriet der untersuchende und behandelnde Me- 
diziner in die Position des •verwundeten Arztes", der sich nach Paracelsus 
den Patienten •einbilden" und so in eine Leidensgemeinschaft mit ihm tre- 
ten muß, um ihn heilen zu können. In der Selbstdarstellung Jesu als •Arzt" 
entspricht dem der Selbsteinwand, den er in der Kontroverse mit den Syn- 
agogenbesuchern von Nazaret in den Appell faßt: •Arzt, heile dich selbst!" 
(Lk4,23)16. 

Wer dieser Verwundung auf den Grund geht, sieht den Arzt in einer kom- 
plizenhaften Konfrontation mit dem Tod, der ihm wie in dem Grimmschen 
Märchen •Gevatter Tod" durchaus Erfolge einräumt, die ihn in einem Rück- 
zugsgefecht mit dem Arzt erscheinen lassen, der sich dafür aber zu gegebe- 
ner Zeit auch zu rächen weiß. Eben dies ist die exakte Beschreibung der ge- 
genwärtigen Kampflage. Zwar gelang es der wissenschaftlichen Medizin 
nicht nur, die statistische Sterbemarke bis ins achte Lebensjahrzehnt hin- 
auszuschieben, sondern, erstaunlicher noch, fast alle akuten Krankheiten, 
darunter so verheerende wie Aussatz, Cholera und Tuberkulose fast voll- 
ständig zum Stillstand zu bringen. Indessen kam der aus der Lebenswelt ver- 
drängte Tod durch die Hintertür wieder in diese herein. Und dies zunächst 
in Form einer Krankheit, für die es nicht einmal einen Namen gab, so daß 

15 S. Freud, Das Unbehagen in der Kultur (1930), in: Kulturtheoretische Schriften. Frankfurt 
1974, 220 ff. 
16 Dazu U. Busse, Das Nazareth-Manifest Jesu. Eine Einführung in das lukanische Jesusbild 
nach Lk 4.16-30. Stuttgart 1977, 38 ff.' 



Eugen Biser 206 

sie bis zur Stunde mit dem Kunstwort Aids angesprochen werden muß. Un- 
gleich gravierender schlägt jedoch die Tatsache zu Buch, daß im selben Maß 
wie die akuten Krankheiten beseitigt wurden, die Zahl der chronisch Kran- 
ken, denen mit den Mitteln der Wissenschaft nicht zu helfen ist, in beäng- 
stigendem Umfang wuchs. Doch die chronisch Kranken sind nach Ein- 
schätzung der gegenwärtigen Leistungs-, Konsum- und Genußgesellschaft 
die lebendig Toten, da sie weder als Leistungsträger noch als Konsumenten 
in Betracht kommen und zudem durch ihr Leiden genußunfähig geworden 
sind. Tote sind sie, schlimmer noch, auch infolge ihrer Selbsteinschätzung. 
Denn ihnen fehlt mit der gesellschaftlichen Beanspruchung der elementare 
Anstoß zur Sinnfindung: das Gefühl, gebraucht zu werden und für andere 
unentbehrlich oder doch wenigstens bedeutsam zu sein. Sich selbst in der 
wachsenden Einsamkeit ihrer Krankheit überlassen zu sein, vernichtet den 
Rest ihres Selbstwertgefühls, so daß sie sich als überflüssig, wenn nicht gar 
als Belastung für andere vorkommen, als Menschen also, die besser gar 
nicht mehr da wären. 

Die Therapie 

Hier setzt die positive Bestimmung dessen ein, was eine therapeutische 
Theologie vermag: Sinn in der Wüste der vermeintlichen Sinnlosigkeit zu 
vermitteln. Auch für die Verdeutlichung dieser Aufgabe bietet sich - wie das 
Michelangelo-Fresko für die Verdeutlichung der schöpferischen Gottes- 
ideen - ein Kunstwerk an: das Kreuzigungsbild des Isenheimer Altars. Denn 
aus der auf den Gekreuzigten hinweisenden Geste des im blutroten Gewand 
seines Martyriums erscheinenden Täufers spricht eine Botschaft, die kaum 
sinnfälliger gemacht werden könnte und in ihrer einfachsten Fassung lautet: 
Leiden hat Sinn. Wenn der Sinnverlust, wie der Blick auf die Not des chro- 
nisch Kranken zeigte, letztlich von der Todesdrohung ausgeht, ist damit das 
Verhältnis des Christentums und seiner theologischen Interpretation zum 
Tod erfragt. Darauf aber lautet die Antwort: das Christentum ist die einzige 
Religion, die es in seiner Auferstehungsbotschaft mit dem Tod aufgenom- 
men hat. Dann aber liegt es nah, daß sich das Prinzip dieser Todüberwin- 
dung dort zeigen muß, wo die Sinnhaftigkeit des Leidens dem Fingerzeig 
des Isenheimer Altars zufolge aufscheint: am Kreuz. Wie die Todesdrohung 
in die Wüste der Sinnlosigkeit vorstößt, so leuchtet in dem im höchsten Sinn 
des Wortes angenommenen Kreuzestod Jesu der Inbegriff der Sinnfülle auf: 
die todüberwindende göttliche Liebe. Doch darüber liegt eine zweifache 
Hülle. Eine erste in Gestalt der bis in die neutestamentlichen Texte, jedoch 
nicht bis in die einschlägigen Äußerungen Jesu zurückzuverfolgende An- 



Aufriß einer therapeutischen Theologie 207 

sieht, daß er als Sühneopfer für die Sündenschuld der Welt sterben mußte. 
Denn die scheinbar alle Fragen ausräumende Plausibilität dieser Satisfakti- 
onsthese ist durch die Tatsache verschattet, daß sie eine Gottesvorstellung 
voraussetzt, die durch Jesus eindeutig überwunden worden war. In seiner 
zentralen Lebensleistung, die ihn als den größten Revolutionär der Religi- 
onsgeschichte, wenngleich im Sinn der sanftesten aller Revolutionen aus- 
weist, hatte er den Schatten des Zornes und der Strafgerechtigkeit ersatzlos 
aus dem Gottesbild der religiösen Traditionen mit Einschluß der seines 
eigenen Volkes getilgt und darin statt dessen das Antlitz des bedingungslos 
liebenden Vaters zum Vorschein gebracht. Und nicht nur dies! Durch die Op- 
fer- und Sühnelehre wurde der Tod Jesu funktionalisiert und einem wenn 
auch noch so hohen Zweck unterworfen. Dabei hatte sich aber gerade die 
Philosophie dieses Jahrhunderts unter dem Eindruck der ungeheuren Ernte, 
die der Tod in dieser blutigsten Epoche der bisherigen Menschheitsge- 
schichte eingefahren hat, zu der Erkenntnis erhoben, daß der Tod des Men- 
schen zweckfrei gedacht und behandelt werden müsse, weil sich in ihm 
definitiv klärt, was es mit dem Dasein des Sterbenden auf sich gehabt hatte, 
weil es also, anders ausgedrückt, im Tod um den Sinn des Menschseins 
geht17. 

Wenn aber diese Hülle vom Kreuze Jesu weggenommen wird, leuchtet in 
ihm spontan das auf, worin der Sinn seines in lückenloser Treue an Gott, 
seine Sendung und an die Menschen hingegebenen Lebens bestanden hat: 
Liebe. Deshalb ging, metaphorisch gesprochen, in der Nacht von Golgota 
eine unsichtbare Sonne auf: die Sonne der von Jesus gelebten und auf sei- 
nen Gott zurückweisenden Liebe. Wie auf die Frage nach der Identität des 
Menschen antwortet sie auch auf die nach dem Sinn seines Leidens, gerade 
auch auf den des chronisch Leidenden. 

Die zweite Hülle liegt auf den Augen derer, die diese aufleuchtende Ant- 
wort wahrnehmen sollten: auf den Augen der geängstigten Menschen. Denn 
die Angst ist der vorweggenommene, der täglich vorgefühlte Tod und darum 
wie dieser selbst, die Finsternis, die keinen Sinn erscheinen und erkennen 
läßt18. Da sie aber, wie Karl Jaspers schon vor Jahrzehnten sagte, zum 
Schicksal gerade des heutigen Menschen geworden ist, dessen Weg eine •so 
noch nie gewesene Lebensangst" verdunkelt, muß nach einer Instanz der 
Angstüberwindung Ausschau gehalten werden19. Auch dafür bietet sich im 
weiten Feld der Therapien keine so unmittelbar an wie das Christentum, das 

17 Dazu der Abschnitt •Bindet ihn los! Vom Sinn des Todes Jesu" in meiner Schrift: Glau- 
bensbewährung. Augsburg 1995, 9-28. 
18 Dazu der Abschnitt •Der tägliche Tod: Die Angst" in meiner Untersuchung: Der Mensch - 
das uneingelöste Versprechen. Entwurf einer Modalanthropologie. Düsseldorf 1995, 122-136. 
19 K. Jaspers, Die geistige Situation der Zeit (1931). Berlin 1971, 55. 



Eugen Biser 208 

sich im selben Sinn, wie es den Kampf mit dem Tod aufnimmt, als die große 
Religion der Angstüberwindung erweist. Auch das klingt angesichts der seit 
Jahrhunderten eingeübten Praxis aller christlichen Konfessionen, die un- 
geachtet aller Differenzen darin übereinkommen, daß der unbotmäßige 
Mensch mit der Peitsche der Sünden- und Höllenangst zur Akzeptanz ihres 
Heilsangebots getrieben werden müsse, wie ein Märchen. Zu den geheimen 
Hoffnungszeichen der Gegenwart gehört aber fraglos die Tatsache, daß die- 
ser Mechanismus - wie die Hinrichtungsmaschine in Kafkas Parabel •In der 
Strafkolonie" - in sich zusammenbricht, so daß mit der Suggestion von 
Ängsten nicht länger religiöse Pädagogik getrieben werden kann. Unauf- 
haltsam, so scheint es, setzt sich die mit der Lebensleistung Jesu gegebene 
Mitte des Christentums gegen alle Verstörungen durch, auch gegen die das 
Himmelslicht abblendende Wirkung der Angst. 

Wenn nun aber beide Hüllen entfernt werden, kann sich im Kreuz nur das 
zeigen, wofür Jesus mit dem Einsatz seiner ganzen Geistes- und Herzens- 
kraft gelebt hatte: bedingungslose Liebe. Dann ereignete sich in der Nacht 
von Golgota tatsächlich der Sonnenaufgang der alles durchglühenden gött- 
lichen Liebe. Sie sagt den Einsamen, daß sie aufgenommen und beheimatet, 
den Verzweifelnden, daß sie anerkannt und verstanden, den Suchenden, daß 
sie angekommen, den Geängstigten, daß sie geborgen sind. Weil sich aber 
Sinn dort einstellt, wo ein Mensch in Anspruch genommen und gebraucht 
wird, heißt das für die chronisch Kranken, daß sie nicht vergeblich leiden, 
weil Leiden Sinn hat. Denn Gott wird, wie der unter dem Namen Dionysius 
Areopagita verborgene große Denker der alten Christenheit sagt, mehr noch 
durch Leiden als durch Forschen erkannt: wird: non discens, sed patiens 
divina20. 

Die Praxis 

Wenn man die Widerstände bedenkt, auf die Jesus bei der Verkündigung sei- 
ner Liebesbotschaft stieß, die ihm nicht nur (nach Joh 6,66) den Massenab- 
fall, sondern letztlich sogar den Tod eintrug, wird die Frage nach der kon- 
kreten Vermittlung unabweislich. Sie wird sich, wie andere Aufgaben dieser 
Größenordnung, nur auf kooperativem Weg, also in einer Aktionsgemein- 
schaft von therapeutischer Theologie und medizinischer •Salutogenese" 
(Bock) bewerkstelligen lassen. Dabei wird sich die Theologie in Erinnerung 
an die Bitte des um das Leben seines Untergebenen besorgten Hauptmanns 
•Sprich nur ein Wort, dann wird mein Diener gesund" (Mt 8,8), in erster 

Pseudo-Dionysius Areopagita, Von dem göttlichen Namen, c. 2. 



Aufriß einer therapeutischen Theologie 209 

Linie auf die Wirkmacht des Wortes und der von der heutigen Linguistik 
weithin übergangenen Sprachqualitäten besinnen müssen. Denn durch die 
Engführung einer auf Entstehung und Realisierung des Informationstrans- 
fers konzentrierten Sprachanalyse, die auch durch die Einbeziehung der per- 
formativen Sprachleistungen (Austin) nicht zum Vollbegriff ihres Gegen- 
stands gelangte, geriet die Tatsache aus dem Blick, daß Worte verletzen und 
kränken, nicht weniger aber auch aufrichten und trösten können. Darauf 
müßte sich eine angewandte •Theotherapie" konzentrieren21. 

Im einzelnen ginge es dabei um die Nutzung des •überführenden" (elen- 
chischen) Redens, das den Patienten zum Bewußtsein seiner inneren Sper- 
ren und Blockaden zu bringen sucht; um die des teilnehmenden (partizipie- 
renden) Redens, das den Bann seiner Einsamkeit zu brechen sucht, um die 
des bestätigenden (aufrichtenden) Redens, das sein angegriffenes Selbst- 
wertgefühl zu festigen sucht und zumal um die des tröstenden Zuspruchs, 
der freilich nur auf der Basis echter Einfühlung und Teilnahme wirksam 
wird22. 

Dabei bedarf es vielfach medizinischer Unterstützung, weil sich gerade 
chronisch Kranke oft in einem solchen Stimmungstief befinden, daß ihnen 
mit •gutem Zureden" allein nicht zu helfen ist. Indessen verfügt die wis- 
senschaftliche Medizin über eine Vielzahl von medikamentösen, bewe- 
gungstherapeutischen, psychologischen und gruppendynamischen Mitteln, 
die erfolgreich zu dem Ziel eingesetzt werden können, die depressive Bar- 
riere zu durchbrechen. Da das Wort als naturales Medium zu gelten hat, ist 
überdies der Einsatz anderer Medien wie Bild und Ton - und hier besonders 
der schon im Fall von Davids Harfenspiel (1 Sam 16,23) zu therapeutischen 
Zwecken verwendeten Musik - in Betracht zu ziehen23. Über den Heilungs- 
erfolg entscheidet aber letztlich die Frage, ob es auf dem Weg dieser Mittel 
gelingt, in dem Kranken den Glauben an seine Genesung zu wecken. Denn 
es sind nicht so sehr die eingesetzten Mittel als vielmehr die durch den Glau- 
ben freigesetzten Energien, die Linderung oder gar Heilung bewirken. Die 
entscheidende Weichenstellung aber besteht darin, daß dem Kranken zur 
Annahme seines Schicksals und damit seiner selbst verholfen wird. Deshalb 
läßt sich das Programm der therapeutischen Theologie in den Satz zusam- 
menfassen: 

Leiden hat Sinn! 

21 J. L. Austin, Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words), Stuttgart 1972; da- 
zu L. Bejerholm und G. Hornig, Wort und Handlung. Untersuchungen zur analytischen Reli- 
gionsphilosophie. Gütersloh 1966; ferner meine Schrift •Menschsein und Sprache". Salzburg 
1989,67-83. 

22 Theologie als Therapie, 158-163. 
23 Näheres dazu in meinem Entwurf einer Medien-Therapie in: Politische Studien, 42 (1991) 
61-73. 




