
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Eine geistliche Abendkultur 

Wie Tage beschließen? Abende sind ganz entscheidende Zeiten. Sie sind (wie die 
Morgenstunden) Scharniere, in denen die Tür eines Tages hängt und sich dreht, in 
denen viel entschieden wird; nicht bloß über das Gelingen eines Tages, sondern über 
das ganze Leben. 

Was der Abend für uns Menschen bedeutet, zeigt sich am besten bei Kindern. 
Welches Zeremoniell veranstalten sie doch, wenn die Zeit gekommen ist, ins Bett 
zu gehen. Da gibt es nichts, was nicht wichtig, auch nichts, was einem anderen Mo- 
ment des Tages ähnlich ist. Der Übergang in die Nacht hat etwas Besonderes an 
sich, verlangt deshalb eine eigene Gestaltung. Er muß verläßlich, geordnet, ja gera- 
dezu feierlich sein. In der regelmäßigen Abfolge von Zähneputzen, Anziehen des 
Pyjamas, Anhören der Gutenachtgeschichte, dem Gebet mit den Eltern bis zum Gu- 
tenachtkuß. Es kann nicht geschlafen werden, bevor der Stoffelefant seine richtige 
Ruheposition gefunden hat. Das ist alles wichtig, gehört zum Zeremoniell. 

1. Etwas Zeit vor dem Einschlafen 

Warum eigentlich? Offensichtlich ist der letzte Tagesabschnitt mehr als nur ein 
Ende oder ein Abschluß. Es wird nicht einfach der Laden zugemacht, sozusagen der 
Geschäftsschluß angesagt. So als ob nachher nichts Eigentliches mehr da wäre, das 
sich lohnen würde oder die Menschen beschäftigen könnte. Der Drang, die Dinge 
zurechtzulegen, das umständliche Ordnungmachen, das wie gesagt bei Kindern, 
aber auch bei älteren Menschen auffallend ist, weisen darauf hin, daß sich in der 
Seele besondere Vorgänge abspielen. Die Nacht, auf die man zugeht, bringt eine 
Verunsicherung; sie macht Angst, zwingt dazu, die Dinge, die wir tagsüber geord- 
net und kontrolliert haben, loszulassen. Wir werden genötigt, ja gezwungen, viel 
Vertrautes aus der Hand zu geben, die geführte Regie darüber, was am Tag zu ge- 
schehen hat, abzugeben. 

Das alles macht Angst. In der Unsicherheit der anbrechenden Nacht wird die 
Seele schutzlos; sie wird angreifbar, auch ausgeliefert an Strömungen und Mächte, 
die sie nicht kennt, an Bilder und Phantasmen, die aus tiefen Abgründen des Unter- 
bewußten aufsteigen, an Vorstellungen und Träume, in denen verdrängte Realitäten 
sich zu Wort melden. - Deshalb wohl dieses Bedürfnis nach Ordnung, von der man 
erhofft, sie würde die Nacht hindurch halten und den erhofften Schutz bieten. 

Schon von diesen Überlegungen her liegt es nahe, die Abendzeit in besonderer 
Weise zu gestalten. Eine geistliche Kultur des Abends! Worin könnte sie bestehen? 



Einübung und Weisung 211 

- Vorerst wohl einfach darin, daß eine Zeitspanne vorgesehen wird, die das Ende 
einer beruflichen oder gesellschaftlichen Tätigkeit vom Moment des Ins-Bett-Ge- 
hens trennt. Der Tag soll nicht einfach auslaufen und sich so unmerklich ausfädeln. 
Nach dem Druck auf den Fernsehknopf oder dem Zurückstellen des Bierglases 
sollte es eine Zeit geben, wo der Tag nochmals bedacht werden kann. 

Wir können den Zwängen des Abends gewiß nicht völlig entfliehen, sind nicht 
durchgehend Herr der Verhältnisse, weder der äußeren noch der inneren. Gerade 
Momente der Ermüdung, in denen oft wenig gestalterische Kräfte übrig bleiben, las- 
sen uns die Grenzen eigener Verfügung deutlich und sehr oft auch schmerzlich 
spüren. Wir sind in solchen Augenblicken mitunter sehr wehrlos an uns selber aus- 
geliefert. - Aber es gilt auch hier: Gute Gewohnheiten, gerade wo sie eine struktu- 
relle Form finden, helfen uns mit der Zeit, das zu tun, was wir möchten; sie entla- 
sten die Freiheit, nehmen uns den Druck des je neuen Sich-entscheiden-Müssens. 
Was uns an Verhalten vertraut ist, was geläufig und selbstverständlich geworden ist, 
das trägt, auch in kraftlosen Momenten. Es mag uns zu Beginn nur wie ein dünner 
Faden vorkommen, mit der Zeit werden Gewohnheiten zu starken Seilen, die uns 
halten. Auch innerhalb der Grenzen, die unserer abendlichen Gestaltung gesetzt 
sind, gibt es die Möglichkeit, solche guten Gewohnheiten einzuüben. Wir können 
der abendlichen Trägheit auch einen Halt bieten, und bestünde dies nur darin, daß 
wir die letzte Viertelstunde des Tages als heilig und unantastbar für uns erklären. Es 
mag vorerst dahingestellt sein, wie die inhaltliche Füllung dieser letzten Zeit aus- 
sieht, was da das Beste und Gegebene ist: ein Gespräch zwischen Partnern, eine Ta- 
gebuchnotiz, ein Gebet. Wichtig ist, diesen Zwischenraum sicherzustellen; daß wir 
mit der Arbeit aufhören, bevor wir aus Müdigkeit nicht mehr können oder bei ihr 
einschlafen. Auch da, wo es bei einer Sitzung oder bei einem Fest spät geworden 
ist, ist es nie so spät, daß nicht noch einige Minuten übrigblieben, um sich an den 
vergangenen Tag zu erinnern. Die Seele sollte einfach noch einmal aufatmen kön- 
nen, bevor sie in die Nacht fällt. 

2. Abends im Gespräch mit sich selbst 

Was soll denn nun in diesen letzten Minuten des Tages geschehen? Vorerst soll ein- 
fach das Tagewerk aus der Hand gelegt werden. Es ist hilfreich, äußeren Abstand 
zu schaffen, vielleicht, wenn es die äußeren Verhältnisse erlauben, nochmals durch- 
zulüften, einen Spaziergang zu unternehmen. Wer es sich zur Übung gemacht hat, 
weiß, wie wohltuend es ist, zu den Geschehnissen des Tagen in Distanz zu treten, 
einen Schritt zurückzugehen, um das richtige Augenmaß zu finden. Betrachten wir 
die Ereignisse aus einem gegebenen Abstand, enthüllt sich manches, was uns im 
Moment geärgert hat, als zweitrangig, als Bagatelle, die nicht der Rede wert ist. 
Vielleicht gelingt es uns sogar hin und wieder, über Ärger und eigene Ungeschick- 
lichkeiten gelassen den Kopf zu schütteln oder gar über uns selbst zu lachen. 

Auf jeden Fall tun wir da, wo wir uns auf ein abendliches Gespräch mit uns sel- 
ber einlassen, uns selber etwas Gutes. Die Versöhnung mit den Gefühlen und Ge- 



Einübung und Weisung 212 

danken wirkt sich nicht bloß auf die Qualität des Schlafes aus, sondern auch allge- 
mein auf die Gesundheit. Eine abendliche Flurbereinigung schafft Distanz und gibt 
Raum, sie läßt atmen, stärkt die Seele und den Leib. Wo wir sie mit gewisser Re- 
gelmäßigkeit betreiben, da hilft sie ohne Zweifel, uns mit uns selber zu versöhnen 
und schädigende Einflüsse zu bannen. 

Ein Vorbild solch abendlicher Selbstbefragung kann Seneca sein. Ein römischer 
Philosoph, der seine Tagesrechenschaft mit viel Akribie und nicht ohne Humor übte. 
Er hält Rückschau, um immer wieder das richtige Augenmaß zu gewinnen, mahnt 
sich selbst im Widerspruch der Gefühle zur Ruhe, ruft sich so immer wieder zur ge- 
forderten Sachlichkeit. 

•Gibt es denn etwas Schöneres als die Gewohnheit, seinen ganzen Tag so durch 
und durch zu prüfen? Wie ruhig ist der Schlaf, wie tief und frei, der auf die Selbst- 
musterung folgt! Täglich verantworte ich mich vor meinem Richterstuhl. Wenn fort- 
getragen ist das Licht und meine Frau verstummt, die meine Sitte kennt, durchstö- 
bere ich meinen ganzen Tag und nehme meine Taten und Worte wieder vor, gar 
nichts verhehle ich, nichts übergehe ich. Warum denn sollt' ich mich auch fürchten 
wegen irgendeiner von meinen Verfehlungen, da ich doch sagen kann: Sieh, daß du 
das nicht wieder tust! Für jetzt verzeih' ich dir. In jener Disputation hast du gereizt 
und aggressiv geredet: Laß künftig dich nicht mehr mit unwissenden Menschen ein; 
nicht lernen wollen sie, die niemals lernten. - Den hast du, weil du zürntest, mit 
mehr Freimut als recht war, ermahnt, ihn daher nicht gebessert, sondern nur geär- 
gert; beachte künftig nicht nur, ob es wahr ist, was du sagst, sondern ob der, zu dem 
du's sagst, Wahrheit vertragen kann. Beim Gastmahl haben dich Witzworte von ge- 
wissen Leuten und Anzüglichkeiten leicht gereizt; gedenke, Jedermannsgeselligkeit 
zu meiden; losgelassen ist die Ausgelassenheit, wenn sie getrunken haben, da nicht 
mal, wenn sie nüchtern sind, sie Scheu und Sitte kennen; weil du auf einem weni- 
ger honorigen Tischplatz saßest, hat Zorn dich angewandelt gegen deinen Wirt, den 
Kartenausträger, ja gegen den, der höher saß als du: Unsinniger, was macht es, wel- 
chen Sofateil du drückst? Kannst ehrenhafter oder ehrloser du werden durch ein Kis- 
sen? Mit unfreundlichen Blicken sähest du einen Jemand an, weil er von deinem 
Schriftstellergenie schlecht redete; soll das Gesetz sein? ... Wirst du wohl, wenn du 
dich um die Gunst des Publikums bewirbst, dir auch sein Votum gleichmütig gefal- 
len lassen!"1 

Nicht immer wird es uns gelingen, im abendlichen Gespräch mit uns selber so 
gründlich aufzuräumen, wie es Seneca tat. Oft bleiben Verstimmungen, die einfach 
nicht so schnell zu beseitigen sind. Weder mit klugen Erklärungen, die wir uns zu- 
rechtlegen, noch mit energischem Zureden. Dies hängt einfach damit zusammen, 
daß eine solche Rückschau, wie wir sie am Abend anstellen, öfters über die Tages- 
aktualität hinausführt. Ganz automatisch schwingen da, wo wir Stille zulassen, 
grundlegende und längerfristige Themen hinein; das, woran man nagt, die Knack- 
punkte, die Schmerzen von unverheilten Wunden, Fragen, die ohne Antwort blei- 

1 Annaeus Seneca, de ira 111, 36, 4-37. Zit. in: ders., Philosophische Schriften, Bd. 1. Darm- 
stadt 1969, 299-301. - Dazu Paul Rabbow, Seelenführung. München 1954, vor allem 
180-188. 



Einübung und Weisung 213 

ben, zerbrochene Hoffnungen. Es ist kaum zu vermeiden, daß wir in solchen Stun- 
den mit den großen Themen des Lebens in Berührung kommen. Oft wird es so sein, 
daß das Gewicht von jenen Fragen, die sich durchziehen, die Aktualität des Tages 
verdrängen. 

3. Ein Blick für erfreuliche Kleinigkeiten 

Aber gehen wir über Seneca hinaus. Die abendliche Pause soll nicht nur dazu die- 
nen, mit den eigenen Gefühlen wieder ins Reine zu kommen, sondern soll zum Ge- 
bet werden. Wie kann das geschehen? 

Vorerst geht es wohl darum, uns und dem vergangenen Tag viel Raum zu lassen. 
Mag sich Ärger angestaut haben, mögen in der Tiefe der Seele viel Leere und Un- 
zufriedenheit vorhanden sein, wir sollen es vorerst einmal so lassen. Die Fakten ei- 
nes vergangenen Tages, auch wenn sie wenig Anlaß zu Zufriedenheit oder gar Stolz 
geben, müssen nicht gleich besprochen, kritisiert und beurteilt werden. Sie sollen 
vorerst einmal da sein dürfen, so wie sie sind, in ihrer Buntheit, in ihrer Rätselhaf- 
tigkeit. Sie müssen nicht schon nach gut und schlecht qualifiziert und gesondert 
werden. Nur so, in einem vorurteilslosen Bestehenkönnen, werden wir sie mit Herz 
und Verstand richtig begreifen. 

Wir spielen den Kurzfilm des vergangenen Tages mit seinen Erlebnissen 
nochmals durch. Sozusagen im Zeitlupentempo, in seinen verschiedenen Sequen- 
zen, angefangen beim Frühstück, dann der Arbeit, der Kaffeepause, dem unerwar- 
teten Besuch. Dies alles, ohne schnell mit Bewertungen dazwischenzufahren; aber 
auch ohne die Absicht, in dieser Revue der Fakten vollständig sein zu wollen. 

Erst in einem zweiten Schritt geht es um Unterscheidungen, um ein klareres Er- 
fassen, was denn von einem vergangenen Tag wichtig und was nebensächlich ist, was 
gut und was schlecht war. Wo die vergangenen Dinge das Recht bekommen, da sein 
zu dürfen, da geben sie sich zu erkennen; da wird es auch leichter, die oft verborge- 
nen Kostbarkeiten, die ein Tag mit sich brachte, zu sehen, sie auch zu hüten und zu 
bergen. Vielleicht ist es hilfreich oder sogar nötig, unser Augenmerk ausdrücklich 
auf diese erfreulichen Kleinigkeiten zu richten. Manchmal liegt das, was uns Freude 
machen und Trost geben kann, im Staub verschüttet. Es zu finden, braucht eine be- 
sondere Anstrengung. Zu sehr tendieren wir von Natur aus dahin, bei den negativen 
und ärgerlichen Dingen hängenzubleiben. Es braucht wahrscheinlich eine bewußte 
Ausrichtung des Herzens; der Sinn muß geweckt werden, damit das, was Gott uns 
zur Freude bestimmt hat, nicht unbeachtet bleibt. Wie es jener orientalische Mönch 
tat, der es sich zur Auflage machte, den Tag nicht zu beschließen, ohne Gott für drei 
Dinge gelobt zu haben! - Spontan, so auf Anhieb, springen uns die drei Dinge nicht 
in die Augen. Beginnen wir sie jedoch zu suchen, finden wir sie. 

Übersetzen wir diese abendliche Übung des Dankens in das ausdrückliche Gebet, 
dann heißt es: Wir suchen nach konkreten Zeichen der Liebe Gottes, nach Spuren, 
auf denen er uns entgegengekommen ist, wo er uns gesucht hat. Sie sind uns das täg- 
liche Brot, das uns als Nahrung gegeben und verheißen ist. Für heute, für den nach- 



Einübung und Weisung 214 

sten Schritt. Sehr oft ist es verborgen und als solches kaum erkennbar. Selbst was 
uns ein Stein scheint, kann Brot sein, wenn wir glauben können, daß eine väterliche 
Hand es in die unsrige gelegt hat. 

4. Bevor es Nacht wird: den Stift in die Hand 

Zu den möglichen Weisen, einen Tag abzuschließen und ihn ein wenig zu ordnen, 
gehört auch die Anfertigung von Notizen, das Schreiben von Tagebüchern. - 

Tagebuch schreiben, so wissen es kundige Beobachter der literarischen Szene, ist 
keineswegs veraltet oder aus der Mode gekommen. Nach der Zahl der jüngsten Ver- 
öffentlichungen zu schließen, drängt sich eher der gegenteilige Eindruck auf. Jour- 
nale, persönliche Berichte, biographische Aufzeichnungen erscheinen en masse. 
•Vielleicht", so prophezeit Musil, •wird man eines Tages nur noch Tagebücher 
schreiben, weil man alles andere unerträglich findet." 

Was das Interesse am Tagebuch so lebendig hält? Menschliche Neugierde? - Ge- 
wiß! Ein Vorwitz, der sich Einblick ins Persönliche erhofft; vielleicht auch ein 
bißchen Lust an der Indiskretion. Neben solchen Reizen, die Menschen zu Tage- 
büchern greifen lassen, mag durchaus eine authentische Suche nach wahrem Leben 
mitspielen. Man hält Ausschau nach Zeugnissen, möchte sehen, wie es in der Werk- 
statt eines Schriftstellers aussieht, will das Innenleben eines gläubigen Menschen 
kennenlernen. Welches ist sein Weg, welches sind seine heimlichen Kämpfe und 
Niederlagen, welches seine Siege? Wo liegen die Ursprünge eines Wagnisses, wo 
hat es mit dem Glauben angefangen? Man sucht nach der •fragmentarischen Schrift 
des Herzens". 

Dies von der Seite des Lesers! Aber nun zum Schreibenden, zu uns, die wir am 
Abend oder auch bei sonstigen stillen Augenblicken den Stift in die Hand nehmen. 
Was kann uns bewegen, hin und wieder, etwa in Zeiten dichten Erlebens oder auch 
größerer Entscheidungen, ein Tagebuch zu führen? Worin liegt der Wert von gele- 
gentlichen oder kontinuierlichen Aufzeichnungen? - Lassen wir dazu jemanden zu 
Wort kommen, der es wissen muß, jemanden, der diese Übung täglicher Aufzeich- 
nungen über Jahre hinweg betrieb, hartnäckig und treu, ja bis zum Exzeß: Thomas 
Mann. 

Im Februar 1934 bemerkte er: •Diese Tagebuchaufzeichnungen, wieder aufge- 
nommen in Arosa, in Tagen der Krankheit durch seelische Erregung und durch den 
Verlust der gewohnten Lebensbasis, waren mir ein Trost und eine Hilfe seither, und 
gewiß werde ich sie fortführen. Ich liebe, den fliegenden Tag nach seinem sinnli- 
chen und andeutungsweise auch nach seinem geistigen Leben und Inhalt festzuhal- 
ten, weniger zur Erinnerung und zum Wiederlesen als im Sinne der Rechenschaft, 
Rekapitulation, Bewußthaltung und bindenden Überwachung."2 

Dieser Wille dazu, täglich innere und äußere Ereignisse festzuhalten, diente bei 
Thomas Mann dem Zwecke, den geistigen Stand seines Lebens zu sichern und darin 

2 Thomas Mann, Tagebücher 1933-1934. Frankfurt 1977, 319. 



Einübung und Weisung 215 

nichts den wechselnden Zufällen zu überlassen. Nichts von dem, was geschieht, soll 
verlorengehen. Das Tagebuch bezweckte, die Fluktuationen des Lebens zu überwa- 
chen, wie auch sich selber ehrlich und unverstellt zu begegnen. Es war Rechenschaft 
und Spiegelung. Alles gehörte da hinein und wurde festgehalten: Größtes wie die 
Entgegennahme des Nobelpreises, aber auch Banalstes wie der Gang zum Friseur 
oder das Essen eines Apfels. Nur um zwei Extreme zu nennen. Nichts durfte und 
mußte ausgeklammert sein, weder Beschämendes noch Erhebendes. Es gab keine 
Gefühle, die tabuisiert waren, nicht der eigene Ehrgeiz noch die Scham, nicht die 
Ruhmsucht noch heimliche Reue.3 

Von diesem Kronzeugen für Tagebücher zurück zu uns. Nicht für alle sind tägli- 
che Notizen möglich, nicht alle verfügen über so viel freien Raum und auch über so 
viel Zeit. Ebenfalls gilt nicht für jeden, daß er seine Identität nur im Schreiben fin- 
den kann. Aber es bleibt wahr, daß im schreibenden Festhalten das Erleben eines 
vergangenen Tages sich gut ordnet, Profil gewinnt, unter Umständen dadurch er- 
träglicher wird. Im Schreiben, seien es Journale oder auch persönliche Briefe, ver- 
gewissern wir uns dessen, was in und um uns vorgeht. Die Gefühle und Gedanken 
werden gewichtet, auch ein wenig gebannt. Was wir schriftlich festhalten, seien es 
einzelne Erfahrungen oder auch einige Kerngedanken, erfährt eine psychologische 
Verstärkung. Die Inhalte befestigen sich in unserem Innern, prägen sich leichter, 
aber auch tiefer ein. •Blasse Tinte ist stärker als das beste Gedächtnis" (China). 

Das Schreiben eines Tagebuches, das ganz selbstverständlich auch religiöse In- 
halte mitberücksichtigt, ist ein bewährtes Mittel, um im eigenen Glauben und Beten 
voranzukommen. Vor allem im Blick auf die anzustrebende Treue gegenüber dem, 
was Gott uns schenkt. Wenn wir uns auf Geschriebenes stützen können, fällt es 
sichtlich leichter, innere Entwicklungen in unserer Gebetsgeschichte wahrzuneh- 
men und festzustellen. Das Nachlesen von gemachten Notizen hilft, den roten Fa- 
den, der die verschiedensten Erfahrungen zusammenhält, zu erkennen und auch auf- 
zunehmen. Rhythmen, die das Streben nach Gott begünstigen und intensivieren, 
werden in der Kontinuität der Aufzeichnungen leichter erkannt. Aber auch ihr Ge- 
genteil: Verhaltensmuster etwa, die uns im Glauben und Beten schädigen oder gar 
zerstören, überhaupt Gefahren, in die wir stürzen können, wie auch die typischen 
Fallen des eigenen Charakters. All das kann mit Hilfe schriftlicher Notizen leichter 
erkannt, aber auch bearbeitet werden. - Nicht umsonst wird für das Schreiben von 
Tagebüchern, gerade geistlichen, der Vergleich mit dem Spiegel herangezogen. Wer 
aufhört, sich Notizen zu machen, gleicht einem Menschen, der aufhört, in den Spie- 
gel zu schauen. Oder für den Fall des geistlichen Tagebuches trifft das Wort aus dem 
Jakobusbrief: •Wer also das Wort nur hört, aber nicht danach handelt, ist wie ein 
Mensch, der sein eigenes Gesicht im Spiegel betrachtet. Er betrachtet es, geht weg 
und schon hat er vergessen, wie er aussieht" (Jak 1,23-24). 

3 Es bleibt der Literaturkritik überlassen, zu beurteilen, welche tiefen Kräfte Thomas Mann un- 
bewußt zu solcher Stetigkeit in den Aufzeichnungen motivierten. Jedenfalls kennt die Ge- 
schichte der Literatur kaum ein anderes Dokument, das in der brutalen Ehrlichkeit den Tage- 
büchern von Thomas Mann nahekommt. Dazu Klaus Happrecht, Thomas Mann. Reinbek 
1995, 752 ff. 



Einübung und Weisung 216 

5. Wie heilsam, sich zu erinnern 

Worum es schließlich geht im Bemühen, Tage gut zu beschließen? Einfach darum, 
nicht zu vergessen, was Gott uns Gutes getan hat (vgl. Ps 103,2). In der Tat: •Es ist 
für uns Menschen notwendiger, erinnert als belehrt zu werden" (Samuel Johnson). 
Und zwar nicht zuerst im pädagogischen Sinne, etwa wie ein Lehrer, der nicht 
darum herumkommt, öfters gesagte Dinge zu wiederholen und Bekanntes wachzu- 
rufen. So wie ein Reiter sein Pferd immer wieder an dieselbe Hürde zurückbringt, 
die es verweigert. Nicht jede Erinnerung hat den Zweck, erzieherische Ziele aufzu- 
wärmen oder Programme des Lernens neu festzumachen. Es gibt nicht allein das 
Zurückgehen zu dem, was man sich vorgenommen hat und was immer noch der Ver- 
wirklichung harrt; man erinnert sich auch mit Recht an die Dinge, die geschehen 
sind, die zum festen Bestand unserer Biographie gehören. Wie stärkend ist es doch, 
Dinge, die unser Leben einst gefüllt, erwärmt und entzückt haben, bei sich zu be- 
halten: den Zauber eines Anfangs, die ungeteilte Begeisterung für eine Sache, die 
erste Liebe. All diese großen Momente, die guten Erfahrungen in Familie und 
Freundschaft. Wir leben von diesen Quellen her, nähren uns zu einem Gutteil von 
Erinnerungen. Sie helfen uns, gelegentliche Verunsicherungen auszugleichen, sind 
oft wie Balancierstäbe, die uns in schwierigen Situationen im Gleichgewicht halten 
können. 

Nicht jeder Gang in frühere Zeiten ist schon schlechte Nostalgie. Die Vergan- 
genheit kann durchaus auch der Nährboden sein, aus dem man die Kraft für die Ge- 
genwart bezieht. 

Den vergangenen Tag ordnen. Für Kostbares danken, über dem Dunkel, das ein 
Tag brachte, die Sonne nicht untergehen lassen, ohne sich zu versöhnen. Warum all 
dies? Deshalb, weil das Ordnen eines Tages die Seele entlastet, ihr Gelassenheit und 
Freiheit schenkt. Deshalb ist es wichtig, daß das letzte Wort eines Tages ein Gebet, 
und nicht ein Fluch ist. Nur so, in der Versöhnung und der Ausrichtung auf Gott, 
kann der Abend auch eine kleine festliche Note gewinnen, kann selber zur Feier 
werden, wie das deutsche Wort den Zusammenhang sinnvoll festhält: Feierabend. 

6. Gute Erfahrungen 

Für Momente der Erschöpfung 

In Zeiten abendlicher Müdigkeit, da es der Geist nicht mehr schafft, sich zu kon- 
zentrieren oder ein Gebet zu sprechen, sind äußere Stützen hilfreich. Gerade hier 
zeigt es sich, daß wir in unserem geistigen und geistlichen Leben nicht nur von in- 
nen nach außen leben, sondern auch von außen nach innen. Wir brauchen Rituale, 
Gewohnheiten, Trampelpfade, auf denen wir, auch noch in Zuständen der Erschöp- 
fung, zu uns und auch zu Gott finden. Es kann dies der abendliche Spaziergang mit 
dem Hund sein; der Text eines Lieblingsgebets, den wir in der Nähe des Bettes be- 
festigt haben; oder ein frommes Bild, an dem wir nicht vorbei kommen, ohne es an- 



Einübung und Weisung 217 

zuschauen; oder der Rosenkranz in Griffnähe. Alle diese handlichen Hilfen erleich- 
tern es, den Tag, auch in Zuständen der Müdigkeit, nicht ohne Gebet zu schließen. 

Für die Verschiedenheit der Temperamente 

Es mag sein, daß die empfohlene Abendbesinnung nicht einfach in gleicher Weise für 
alle gilt. Temperamente, die dazu neigen, sich sehr mit sich selber zu beschäftigen, 
könnten dadurch abendliche Konzentration auf Details in Unruhe und Angst geraten. 
Sorgen, die ohnehin schwer lasten, schmerzliche Punkte, über die man nicht hinweg- 
kommt, könnten so zur Abendstunde unnötig aufgewühlt werden. Vielleicht ist in sol- 
chen Fällen eine summarische Bitte um Schutz und Fürsorge, ein Bemühen um inne- 
res Loslassen nützlicher und angebrachter als eine detaillierte Selbstbefragung. 

Für Menschen jedoch, die mehr mit den Problemen der Extrovertiertheit zu 
kämpfen haben, ist wohl der Weg ins Detail nützlicher und förderlicher. Alles Ge- 
schehen auf globale Weise auf sich beruhen lassen, hilft nicht weiter. Wie überhaupt 
Allgemeinheiten im geistlichen Leben wenig fruchten. Vielfach sind sie Ausflüchte 
bzw. Angst vor Verbindlichkeit. Erst in der Wahrnehmung der Einzelheit wird es 
deutlich, wie es um uns und unseren Glauben bestellt ist. In den kleinen Aufmerk- 
samkeiten, für die ich dankbar bin, einer Liebestat, die verborgen blieb, dem Wort, 
das ich bei einem Streit brauchte: Hier kommt zum Vorschein, wo Gottes heilendes 
Handeln am Werke ist, wo Gnade und Sünde liegen. 

Für die Öffnung der Sinne 

Für die abendliche Besinnung auf einen vergangenen Tag kann es zudem hilfreich 
sein, auch unsere fünf Sinne aufzurufen. Sie helfen, gerade auf die Einzelheiten ei- 
nes Tages achtzugeben. Unsere Sinne sind sehr oft abgestumpft, gleichsam nach in- 
nen gestülpt. Wie oft gehen wir an den Dingen, gerade den nächstliegenden vorbei, 
ohne sie wirklich zu sehen und bei ihnen Halt zu machen. Deshalb ist es gut, diese 
unsere Sinne zu öffnen, sie in Aktion zu setzen. Wir können versuchen, vergange- 
nen Dingen eines Tages auch noch sinnlich nachzuspüren. Wie schön und hilfreich 
ist es, die frische Luft nochmals zu spüren, die in ein stickiges Zugabteil gedrungen 
ist; das Gesicht eines Kindes nochmals zu sehen, das mich so spontan angelächelt 
hat. Einfach wieder ganz Aug und Ohr werden. - Vielleicht gilt das klassische Er- 
kenntnisgesetz, daß nämlich nichts im Geiste erkannt werden kann, bevor es nicht 
vorher in den Sinnen gewesen ist, auch für das Gebet. Vielleicht kommt vieles erst 
richtig ins Gebet hinein, wenn es zuerst in den Sinnen erkannt wurde. - Eine Kon- 
kretion des Satzes, daß das Gebet bei mir beginnen soll.4 Hans Schaller, Rom 

4 Vorabdruck aus dem neuen Buch des Verfassers: Wenn ich beten könnte. Mainz: Grünewald 
Juni 1997 (Topos-Taschenbuch 270). 




