
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Die Zweite Phöbe 
Zur Frage von Frauenämtern in der Katholischen Kirche1 

1. Kontinuität und Diskontinuität: der weite Weg von den biblischen •Ämtern" zu 
heutigen Frauenämtern in der Kirche 

Auf einer Jerusalemer Grabinschrift aus dem 4. Jh. heißt es: 

•Sophia, he diakonos, he deutera Phoibe"2 

also ganz wörtlich übersetzt: 
• Sophia, die Diakon, die zweite Phöbe ". 

Vermutlich rekurriert die Grabinschrift wie viele jüngere ostkirchliche Ordinations- 
gebete für Diakoninnen3 auf die •diakonos" Phöbe, die das Postskript des Römer- 
briefes erwähnt. Was die Funktionen jener Frau genau waren, die Paulus in Rom 
16,1 f als •diakonos" der Kirche in Kenchreä und •prostatis" seiner selbst und vie- 
ler anderer bezeichnet, ist nicht mit Sicherheit zu rekonstruieren4. Die Erwähnung 
im Römerbrief enthält keine detaillierte Beschreibung ihres Engagements in der 
Jesusbewegung. Sie ist eine Empfehlung an die römische Gemeinde, die angehalten 

1 Nachfolgender Beitrag geht auf ein Referat im Rahmen eines Studientages des Katholischen 
Akademikerverbandes der ED Wien im Oktober 1996 zurück, der unter dem Motto •Ich emp- 
fehle euch unsere Diakonin Phöbe ..." stand. 
2 Zit. nach G.H.R. Horsley, New Documents Illustrating Early Christianity. Bd. 4. A Review 
of the Greek Inscriptions and Papyri Published in 1979. North Ryde 1987, Nr. 122, 239; siehe 
zuletzt auch: U.E. Eisen, Amtsträgerinnen im frühen Christentum. Epigraphische und literari- 
sche Studien (FKDG Bd. 61). Göttingen 1996, 154 ff. 
3 Vgl. das im Codex Barberini gr. 336 (879, Jh.) überlieferte zweite Ordinationsgebet nach 
dem byzantinischen Ritus: Text in deutscher Übers, zuletzt bei A.-A. Thiermeyer, Der Diako- 
nat der Frau. Liturgiegeschichtliche Kontexte und Folgerungen, in: ThQ 173 (1993) 226-236; 
hier: 232; wiederabgedruckt in: W. Gross (Hg.), Frauenordination. Stand der Diskussion in 
der Katholischen Kirche. München 1996, 53-63; hier: 59, aber auch die armenisch-georgische 
Euchologienüberlieferung: Text in französischer Übers, bei A.-G. Martimort, Les diaconesses. 
Essai historique (BEL.S Bd. 24). Rom 1982, 181. Ein syrisches Beispiel wurde schließlich vor 
einigen Jahren von Orioli in italienischer Übers, zugänglich gemacht: G. Orioli, // testo 
dell'ordinazione delle diaconesse nella chiesa di Antiochia dei Siri, in: Apoll. 62 (1989) 
633-640; hier: 639. 
4 Vgl. zuletzt M. Ernst, Die Funktionen der Phöbe (Rom 16,1 f) in der Gemeinde von 
Kenchreai, in: PzB 1 (1992) 135-147 sowie das Resümee von S. Bucher-Gillmayr/M. Ha- 
sitschka/K. Huber/Ch. Koch, Frauen tragen Verantwortung. Biblische Aspekte zum Thema, in: 
ThPQ 143 (1955) 170-185; des weiteren B.J.D.G. Dunn, World Biblical Commentary Bd. 
38B. Dallas 1988. 



Aus dem Leben der Kirche 219 

wird, Phöbe •im Herrn auf eine der Heiligen würdige Weise aufzunehmen und ihr 
in jeder Sache, für die sie euch braucht, beizustehen". Allerdings erhellt der Begriff 
•prostatis" ein klein wenig das Profil der Phöbe: er läßt jedenfalls auf große Wert- 
schätzung seitens des Paulus schließen, wahrscheinlich sogar auf ein soziales Ab- 
hängigkeitsverhältnis. •Prostatis" kann man nicht nur allgemein mit Beistand, Hel- 
ferin übersetzen, sondern auch als Vorsteherin (eines Vereines) oder Konsulin (i. S. 
von wirtschaftlicher und rechtlicher Vertreterin von Nichtbürgern). Vor allem aber 
wurde in Regionen mit starkem römischem Einfluß, wozu die korinthische Hafen- 
stadt Kenchreä sicher zählt, •prostatis" als griechisches Äquivalent für •patrona" 
verwendet5. Diese Konnotation von •prostatis" als Rechtsterminus wird durch die 
üblichen deutschen Übersetzungen, die in eine Verbalkonstruktion umformen, ver- 
schleiert6. Es spricht viel dafür, daß Phöbe •patrona" im eigentlichen Sinn gewesen 
ist, eine gesellschaftlich hochstehende Frau, der sich Paulus gemeinsam mit ande- 
ren Christen als Klient verpflichtet wußte. Duktus von Rom 16,1 f scheint es, die 
römische Gemeinde anläßlich eines bevorstehenden Romaufenthalts der Phöbe, des- 
sen Zweck wir nicht kennen, in dieses Klientelverhältnis einzubinden. 

Im übrigen läßt der Passus auf eine bedeutende Stellung der Phöbe in der in Ken- 
chreä konstituierten Gemeinde schließen, was auch immer im zeitgenössischen Kon- 
text der Begriff •diakonos" genau bedeutet haben mag. Allem Anschein nach war er 
bereits als Funktionstitel geprägt, vielleicht in Anlehnung an Funktionäre hellenisti- 
scher Vereine. Über ersteres besteht jedenfalls kaum eine Diskussion, sofern er, wie 
in Phil 1,1, in männlicher Form verwendet wird. Moderne Übersetzer zögern dage- 
gen bei der weiblichen Form häufig mit der technischen Bezeichnung •Diakon" und 
wählen lieber abschwächende Formulierungen: Dienerin der Gemeinde von Ken- 
chreä, die im Dienst der Gemeinde von Kenchreä steht, oder ähnliches. Dagegen 
wurde in den östlichen Kirchen die je zeitgenössische Ausgestaltung des Frauendia- 
konats immer wieder mit der diakonos Phöbe verknüpft, genauso wie es in Ost und 
West bis heute üblich ist, eine direkte Linie von den im Zweiten Testament bezeug- 
ten Diakonen, Presbytern und Episkopen hinauf zu jenen kirchlichen Ämtern glei- 
cher Bezeichnung zu ziehen, die in wechselnder Ausgestaltung vom 2. Jh. an bis in 
die Gegenwart geschichtswirksam geworden sind. So heißt es beispielsweise im 
byzantinischen Ordinationsformular: •Schenke dieser Deiner Dienerin, die sich Dir 
weihen und das Amt des Diakonates erfüllen will, die Gnade Deines Heiligen Gei- 
stes. Wie Du die Gnadengabe Deines Diakonates der Phöbe, die Du zum Werk Dei- 
nes liturgischen Dienstes berufen hast, geschenkt hast, gewähre ihr, o Gott, daß sie 
Deinen heiligen Kirchen makellos verbleibe".7 

Grundsätzlich hat bei biblischen Funktionsbezeichnungen sowohl die technische 
als auch die untechnische Übersetzungsvariante einiges für sich. Die technische 

5 Vgl. W.A. Meeks, Christentum und Stadtkultur. Die soziale Welt derpaulinischen Gemein- 
den. Gütersloh 1993, 169. 
6 So auch die Tendenz der Paraphrase von Vogt: •Phöbe hat als diakonos, in Ausübung dieser 
Funktion oder dieses Amtes, vielen Gastfreundschaft und Schutz gewährt". Vgl. HJ. Vogt, 
Bemerkungen zur frühen Amts- und Gemeindestruktur, in: ThQ 175 (1995) 192-198, hier: 193. 
7 Deutsche Übers, aus dem Euchologion Barberini nach Thiermeyer, 132 (= Thiermeyer, in: 
Gross, 59). 



Aus dem Leben der Kirche 220 

Übersetzung legt den Akzent auf die Kontinuität in der Entfaltung der kirchlichen 
Ämter: das biblische Schrifttum zeigt, daß es spezifische, hervorgehobene Dienste 
in einer gewissen Kontinuität zur jüdischen Synagogenorganisation (bzw. viel- 
leicht auch davon unabhängig, zum hellenistischen Vereinswesen) bereits in den 
ersten Anfängen von Gemeindebildungen der Jesusbewegung gegeben haben 
dürfte. Auch wenn Namensgleichheiten keine simple Identität suggerieren sollten, 
zeichnet sich eine gewisse Kontinuität zwischen diesen biblisch bezeugten •Äm- 
tern" und der Ausdifferenzierung der geschichtswirksam gewordenen Ämter der 
Großkirche ab8. 

Die untechnische Übersetzung legt den Akzent in die andere Richtung: sie zeigt an, 
daß die Ämter, wie sie sich vom 2. Jh. an verfestigt haben, nicht ohne weiteres ins 
1. Jh. rückprojiziert werden dürfen. Ein •episkopos" in einer paulinischen Gemeinde 
war noch kein monarchischer Bischof, wie ihn Ignatios v. Antiocheia propagiert und 
er sich im Laufe des 2. Jh. in der gesamten großkirchlichen Entwicklung grundsätz- 
lich als wesentliches Element der Kirchenverfassung etablieren kann, selbst wenn in 
der Praxis das Modell der einen Kirchengemeinde unter dem einen Bischof auch im 
4. Jh. noch nicht lückenlos durchgesetzt war. Ein •presbyteros" der Apostelgeschichte 
war erst recht noch nicht jenem Sakralisierungs- und Hierarchisierungsprozeß unter- 
legen, der in der Spätantike aus dem Presbyter den •Priester" machte, der in der Wei- 
hehierarchie zwischen Bischof und Diakon zu stehen kam, der im westlichen Mittel- 
alter immer mehr auf die Rolle des •Heilsspezialisten" festgelegt wurde und heute zu- 
sehends zum sakramentenverwaltenden Pastoralmanager mutiert. 

Genauso ist im Fall der Diakonin beides legitim: historisch-kritisch differenzie- 
rend den unterschiedlichen Entwicklungsstand kirchlicher Ämter zu betonen oder, 
wie das byzantinische Ordinationsformular und die eingangs zitierte Grabinschrift 
plastisch machen, der kirchlichen Tradition folgend, in einer spätantiken oder mit- 
telalterlichen Diakonin eine •neue Phöbe" zu sehen. Eines aber ist sicher unredlich: 
gleichzeitig bei Männern auf Kontinuität in der Amtsentwicklung zu pochen und bei 
Frauen das Gegenteil zu suggerieren. 

Die aktuell zügig vorangetriebene Erforschung kirchlicher Frauengeschichte läßt 
keinen Zweifel daran, daß heutige Frauen im kirchlichen Dienst in einem histori- 
schen Kontinuum stehen, das theologischem Traditionsbedürfnis genauso entge- 
genkommt wie es für die Identitätssuche der Betroffenen hilfreich sein kann. Daß 
man Frauen in der Vergangenheit nur in einem sehr beschränkten Umfang in die 
Weihehierarchie eingegliedert und insgesamt im Laufe der Geschichte vielfach aus 
der Gemeindepastoral ausgegrenzt hat, daß, abgesehen vom familiären Bereich, oft 
das Kloster der einzige von der männlichen Hierarchie tolerierte Raum weiblicher 
Seelsorgs- und religiöser Lehrtätigkeit war, ist nur die eine Seite der Medaille. 
Wenngleich von Mißtrauen und Verdrängungsstrategien begleitet, haben Seelsor- 

8 So im Blick auf das Frauendiakonat z. B. G. Lohfink, Weibliche Diakone im Neuen Testa- 
ment, in: G. Dautzenberg/H. Merklein/K. Müller (Hg.), Frauen im Urchristentum (QD Bd. 
95). Freiburg i. B. 1983, 320-338, und L. Schottroff, Dienerinnen der Heiligen. DerDiakonat 
der Frauen im Neuen Testament, in: G. K. Schäfer/T. Strohm (Hg.), Diakonie - biblische 
Grundlagen und Orientierungen. Heidelberg 1990, 222-242. 



Aus dem Leben der Kirche 221 

gerinnen und Lehrerinnen nichtsdestoweniger ihre eigene, bis zurück in die bibli- 
schen Zeugnisse zurückverfolgbare Geschichte. 

Allerdings wäre es gefährlich, aus einem, historische Kontingenzen ignorieren- 
den, Anknüpfen an Vergangenes ohne weiteres Modelle für heute und morgen ab- 
leiten zu wollen. Dies gilt besonders für die Frage des Frauendiakonats9. Der histo- 
rische Befund erlaubt allen immer wieder neu artikulierten Zweifeln zum Trotz zwar 
eine klare Antwort auf die heute so viel diskutierte grundsätzliche Amtsfähigkeit 
von Frauen im engeren Sinn des ordinierten Amtes. Für die konkrete Ausgestaltung 
eines möglicherweise wiederzubelebenden Frauendiakonats in der heutigen Zeit 
bietet er dagegen auf den ersten Blick wenig Hilfestellungen. Sieht man von zeit- 
genössischen Entwicklungen in der Anglikanischen, Armenisch-Apostolischen und 
Altkatholischen Kirche ab, erscheinen die kirchenoffiziell akzeptierten historischen 
Ausformungen des Frauendiakonats als Weiheamt fast durchgehend rückgekoppelt 
an die heute, wenn schon nicht in der Praxis, so doch zumindest im theoretischen 

9 Vgl. zuzüglich zur bereits zitierten Literatur insbesondere A. Kaisbach, Die altkirchliche 
Einrichtung der Diakonissen bis zu ihrem Erlöschen. Freiburg 1926 und R. Gryson, Le mini- 
stere desfemmes dans l'Eglise ancienne (RSSR.H Bd. 4). Gembloux 1972, sowie die kanoni- 
stisch orientierten Arbeiten von A. Ludwig, Weibliche Kleriker in der altchristlichen und früh- 
mittelalterlichen Kirche, in: ThPM 20 (1910) 548-557.609-617; 21 (1911) 141-149; K.H. 
Schäfer, Kanonissen und Diakonissen, in: RQ 24 (1910) 49-80; J. Funk, Klerikale Frauen?, 
in: ÖAKR 14 (1963) 271-290, und C. Jüttner, Die Diakonisse. Eine rechtsgeschichtliche Un- 
tersuchung über die Stellung und Aufgabe in den ersten Jahrhunderten des Christentums. Frei- 
burg i. B. 1982 (Diplomarbeit, maschinschriftlich; ich danke Prof. CG. Fürst sehr herzlich, 
der mich nicht nur auf diese Arbeit aufmerksam gemacht, sondern mir auch eine Kopie zur 
Verfügung gestellt hat). - Speziell zur byzantinischen Entwicklung grundlegend E. Theororou, 
He •cheirotonia", he •cheirothesia" ton diakonisson, in: Theologia 25 (1954) 430^169; 
576-601; 26 (1955) 57-76 (in der Folge auch zahlreiche kleinere Veröffentlichungen in west- 
lichen Sprachen) und C. Vagaggini, L'ordinazione delle diaconisse nella tradizione greca e 
bizantina, in: OCP 40 (1974) 145-189. - Aus orthodoxer Sicht siehe u.a.: K. Karidoyanes 
Fitz-Gerald, The Characteristics and Nature of the Order of the Deaconess, in: T. Hopko 
(Hg.), Women and the Priesthood. St. Vladimir, N.Y. 1983, 75-95 und E. Behr-Sigel, Le mi- 
nistere de lafemme dans l'Eglise. Paris 1987 (daneben auch viele kleinere Publiaktionen). - 
Für den syrischen Raum: W. Selb, Orientalisches Kirchenrecht Bd. 1: Die Geschichte des Kir- 
chenrechts bei den Nestorianern (von den Anfängen bis zur Mongolenzeit). Wien 1981, 139; 
Bd. 2: Die Geschichte des Kirchenrechts der Westsyrer. Wien 1989, 244 ff. - Für die arme- 
nische Kirche: M.-K. Arat, Die Diakonissen der armenischen Kirche in kanonistischer Sicht, 
in: HandAm (1987) 153-189 bzw. ergänzend dies., Die Weihe der Diakonin in der armenisch- 
apostolischen Kirche, in: T. Berger/A. Gerhards, Liturgie und Frauenfrage (PiLi Bd. 7). St. 
Ottilien 1990, 67-75). - Resümees aus jüngerer Zeit bieten neben Thiermeyer auch E. Dass- 
mann, Kirchliche Amter für Frauen in frühchristlicher Zeit, in: Pastoralblatt 41 (1989) 
258-264 (erweiterte Fassung unter dem Titel •Witwen und Diakonissen" in: ders., Ämter und 
Dienste in den frühchristlichen Gemeinden [Hereditas Bd. 8]. Bonn 1994, 142-156); D. An- 
sorge, Der Diakonat der Frau. Zum gegenwärtigen Forschungsstand, in: Berger/Gerhards, Li- 
turgie und Frauenfrage, 31-65. - Bereits Anfang der 70er Jahre hat Y. Congar im Blick auf die 
Wiederbelebungsdiskussion deutlich auf die Gefahr von Anachronismen hingewiesen: Y. 
Congar, Gutachten zum Diakonat der Frau, in: Synode 1973/7, 25. Vgl. auch das von A. Heinz 
in LJ 28 (1978) 129-135 zusammengefaßte Ergebnis der Studientagung der Arbeitsgemein- 
schaft der katholischen Liturgiker des deutschen Sprachraums 1978; M.B. v. Stritzky, Der 
Dienst der Frau in der Alten Kirche, a.a.O., 136-154, hier: 154. 



Aus dem Leben der Kirche 222 

Diskurs weitgehend überwundene Ideologie der Geschlechterhierarchie und die 
praktischen Bedürfnisse von auf Geschlechtertrennung hin konzipierten Gesell- 
schaften. Aus weltkirchlicher Perspektive wird man zwar nicht sagen können, daß 
binär organisierte Gesellschaften schlechterdings der Vergangenheit angehören und 
eine spezifische, von Frauen wahrgenommene, Frauenseelsorge wird auch im euro- 
amerikanischen Kontext immer häufiger als Desiderat gesehen. Die klassischen 
Aufgaben weiblicher Diakone, wie sie von normativen Quellen vom 3. Jh. an for- 
muliert werden - Taufassistenz, Hausbesuche bei Frauen, wo man aus Schicklich- 
keitsgründen keinen Mann schicken wollte oder konnte, und Mittlerfunktionen zum 
männlichen Klerus - sind aber jedenfalls in den post-aufgeklärten neuzeitlichen 
westlichen Industriegesellschaften wohl kaum vorrangige pastorale Bedürfnisse. 

Unsinnig wäre es auch, ungebrochene historische Kontinuität von der ersten 
Phöbe in Kenchreä im 1. Jh. über die zweite Phöbe in Jerusalem im 4. Jh. bis hin- 
auf zu den heutigen kirchlichen Frauenämtern postulieren zu wollen. Die heutige 
Situation stellt ein Novum dar, insofern auf der einen Seite erstmals in der euro- 
päischen Geschichte der männliche klerikale Nachwuchs einfach nicht mehr aus- 
reicht, um die pastorale Versorgung flächendeckend zu gewährleisten und ander- 
seits eine wachsende Zahl hochqualifizierter Theologinnen für den kirchlichen 
Dienst zur Verfügung steht. Brüche und Diskontinuitäten sind im Bereich kirchli- 
cher Frauenämter aber auch insgesamt noch um einiges stärker als bei der klassi- 
schen Ämtertrias Bischof-Presbyter-männlicher Diakon. Allerdings sollte der rote 
Faden, den wir bei dieser durch die Jh.e. hindurch zurückzuverfolgen gewohnt sind, 
nicht dazu verführen, die in verschiedenen historischen Kontexten sehr unter- 
schiedliche Ausgestaltung der Ämtertrias zu verwischen. Die vielen aktuellen Dis- 
kussionen um kirchliche Ämter würden sich vermutlich um einiges entkrampfen, 
wenn die historisch unzweifelhafte Wandelbarkeit etwas ernster genommen würde. 
Immerhin gab es in der Kirchengeschichte u. a. Phasen, wo die Diakone als Ver- 
mögensverwalter einflußreicher waren als die Priester; wo die Seelsorge weniger 
von Priestern als von (nichtordinierten) Mönchen (und in einem gewissen Ausmaß 
auch von Nonnen) wahrgenommen wurde; wo Äbte oder Bischöfe ohne Weihe die 
volle kirchliche Jurisdiktionsgewalt innehatten und sich nur für sakramentale Hand- 
lungen abhängige Weihbischöfe hielten. 

Das kirchliche Amt insgesamt, nicht nur Frauenämter, unterlagen immer dem ge- 
sellschaftlichen Wandel und tun das auch heute, unabhängig davon, ob dieser den 
Zeitgenossen besonders bewußt wird oder nicht. Die Erkenntnis historischer Kontin- 
genz des - auch in den Ostkirchen - im Laufe der Kirchengeschichte weitgehend ab- 
gestorbenen Frauenamtes stützt die im Bereich kirchlicher Ämter insgesamt nie zum 
Stillstand gekommene Notwendigkeit von Inkulturation und pragmatischer Adaptie- 
rung an die jeweiligen pastoralen Bedürfnisse. Pointiert hat kürzlich der Linzer Dog- 
matiker Josef Niewiadomski formuliert: •Die Fragen nach der Ausgestaltung dieses 
[= des kirchlichen] Amtes (7 Stufen, 3 Stufen oder auch mehr; die Zuordnung zu- 
einander: nur hierarchisch - oder auch synodal), aber auch jene nach den Trägern des 
Amtes (Männer, Frauen), sowohl hinsichtlich des Modus ihrer Auswahl (durch die 
Gemeinde selbst, durch das Los, durch eigene Entscheidung und die Vorbereitung 



Aus dem Leben der Kirche 223 

durch Studium, durch Erwählung seitens anderer Amtsträger), als auch hinsichtlich 
ihrer Lebensweise (zölibatär oder nicht, in Armut oder im bürgerlichen Durchschnitt, 
in Gemeinschaft oder einzeln), sind keine Fragen des dogmatischen Konsenses im 
strikten Sinne des Wortes; das heißt sie betreffen nicht die ganze Kirche (sowohl, was 
ihre Geschichte als auch ihre Gegenwart anbelangt). Oft wurden sie aus der ,Not' der 
jeweiligen Zeit schöpferisch gestellt und beantwortet".10 

2. Die aktuelle Situation in der lateinischen Kirche: 
Frauenämter als •Laienämter"" 

Mit dem allgemeinen Wandel heutiger Amtsstrukturen eng vernetzt ist das Faktum, 
daß die Problematik der heutigen Frauenämter zu einem guten Teil die Problematik 
von Laienämtern insgesamt ist. Im Zuge der Ausdifferenzierung des mehrstufigen 
Weiheamtes aus der Fülle von kirchlichen Ämtern im weiteren Sinn, wie sie das bi- 
blische Schrifttum bezeugt, gab es in der alten Kirche einen starken Trend dahin, 
alle, die einen kirchlichen Dienst auf Dauer ausübten, in einem liturgischen Ritus in 
die Weihehierarchie einzubinden, nicht nur Bischof, Presbyter, Diakon, sondern, 
regional verschieden, den Bedürfnissen der eigenen Kirche angepaßt, z.B. auch 
Witwen und/oder Frauendiakone für die Frauenseelsorge oder den Vorleser im Gott- 
esdienst (Lektor), Helfer für die höheren Kleriker (Subdiakone) und Portiere 
(Ostiarier). Auch im heutigen dogmatischen Sprachgebrauch wird, wie das Zitat von 
Niewiadomski plastisch macht, der Terminus •Amt" daher oft für das •Weiheamt" 
bzw. die •Weiheämter" reserviert. Die kirchenrechtliche Terminologie korreliert da- 
gegen stärker dem - nicht zuletzt in kirchengeschichtlicher und pastoraltheologi- 
scher Literatur häufig zugrundegelegten - weiteren alltagssprachlichen Sinngehalt 
von •Amt" als einer festgelegten, anerkannten Führungsposition, die im Namen 
einer Institution Hoheitsrechte ausübt12. Der CIC/83 hat einen einheitlichen Amts- 
begriff für die kirchenoffiziell übertragenen kirchlichen Dienste von Ordinierten 
und Nichtordinierten. Um Mißverständnissen vorzubeugen: in diesem Beitrag fin- 
det grundsätzlich der weitere alltagssprachlich-soziologische bzw. kirchenrechtli- 
che Amtsbegriff, auf den noch eigens zurückzukommen sein wird13, Anwendung. 
Im Laufe der Zeit sind die altkirchlichen Frauenämter weitgehend vom Nonnentum 

lu J. Niewiadomski, •Menschen, Christen, Priester ...". Dogmatische Überlegungen zur 
Amtstheologie auf dem Hintergrund der Diskussion über • kooperative Seelsorgsmodelle ", in: 
ThPQ 143 (1995) 159-169; hier: 163. 

1' In den katholischen Ostkirchen liegen die Dinge in rechtlicher aber auch in in praktischer 
Hinsicht zum Teil anders. Vgl. dazu E.M. Synek, (K)eine katholische Alternative? Der Codex 
für die katholischen Ostkirchen und die Frauen, in: US 48 (1993) 67-83.88, bzw. ergänzend: 
DIES., Laici - viri aut mulieres. Bemerkungen zum patristischen Laienbegriff, in: ÖAKR 43 
(1994) 102-134, hier: 113; knapp auch: S. Lederhilger, Diakonat der Frau - Kirchenrechtli- 
che Konsequenzen, in: ThPQ 144 (1996) 362-373, hier: 363 f. 
12 Vgl. etwa J. Roloff, Amt, Ämter, Amtsverständnis I, in: TRE Bd. 2 (1978) 509. 
13 Vgl. zur Differenzierung zwischen dogmatischem und kanonistischem Amtsbegriff grund- 
legend S. Lederhilger, Kooperative Seelsorge und die Frage nach dem Amt. Kirchenrechtlich- 
dogmatische Probleme, in: ThPQ 142 (1994) 123-136 (mit weiterführender Literatur). 



Aus dem Leben der Kirche 224 

insgesamt und dem in der Äbtissinnenweihe übertragenen Amt im speziellen auf- 
gesogen worden; ein Teil der altkirchlichen Männerämter inklusive des Diakonats 
verkümmerte in der lateinischen Kirchentradition zu funktionslos gewordenen 
Durchgangsstufen auf dem Weg zum Priesteramt. Dafür entstanden aber neue kirch- 
liche Ämter von Laien - und zwar primär Frauenämter. Bereits nach dem 1. Welt- 
krieg wurden Frauen in Österreich und Deutschland hauptamtlich in der Seelsorge 
eingesetzt, seit Ende der 20er Jahre gab es in Freiburg, seit den 30er Jahren auch in 
Wien, eine geregelte Ausbildung zur •Seelsorgshelferin", die in Analogie zur Prie- 
sterausbildung in Seminarform stattfand14. Dazu kam nach dem 2. Weltkrieg die 
neue Berufsgruppe der Laienkatechetinnen und Laienkatecheten - auch hier kam 
Frauen eine Vorreiterrolle zu. Allerdings wurden in den Schulen bald - wenn auch 
in geringerer Zahl - männliche Laien eingesetzt, während der Beruf der Seelsorgs- 
helferin erst in nachkonziliarer Zeit für Männer geöffnet wurde. 

In Folge des 2. Vatikanums hat man versucht, den Männerdiakonat in der Form 
des •Ständigen Diakonats" wiederzubeleben und die restlichen sog. •Niederen Wei- 
hen" für die lateinische Kirche überhaupt abgeschafft. Zugleich hat man bislang auf 
den Versuch der Einbindung neu entstandener Ämter - der Laienkatechetinnen und 
Laienkatecheten und der aus den Seelsorgshelferinnen in den 70er-Jahren neuer- 
wachsenen Berufsgruppe der Pastoralassistentinnen und Pastroralassistenten 
(Pastoral/Gemeindereferentlnnen)15 - in die Weihehierarchie verzichtet. Die theo- 
logische Begründung der Ämter von Laien (unter die nach geltendem lateinischen 
Kirchenrecht auch die Religiösen zählen) läuft in der Regel über die allen Gläubi- 
gen durch Taufe und Firmung eigene Partizipation in der Sendung Christi. In der 
vom Kirchenrecht rezipierten postreformatorisehen Dogmatik wird diese gern drei- 
fach aufgegliedert in Priester-, Königs- und Prophetenamt (vgl. c. 204 CIC/83). Es 
korrelieren die Hauptdienste der Kirche: munus sanetificandi, regendi, docendi - 
die Dienste des Heiligens, Leitens und Lehrens - , die der CIC/83 im Wesentlichen 
dann aber doch den ordinierten Amtsträgern zuschreibt (vgl. z.B. c. 519 CIC/83, 
hier im Blick auf den Pfarrer). 

Im Blick auf die heutigen Frauenämter stellt sich also mehr als •nur" die Frage 
nach der Tradition der Kirche hinsichtlich Frauenämtern im allgemeinen und der 
Einbeziehung von Frauen ins ordinierte Amt im 'besonderen. C. 145 § 1 definiert 
•Kirchenamt (officium)" als •jedweden Dienst, der durch göttliche oder kirchliche 

14 Veronika Prüller-Jagenteufel (Institut für Pastoraltheologie der Kath.-Theol. Fakultät Wien) 
arbeitet gerade an einer Dissertation zu den •Seelsorgehelferinnen". Siehe vorerst zur Ent- 
wicklungsgeschichte u. a. den Rückblick der Initiatorin und ersten Leiterin des Seminars für 
die Ausbildung von Seelsorgehelferinnen in Wien, Dr. Hildegard Holzer: H. Holzer, Der Be- 
ruf .Pastoralassistent' von seinen Anfängen bis heute, in: Jahrbuch der ED Wien 1986, 109 ff; 
auch: L. Schaden, Pastorale Dienste in Österreich, in: LS 42 (1991) 349-352; 50 Jahre 
(1945-1995) Seminar für kirchliche Berufe. •... wie ein schützendes Dach ". FS zum 50-Jahr- 
Jubiläum. Wien 1995. 
15 Eine einheitliche Terminologie gibt es nicht. Der französische terminus technicus ist •agent 
de pastorale laic". Vgl. etwa K.-H. Selge, Das seelsorgerische Amt im neuen Codex Iuris Ca- 
nonici. Die Pfarrei als Ort neuer kirchlicher Ämter? (EHS XIII/Bd. 418). Frankfurt/Main 
1991. 



Aus dem Leben der Kirche 225 

Anordnung auf Dauer eingerichtet ist und der Wahrnehmung eines geistlichen 
Zweckes dient". M. a. W.: das aktuelle katholische Kirchenrecht kennt •kirchliches 
Amt" in einer Fülle von Ausformungen mit sehr verschiedenen Dichtegraden. Be- 
stimmte, mit der Weihe nicht automatisch mitgegebene, Ämter im kirchenrechtli- 
chen Sinn ruhen auf den traditionell durch Weihe übertragenen, nach c. 1024 männ- 
liches Geschlecht voraussetzenden, kirchlichen Ämtern im dogmatischen Sinn - 
Episkopat, Presbyterat, Diakonat - die der Codex als •ordines" bezeichnet (c. 1009) 
- , auf. So normiert c. 150, daß •ein Amt, das in vollem Umfang der Seelsorge (cura 
animarum) dient, zu deren Wahrnehmung die Priesterweihe erforderlich ist", nie- 
mandem gültig übertragen werden kann, der diese nicht empfangen hat. Des weite- 
ren können nach c. 274 § 1 •allein Kleriker" - nach geltendem lateinischem Kir- 
chenrecht also: Bischof, Priester, Diakon - •Ämter erhalten, zu deren Ausübung 
Weihegewalt (potestas ordinis) oder kirchliche Leitungsgewalt (potestas regiminis) 
erforderlich ist". 

Andere cc. schwächen diese Anbindungen von Seelsorgsämtern und Leitungsge- 
walt implizierenden Ämtern an die Weihe allerdings wieder ab. C. 129 § 2 sieht aus- 
drücklich die Mitwirkung von Laien an der Ausübung von Leitungsgewalt vor, 
c. 517 § 2 die Partizipation von Diakonen und anderen Personen, die nicht die Prie- 
sterweihe empfangen haben, an der Ausübung der •cura pastoralis"16. 

Eine nirgendwo abschließend bestimmte Fülle von •munera" steht grundsätzlich 
überhaupt allen geeigneten Frauen und Männern offen. Unter den Voraussetzungen 
von c. 145 (Einrichtung auf Dauer und geistlicher Zweck) zählen die verschieden- 
sten kirchlichen Dienste in Verbindung mit der in c. 146 geforderten kanonischen 
Übertragung als Ämter im technischen Sinn. 

Eine Sonderstellung kommt schließlich Akolythat und Lektorat zu, insofern sie 
im Rahmen eines liturgischen Ritus auf Dauer übertragen werden: nicht eigentlich 
die Ämter an sich, aber die an die alten •Niederen Weihen" angelehnte Form der 
Übertragung behält c. 230 § 1 männlichen Laien vor. 

Alles in allem lassen sich die kirchlichen Ämter mit Severin Lederhilger folgen- 
dermaßen grob typisieren: •liturgische und pastorale Dienste" (also z.B. Pfarrer, 
Kaplan, aber auch Pastoralassistentln, Jugendleiterln), •kirchliche Verwaltung und 
Gerichtsbarkeit, kirchliches Bildungswesen und soziale Dienste"17. Dabei hat vor al- 
lem die Spannung zwischen den einzelnen cc, die in der Frage der Anbindung von 
Leitungsgewalt und Seelsorge an die Weihe wenig kohärent geraten sind einerseits, 
und der Realtität der neuen pastoralen Berufe, die faktisch Seelsorgsämter sind und 
die Ausübung von Leitungsgewalt implizieren andererseits, bereits eine Flut von 
theologischer und kanonistischer Literatur provoziert. 

16 Wenn zuletzt wieder Böhnke im Anschluß an den Schweizer Kanonisten J.-C. Perisset die 
Partizipation in der •cura pastoralis" nach c. 517 § 2 als •Handlungsvollmacht" von der dem 
Priester reservierten •Leitungsvollmacht" abzuheben versuchte, fehlt m.E. die Rückkoppelung 
zu c. 129 § 2. Vgl. M. Böhnke, Die Zukunft der 'priesterlosen' Gemeinde. Kirchenrechtliche 
Aspekte, in: ThG 38 (1995) 162-178, hier: 173 ff. 
17 Lederhilger, Seelsorge, 129. 



Aus dem Leben der Kirche 226 

Auch wenn theologische und juristische Hilfskonstruktionen immer wieder zum 
Ergebnis führen, es handle sich bei den neuen, partikularrechtlichen Institutionali- 
sierungsprozessen unterworfenen, pastoralen Ämtern von Laientheologlnnen um 
keine Seelsorgsämter im Vollsinn - die aktuelle Entstehung einer Doppelgleisigkeit 
in der Seelsorge ist offenkundig18. Der nicht recht gelingenwollende Versuch, dem 
ständigen Diakon ein eigenes Profil zu geben und der drastische Schwund bei den 
Aspiranten für das Presbyterat wird immer mehr durch die Einbindung von haupt- 
beruflich einen kirchlichen Dienst ausübenden, nicht ordinierten, aber theologisch 
gleich ausgebildeten Frauen und Männern in die kirchliche Amtsstruktur kompen- 
siert. De facto schränkt sich das Wirkungsfeld der verbliebenen, oft mit mehreren 
Gemeinden überforderten Priester immer mehr auf die Predigt während der Eucha- 
ristiefeier und den Vollzug der Sakramente, inbesondere der Eucharistie, sowie eine 
Fülle von Organisations- und Verwaltungsaufwand, ein. Nicht nur der schulische 
Religionsunterricht ist fest in •Laienhänden". Auch die Seelsorgstätigkeit, darunter 
vielfach Aufgaben, die der dreifach gegliederten potestas regiminis, der Leitungs- 
gewalt, zuzuordnen sind, wird von einer wachsenden Zahl von Laien, darunter zahl- 
reichen hauptamtlich im kirchlichen Dienst stehenden Frauen, wahrgenommen. 
Weltweit reicht das Spektrum von im kirchlichen Verwaltungsbereich tätigen Laien 
über Laien an kirchlichen Gerichten bis hin zur faktischen Gemeindeleitung durch 
Laien. Ob es um die Kinderkatechese, Jugendarbeit, Sakramentenvorbereitung oder 
theologische Erwachsenenbildung geht; die Begleitung von Strafgefangenen, von 
Schwerkranken und Sterbenden - Laien sind in den meisten kirchlichen Wirkungs- 
feldern, sowohl auf Pfarrebene als auch in den Bereichen der kategorialen Seel- 
sorge, in der kirchlichen Verwaltung und Gerichtsbarkeit, nicht mehr weg zu den- 
ken. Auch der liturgisch-sakramentale Bereich ist von dieser Entwicklung nicht 
ausgeschlossen: die Kommunionspendung, Leitung von Wortgottesdiensten, Feier 
von Begräbnissen, außerhalb Europas nicht selten die Spendung der Taufe und die 
Eheassistenz, wird immer häufiger zur •Laien" - und als solche auch zur •Frauen- 
sache". 

Der Hintergrund für diese Entwicklung ist sicher multikausal; drei Faktoren ste- 
hen aber wohl im Vordergrund: 1. innerhalb der bestehenden Rechtsordnung wer- 
den Frauen prinzipiell nicht zur Ordination zugelassen und 2. Männer, die den Zö- 
libat nicht als ihre Lebensform ansehen, werden in der lateinischen Kirche mit we- 
nigen eng begrenzten Ausnahmen nicht zum Priester geweiht. 3. ist es bislang nicht 
recht gelungen, dem Männerdiakonat, der im Prinzip kaum mit mehr Kompetenzen 
verknüpft wurde, als sie auch Laien übertragen werden können, ein eigenes Profil 
zu geben: die gelegentliche Bezeichnung der hauptamtlichen Diakone als •Pasto- 
ralassistenten" macht das Dilemma recht deutlich. 

18 Vgl. dazu die 1995 nach einem längeren Diskussionsprozeß erstellte Analyse in einem den 
Mitgliedern der DBK zugegangenen Papier deutscher Katholiken zur Stellung der Frau in der 
Kirche (abgedruckt in: HerKorr 50 [ 1996] 568-571), der auch Kardinal Ratzinger weitgehend 
zugestimmt hat (vgl. seinen Brief zu Händen von E.W. Böckenförde, abgedruckt in: HerKorr 
50 [1996] 571 1). 



Aus dem Leben der Kirche 227 

Zwar hat es eine gewisse Mehrgleisigkeit zwischen Seelsorgern mit und ohne 
Priesterweihe, ordinierten und nichtordinierten Lehrern, in der Kirchengeschichte 
auch in der Vergangenheit immer wieder gegeben. Laientheologinnen und -theolo- 
gen, Nonnen und Mönche haben als Lehrer und Seelsorger oft eine überaus wich- 
tige komplementäre Rolle zu den ordinierten Amtsträgern gespielt, in manchen spe- 
zifischen historischen Kontexten wie z.B. der früh-irischen Kirche wohl sogar die 
wichtigere Rolle als letztere. Leitungsaufgaben wurden ebenso vielfach von Laien 
wahrgenommen. Daß unter den nichtordinierten Amtsträgern vor allem die im Seel- 
sorgsbereich engagierten Frauen und Männer aber heute sehr oft nicht etwa deswe- 
gen nicht geweiht sind, weil sie ihr persönliches Chrarisma anders einschätzen, in 
grundsätzlicher Skepsis gegenüber der Sakralisierung und Hierarchisierung des 
kirchlichen Amtes einen Gegenakzent setzen wollen oder die Einbindung in die 
kirchliche Hierarchie aus sonstigen Überlegungen für sich persönlich als nicht wün- 
schenswert bzw. unnotwendig ansehen, scheint aus theologischer Sicht jedenfalls 
rechenschaftsbedürftig. 

3. Aktuelle Problemfelder 

Darüber hinaus bringt die heutige Doppelgleisigkeit eine Fülle von praktischen 
Problemen mit sich. Hier soll nicht näher auf den relativ künstlichen Versuch, eine 
eigene Theologie der neuen Ämter von Laientheologen zu schaffen, eingegangen 
werden. Auch wenn er sich mit dem seit der alten Kirche historisch gewachsenen 
Amtsverständnis der katholischen Kirche nicht recht vertragen will und die Identi- 
tätsprobleme beider Arten von Seelsorgerinnen (und erst recht der von neuen theo- 
logischen Entwürfen unbelasteten Adressaten ihres pastoralen Bemühens) bislang 
kaum zu lösen vermochte, scheinen diese Fragen angesichts des historischen Be- 
funds, für sich allein genommen, vielleicht noch das geringste Problem. 

Statt dessen seien drei aufs engste mit dem aktuellen kirchlichen Recht vernetzte 
Problemfelder aufgezeigt, die dringend nach einer neuen Lösung verlangen19: 
- die starke, wenn auch nicht konsequente, rechtliche Anbindung von Leitungsge- 

walt (Jurisdiktionsgewalt) an die Weihe im Zuge der jüngsten Theologisierung 
des katholischen Kirchenrechts; 

- die starke Anbindung des munus sanctificandi, des Heiligungsdienstes der Kir- 
che, insbesondere der Sakramentenverwaltung, an die Priesterweihe; 

- die (gegenläufig) fast vollständige Entkoppelung von Weihe und sozial-karitati- 
ver kirchlicher Arbeit. 

19 Ein viertes Problemfeld bleibt in der Folge deswegen ausgeklammert, weil seine Behand- 
lung einen Beitrag für sich beanspruchen würde. Der Vollständigkeit halber sei es aber jeden- 
falls benannt: das ungelöste Verhältnis von an die Weihe gebundenem kirchlichen Lehramt 
und verschiedenen anderen Formen kirchlicher Lehrtätigkeit im weiteren Sinn, der die Ertei- 
lung von missio oder mandatum einen unverkennbar amtlichen Anstrich verleiht. 



Aus dem Leben der Kirche 228 

a. Für die Vergangenheit ist es keine Frage, daß Laien, auch Frauen, z. B. als Lan- 
desherrinnen oder als Äbtissinnen, kirchliche Jurisdiktion ausgeübt haben20. Es ist 
in diesem Rahmen nicht möglich, das theologische Für und Wider der heute ver- 
stärkten Anbindung der Leitungsgewalt an die Weihegewalt zu diskutieren. Eine 
Konsequenz muß aber deutlich ausgesprochen werden: solange Frauen gleichzeitig 
prinzipiell nicht ordiniert werden, führt die Verknüpfung von Weihe- und Juris- 
diktionsgewalt dazu, daß Frauen, obwohl ihnen vor allem im Rahmen der neuen 
kirchlichen Ämter heute offiziell in der Regel selbstverständlicher pastorale Ver- 
antwortung übertragen wird denn je, auf der Ebene von wichtigen kirchlichen 
Entscheidungen eine wesentlich schwächere Rechtsstellung haben als einzelne 
Geschlechtsgenossinnen zu Zeiten, als die Frauendiskriminierung in Gesellschaft 
und Kirche weit unverhohlener war als in der Gegenwart. 

Allerdings wäre selbst auf der Basis des geltenden kirchlichen Rechtes eine viel 
effektivere Einbindung von Frauen in die kirchliche Leitungsgewalt möglich als es 
in der Regel üblich ist. Wie ich bereits ausgeführt habe, sieht das geltende Kir- 
chenrecht die Mitwirkung von Laien und somit Frauen an der Ausübung von Lei- 
tungsgewalt ausdrücklich vor. In vielen Diözesen gibt es eine Reihe von Frauen in 
verantwortlichen Positionen im Bereich der kirchlichen Verwaltung. Ausdrücklich 
vorgesehen ist nach c. 1421 § 2 insbesondere auch die Partizipation an der richter- 
lichen Gewalt: nach geltendem Kirchenrecht können Laien zwar nicht allein oder 
mehrheitlich in einem Prozeß entscheiden, es ist ihnen aber immerhin möglich, in 
einem Senat als Richter mitzuwirken. Vertreter einer strikten Anbindung von Juris- 
diktionsgewalt an die Weihegewalt sehen konsquenterweise in c. 1421 § 2 eine 
mißglückte und daher revisionsbedürftige Bestimmung21; vom historischen Befund 
her spricht jedoch nichts gegen die theologische Unbedenklichkeitserklärung. 

Vor allem wäre aber auch die verstärkte Einbindung von Frauen in Entschei- 
dungsprozesse auf der Basis geltenden Rechtes leicht möglich. Im pfarrlichen Be- 
reich hat sich diese bei hauptamtlichen Mitarbeiterinnen und von den Gemeinden 
gewählten Pfarrgemeinderätinnnen und stellvertretenden Pfarrgemeinderatsvorsit- 
zenden schon vielfach bewährt. Auf diözesaner und weltkirchlicher Ebene böte sich 
eine verstärkte Einbindung in Entscheidungen über Personalfragen, z. B. bei den Be- 
fragungen hinsichtlich Bischofskandidaten, und die verstärkte Berufung in bera- 
tende Gremien des Bischofs oder des Papstes genauso wie die Beiziehung von 
Frauen als Expertinnen für die Ausarbeitung kirchlicher Dokumente an. Hier wäre 
auch ein Ansatzpunkt für die Mitwirkung von Frauen an der kirchlichen Gesetzge- 
bung, die noch besonders im Argen liegt. In den Codexkommissionen waren prak- 
tisch keine Frauen präsent22. Johannes Paul II. hat selbst erst jüngst in dem nach- 
synodalen Apostolischen Schreiben •Vita consecrata", Nr. 58 dafür plädiert, •daß 

20 Beispiele bei H. van der Meer, Priestertum der Frau? Eine theologiegeschichtliche Unter- 
suchung (QD Bd. 42). Freiburg 1969, 191 ff. 
21 Vgl. zuletzt T.A. AMANN, Laien als Träger von Leitungsgewalt? Eine Untersuchung auf- 
grund des Codex Iuris Canonici (MThS.K Bd. 50). St. Ottilien 1996, 159 ff. 
22 Nach dem Annuario Pontifico war in der Kommission für den Ostkirchenkodex eine Frau - 
Rita Riccardi Saluzzi - Skriptor. 



Aus dem Leben der Kirche 229 

den Frauen Räume zur Mitwirkung in verschiedenen Bereichen und auf allen Ebe- 
nen eröffnet werden, auch in den Prozessen der Entscheidungsfindung, vor allem 
dort, wo es sie selbst angeht". 

Für die oben benannten Beispiele einer stärkeren Einbindung von Frauen in die 
Leitungsgewalt der Kirche bedarf es nicht einmal einer Novellierung des CIC, son- 
dern lediglich der Bereitschaft des Papstes (respektive der Kurie) oder des zustän- 
digen Bischofs einerseits23, sowie andererseits der Bereitschaft qualifizierter Frauen, 
sich für eine entsprechende Mitarbeit zur Verfügung zu stellen. Letztere wird frei- 
lich längerfristig kaum unabhängig davon gegeben sein, ob die eigene Stimme wirk- 
lich gehört und in Gremien erarbeitete Vorschläge von den letztverantwortlichen 
Entscheidungsträgern adäquat berücksichtigt werden. Mit Alibibefragungen und der 
stärkeren Einbeziehung von Frauen in Kommissionen und Arbeitsgruppen, deren 
mühsam erstellte Papiere in Schreibtischladen verstauben, wird höchstens Frustra- 
tion verstärkt. 

Partikularrechtlich wäre es schließlich jederzeit möglich, die Einbindung von 
Frauen in Entscheidungsprozesse den Bedürfnissen der einzelnen Diözese ange- 
messen zu institutionalisieren, u. U. auch durch Quotenregelungen für bestimmte 
Diözesangremien. 

b. Die Reservierung der Sakramentenverwaltung für die Inhaber der höheren 
Weihen ist von der Tradition der Kirche her selbstverständlicher als die Anbindung 
der Jurisdiktionsgewalt an die Weihe. Heute schafft sie allerdings überall dort Pro- 
bleme, wo aus Mangel an ordinierten Amtsträgern traditionell als priesterliche Auf- 
gaben gesehene Dienste zwischen Priestern und sonstigen Seelsorgerinnen und 
Seelsorgern aufgeteilt werden: ersteren bleibt die Sakramentenspendung, letztere 
machen in einem hohen Ausmaß die eigentliche Seelsorge. Dies wird auf Seiten 
der Seelsorger, auch der Priester, oft als unbefriedigend erfahren und fördert oben- 
drein ein magisches Sakramentenverständnis. Priestersein wird immer mehr auf ein 
bestimmtes •Können" im sakramentalen Bereich reduziert. Vor allem ergeben sich 
aber nicht selten aus pastoraler Sicht problematische Konstellationen, besonders 
dann, wenn es in Bereichen der kategorialen Seelsorge wie im Krankenhaus oder 
in Haftanstalten um die Frage der Krankensalbung und des Bußsakramentes geht. 

Auf der Basis des positiven Rechtes lassen sich die einschlägigen Probleme nicht 
lösen. Allerdings gibt es nicht nur in der Dogmatik eine •Hierarchie der Wahrhei- 
ten", auch beim kirchlichen Recht gibt es zentrale Grundsätze und daran gemessen, 
sekundäres Recht, das sich an den Grundsätzen messen lassen muß. Der Grundsatz 
kirchlichen Rechts schlechthin wird von der alten, paradigmatisch auch den neuen 
CIC abschließenden, Formel •salus animarum suprema lex" kurz und prägnant zu- 
sammengefaßt: •Oberstes Gesetz ist das Heil der Seelen". Von daher ist zu fragen, 

21 In diesem Sinn hat z. B. auch jüngst die Schweizer Bischofskonferenz festgestellt, •daß zwar 
viele Möglichkeiten der Mitbeteiligung der Frauen wahrgenommen, längst aber nicht alle aus- 
geschöpft werden". Die Schweizer Bischofskonferenz zeigt sich offen für eine verstärkte Ein- 
beziehung von Frauen in kirchliche Gremien. Vgl. kathpress Nr. 214, 14. September 1996, 7. 



Aus dem Leben der Kirche 230 

ob nicht Änderungen im positiven Sakramentenrecht an der Zeit wären. Bei Auf- 
rechterhaltung der derzeitigen Zugangsbedingungen zum Presbyterat der lateini- 
schen Kirche - also männliches Geschlecht und Verpflichtung zum Zölibat - stehen 
grundsätzlich zwei Möglichkeiten zur Überwindung der derzeitigen unbefriedigen- 
den Situation offen. Grundlage wäre der in der lateinischen Kirche im Bereich von 
Taufe und Ehe bereits längst eingeschlagene Weg zur Entkoppelung der Vollmacht 
zur Sakramentenspendung und der Priesterweihe, der allerdings im ökumenischen 
Dialog mit den orthodoxen Kirchen auf wenig Verständnis stößt. 

Nach c. 861 § 2 bzw. c. 1112 CIC/83 ist es möglich, die außerordentliche Ver- 
waltung des Taufsakramentes und der Eheassistenz unter bestimmten Vorausset- 
zungen Laien zu übertragen: vergleichbares könnte man auch im Fall des Bußsa- 
kramentes und der Krankensalbung erwägen. Will man die Entkoppelung von 
Weihe und Sakramentenverwaltung allerdings nicht weiter vorantreiben, wofür im 
Blick auf die Ostkirchen nicht zuletzt ökumenische Gründe sprechen, könnte u. U. 
die Schaffung neuer Weiheämter mit gewissen sakramentalen Kompetenzen bzw. 
die Zulassung von Frauen zum Diakonat bei gleichzeitiger Übertragung der Voll- 
macht zur Spendung der Krankensalbung und des Bußsakramentes an Diakoninnen 
und Diakone ein Ausweg aus dem gegenwärtigen Dilemma sein24. Daß auf Grund 
historischer Anknüpfungspunkte jedenfalls •gegen die Möglichkeit, Diakone bezie- 
hungsweise Diakoninnen zumindest zu außerordentlichen Spendern der Kranken- 
salbung zu machen, [...] theologisch [...] keine Bedenken [bestehen]", hat kürzlich 
der Linzer Kanonist Lederhilger hervorgehoben25. Dasselbe gilt wohl auch für die 
Frage des Bußsakramentes, in dessen heutiger Ausgestaltung vielfältige Entwick- 
lungslinien zusammengelaufen sind26. 

c. Gegenläufig zur starken Anbindung von Leitungsgewalt und Seelsorge an die 
Weihe läßt sich in der westlichen Kirchengeschichte die Entwicklung zur Entkop- 
pelung von Weihe und sozial-karitativer kirchlicher Arbeit beobachten, die heute 
praktisch eine vollständige ist. In c. 839 § 1 CIC/83 heißt es gerade noch, daß die 
Werke der Caritas zum Heiligungsdienst der Kirche zählen, der Caritasdirektor ist 
faktisch noch oft ein Priester oder Diakon. Im übrigen ist sozial-karitatives Enga- 
gement heute selten in der Form eines kirchlichen Amtes rechtlich institutionali- 
siert. Die Kirchenleitung überläßt es gern der freien Initiative von Laien (zu denen 
- nach lateinischem Kirchenrecht - rechtlich auch die Ordensleute zählen), billigt 
den - überproportional stark engagierten - Frauen eine besondere Eignung zu und 
reagiert umgekehrt nicht selten skeptisch, wenn einzelne Priester größere Ambitio- 
nen zeigen. In der alten Kirche war es genau umgekehrt: das sozial-karitative 

24 So auch die bei der Sommerstudientagung 1996 der Katholischen Frauenbewegung Öster- 
reichs erhobene Forderung: vgl. kathpress Nr. 203, 3. September 1996, 6. 
25 Lederhilger, Diakonat, 371 f. 
26 Vgl. zur Beichte vor Laien zusammenfassend zuletzt L. Körntgen, Laienbeichte, in: LexMA 
Bd. 5 (1991) 1618 (mit weiterführender Literatur; für den Osten siehe außerdem: J. Hörmann, 
Untersuchungen zur griechischen Laienbeicht. Ein Beitrag zur allgemeinen Bußgeschichte. 
Donauwörth 1913). 



Aus dem Leben der Kirche 231 

Engagement der Kirche förderte maßgeblich die Etablierung festgefügter Wei- 
heämter und wurde bei der Formulierung von Pflichtenkatalogen nicht nur den Frau- 
enämtern - also Diakoninnen und Witwen -, sondern auch männlichen Diakonen 
und vor allem dem Bischof als zentraler Aufgabenkomplex zugedacht. Ist die heu- 
tige Situation ein Beispiel für begrüßenswerte Entklerikalisierung, für die Freiset- 
zung weltlicher Aufgaben von Laien, oder gar für die Wertschätzung von Frauen- 
arbeit? Angesichts des allgemeinen Trends im gegenwärtigen kanonischen Recht, 
das, was theologisch als besonders wichtig angesehen wird, an die Ordination an- 
zubinden, drängt sich der Verdacht auf, daß die Dinge anders liegen. Die auffällige 
Entkoppelung von Ordination aber auch kirchlichem Amt insgesamt und sozial- 
karitativer kirchlicher Arbeit scheint ein bedenkliches Symptom für die Bewertung 
letzterer - und zwar bedenklich nicht •nur" im Blick auf jene vielen Frauen, die hier 
vielfach ehrenamtlich oder schlecht bezahlt und mit geringem Sozialprestige 
Großartiges leisten. 

Umfragen zeigen immer wieder, daß heute gerade über sozial-karitatives Enga- 
gement die prophetische Herausforderung des Christentums wachgehalten, die sa- 
kramentale Sendung der Kirche als Zeichen und Werkzeug des Heils erfahrbar ge- 
macht wird. In unserer zusehends säkularisierten Welt wird Kirche von Fernstehen- 
den oft am ehesten über christlich motiviertes sozial-caritatives Engagement posi- 
tiv wahrgenommen. 

M. a. W.: Theologisch zentrale Aspekte des Weiheamtes - prophetische Heraus- 
forderung wie sakramentale Repräsentation - werden jedenfalls für tendenziell kir- 
chenferne Menschen vor allem dort erfahrbar, wo die Kirche im Gegensatz zur Zeit 
der Ausbildung und Etablierung des historisch immer schon in verschiedene Ämter 
ausgefalteten Weiheamtes heute die Verbindung zum Weiheamt weitestgehend auf- 
gegeben hat. 

In dieser Situation scheint es höchste Zeit für eine Kurskorrektur, will man nicht 
zuletzt ungewollt der fortschreitenden Sinnentleerung und Verständnislosigkeit für 
das Weiheamt Vorschub leisten. Vom Hintergrund der Alten Kirchengeschichte 
stellt sich sowohl die Frage nach der Möglichkeit der Schaffung neuer, als Wei- 
heämter konstitutierter, Caritasämter als auch eines heutigen Bedürfnissen ange- 
messenen neuen Profils des Diakonats. Verstärktes Bemühen um Anbindung •dia- 
konischer" Aufgaben an den Diakonat, wie bereits vom 2. Vaticanum vorgesehen 
(LG 29), bei gleichzeitiger Reetablierung des Frauendiakonats könnte auf mehreren 
Ebenen ein Weg für die Zukunft sein27. Gleichzeitig mit der Verschmelzung der 
zeichenhaften Bedeutung christlicher Diakonie mit dem zeichenhaften Charakter 
des Weiheamtes böte sich hier eine Möglichkeit der bislang nicht recht geglückten 
Restituierung des ständigen Diakonats. Ohne Zwang zu anachronistischen Kopier- 

27 Die mangelnde Verkuppelung von Diakonat und Diakonie beklagte zuletzt auch M. Lehner, 
Frauendiakonat und Diakonie, in: ThPQ 144 (1996) 384-386, meint aber angesichts der aktu- 
ellen Diskussion eher fatalistisch: •Man ist [...] gut beraten, keine übertriebenen Hoffnungen 
auf eine Belebung der Diakonie daran [= die Diakonatsweihe für Frauen] zu knüpfen" (a.a.O., 
386). 



Aus dem Leben der Kirche 232 

versuchen wäre nicht zuletzt die Anknüpfung an den altkirchlichen, Frauen in vie- 
len Ortskirchen nicht grundsätzlich ausschließenden, Diakonat gegeben: der alt- 
kirchliche Diakon, die altkirchliche Diakonin wurden insbesondere auch dazu ge- 
weiht, •diakonische" Aufgaben zu erfüllen28. Markus Lehner hat jüngst das (belie- 
big zu variierende) Szenarium entworfen, •daß die engagierte Leiterin der Caritas- 
arbeit einer Pfarre zur Diakonatsweihe vorgeschlagen wird, um damit sinnenhaft er- 
lebbar zu machen, bis hinein in die Liturgie, daß Diakonie zum Kern des Lebens ei- 
ner christlichen Gemeinde gehört". - •Hier liegt die Diakonin Maria frommen und 
seligen Angedenkens, die nach den Worten des Apostels Kinder erzog, Gäste be- 
herbergte, den Heiligen die Füße wusch, an Notleidende Brot verteilte" lautet die 
vermutlich ins 6. Jh. weisende Grabinschrift einer •Kollegin" der eingangs zitierten 
•zweiten Phoebe"29. 

Eva M. Synek, Wien 

28 Auch die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) hat kürzlich mit der Zielrichtung, •das 
Profil der Kirche gegenüber anderen gesellschaftlichen Größen in den diakonischen Aufga- 
benfeldern besonders herauszuheben", beschlossen, den Diakonat als eigenständiges Amt ein- 
zurichten. Vgl. epd Nr. 57, 2. September 1996, 8. 
29 Vgl. Horsley, Documents, Bd. 2, 1982, Nr. 109, 193 f. Deutsche Übers, nach Eisen, Amts- 
trägerinnen, 164. 




