
BUCHBESPRECHUNGEN 

Exerzitien und Spiritualität 

Servais, Jacques: Theologie des Exerci- 
ces spirituels. H. U. von Balthasar inter- 
prete saint Ignace. Paris, Turnhout: cul- 
ture et verite 1996. 418 S., kart. 

Mit der Thematik trifft der französische Je- 
suit (Prof. in Rom, Leiter der Casa Balthasar) 
den Baseler Theologen ins Herz. Balthasar, 
der mit ganzem Herzen Jesuit war, verließ 
1950 den Orden, um, wie er glaubte, seiner 
Berufung voll gerecht zu werden. Sein jesui- 
tischer Exerzitienbegleiter billigte die Ent- 
scheidung. Wissend, nüchtern und deshalb 
bewegend schildert Servais dies - auch den 
späten Versuch Balthasars, wieder in den Or- 
den aufgenommen zu werden; was abgelehnt 
wurde, wohl weil damit Balthasars neuer Or- 
den stillschweigend als jesuitisch anerkannt 
worden wäre. Ignatius und seine Exerzitien 
bleiben die Herzmitte der Theologie Baltha- 
sars. Sofort nach seinem Austritt gelobte er in 
Maria Laach neuen Gehorsam •einstweilen 
Deinem (Gottes) Willen, wie St. Ignatius ihn 
mir weist und die Sendung ihn ausdrückt, bis 
ich ihn wieder einem geistlichen Führer und 
in der Gemeinschaft eines Obern leisten 
darf". Nur diese Tragik macht das Werk Bal- 
thasars verständlich. 

Nach der biographischen Skizze stellt Ser- 
vais Balthasars Exerzitien-Deutung in den 
Dialog mit Przy wara, Fessard und K. Rahner, 
zeigt die Verbindung zu Adrienne v. Speyr 
und entwirft kurz sein Exerzitien-Verständ- 
nis anhand von •Christlicher Stand" (1977); 
1945 wurde die Drucklegung dieses Buches 
abgelehnt, wohl wegen der höheren •Voll- 
kommenheit" des Ordensstands gegenüber 
dem Laienstand. In Abfolge des Exerzitien- 
buches und in ständiger Bezugnahme auf das 
ganze Schrifttum wird dann Balthasars 
Exerzitientheologie beschrieben. Wichtige 
Anhänge listen die •ignatianischen" Stellen 
bei ihm auf, geordnet sowohl nach dessen 
Werken wie nach den Paragraphen der Exer- 
zitien. Auch die Werke in sich selbst werden 
in zeitlicher Folge vorgestellt (der benedikti- 
nische Aufsatz S. 307 ff. fehlt). Eine ausge- 

wählte Bibliographie zum Thema ist der Ab- 
schluß. 

Balthasars Theologie wird deutlich an der 
Kritik an Rahner; Das Wort und der Wille 
Gottes komme radikal •von oben" (vielleicht 
sogar gegen die •äußere Autorität" der Kir- 
che, 304). Dies wird nicht •lutherisch" 
(gemäß Hackers Lutherdeutung, 1966), son- 
dern innertrinitarisch begründet. Zentral ist 
daher die Indifferenz, bereit für Gottes Wil- 
len, nicht aber •transzendentale Gestimmt- 
heit" (K. Rahner nach Balthasar). 

Aus dieser Tiefe erfließt ein theologischer 
Reichtum, den die Textsammlung ausbreitet 
(vgl. GuL 1994, 394). Künftige Auseinander- 
setzungen mit Balthasar, auch mit Ignatius 
können an dieser Arbeit nicht vorübergehen. 

Josef Sudbrack SJ 

Kiechle, Stefan: Kreuzesnachfolge. Eine 
theologisch-anthropologische Studie zur 
ignatianischen Spiritualität (Studien zur 
systematischen und spirituellen Theolo- 
gie 17). Würzburg: Echter 1996. 446 S., 
kart., DM 56,-. 

Alles Verstehen erfordert nicht nur Begeg- 
nung mit dem Fremden, sondern auch die An- 
strengung, in geeigneter Sprache den Ertrag 
dieser Begegnung zu formulieren. Diese 
Übersetzungs-Mühe zeichnet das vorliegende 
Werk aus; sie gilt aber auch für das behan- 
delte Thema selbst, nämlich für das Kreuz, 
dem sich Ignatius von Loyola aussetzt. 

Unter Kreuz versteht K. •den freiwilligen 
oder unfreiwilligen, aktiven oder passiven, 
immer jedoch mit der Erfahrung von Leiden 
und Schmerz verbundenen sowie im Glauben 
an Christus den Gekreuzigten und Auferstan- 
denen und um des Reiches Gottes willen an- 
genommen[en] Verzicht auf die Realisierung 
persönlicher oder gemeinschaftlicher irdi- 
scher Möglichkeiten an Freude, Glück und 
Lebensentfaltung" (2). K. gibt dem Leser drei 
nützliche Definitionen an die Hand, die den 
Oberbegriff der Kreuzesnachfolge differen- 
zieren. Sie stellen sich im Lauf der Lektüre 



Buchbesprechungen 234 

als zwei konträre Pole und die vermittelnde 
Haltung der Indifferenz heraus, worunter K. 
die Bereitschaft versteht, •nicht nach persön- 
lichen Vorlieben Entscheidungen zu treffen, 
da diese - so gefällt - oft von ungeordneten 
Anhänglichkeiten bestimmt sind und deswe- 
gen nicht das treffen, was dem Willen Gottes 
und damit dem ,Ziel des Menschen' ent- 
spricht" (41). Aus dieser Definition des Ver- 
mittlungsbegriffs Indifferenz ergibt sich be- 
reits, daß der aszetische Pol der Kreuzesvor- 
liebe allein weder geistliches Entscheidungs- 
kriterium noch endgültige Realisierung des- 
sen sein kann, was Kreuzesnachfolge meint; 
denn: •,Kreuzesvorliebe' nennen wir die be- 
wußte und aktive Suche nach dem Verzicht- 
volleren und Schwereren. Das .Verlangen' 
wird also, um der Nachfolge bzw. Nachah- 
mung Jesu willen, gezielt auf eine Gestalt der 
Verwirklichung des Wollens Gottes gerich- 
tet, auf die kreuzgemäßere. Weil der so Chri- 
stus Nachfolgende also durchaus eine kon- 
krete Vorliebe hat, nämlich diejenige/«/- das 
Kreuz, ist er nicht indifferent" (42). Aber 
auch der entgegengesetzte Pol ist als solcher 
ungeeignet, die Lebenspraxis der Kreuzes- 
nachfolge vollständig zu umschreiben: Mit 
Aufnahme unter das Kreuz möchte K. •jene 
Haltung benennen, bei der der Exerzitant, 
von seiner Seite her völlig passiv, sich von 
Christus in den Verzicht, in ein Loslassen sei- 
nes Besitzes und seines Seins, in eine Hin- 
gabe der empfangenen Gaben und seiner 
selbst, in ein Verzehrtwerden und ,Sterben' 
hineinrufen und hineinführen läßt. " (158). 

Die zitierte Definition stammt aus dem 1. 
Teil des Werkes, dem umfangreichsten: 
Kreuzesnachfolge im Exerzitienbuch. K. legt 
damit einen theologisch und hermeneutisch 
verantworteten Kommentar zu den Geistli- 
chen Übungen des Ignatius vor, die über den 
thematischen Fokus der Kreuzesnachfolge 
hinaus ein solides exerzitientheologisches 
Urteil und auch die Fähigkeit erkennen las- 
sen, immer wieder Brücken zur Praxis der 
Exerzitien-Begleitung zu schlagen. Im II. 
Teil des Buches wird dieselbe Spannung an- 
hand der übrigen Schriften und der Biogra- 
phie des Ignatius behandelt. In beeindrucken- 
der Weise hält K. seine Frage in allen Detail- 
betrachtungen durch, um schließlich im III. 
Teil (Kreuzesnachfolge in der ignatianischen 
Spiritualität heute) zu einer überzeugenden 
Synthese zu gelangen. 

Kiechles Lösung ist nicht historisch-text- 
analytisch. Zwar bedient er sich souverän der 
historisch-kritischen Ignatius-Forschung, 
doch sucht er aus systematisch-theologischen 
und seelsorglichen Gründen nach einer heuti- 
gen •modernen" Einschätzung. Er erliegt 
nicht der Versuchung, aus modischer Entmy- 
thologisierung heraus die •Freiheit" des asze- 
tischen Ignatius (368-372) zu glätten und den 
anstößigen Pol der Kreuzesvorliebe in der 
Weise eines simplen Vorher-Nachher-Sche- 
mas zu eliminieren, auch wenn die Aufnahme 
unter das Kreuz in mehrfacher Hinsicht (Ex- 
erzitienprozeß, Biographie des Ignatius, ge- 
schichtliches Werden des Jesuitenordens) als 
die reifere Haltung zu sehen ist. Trotz aller 
Sprachprobleme gehört jedoch der aszetische 
Pol unverzichtbar (!) zum geistlichen Leben, 
übrigens auch, was das soziale Gesicht der 
Kirche angeht und die Notwendigkeit der 
Reinigung von kollektiven •ungeordneten 
Anhänglichkeien" (342).    Eckhard Frick SJ 

1. Dyckhojf, Peter: Das mystische Ge- 
bet. Einübung nach Dionysius. Mün- 
chen: Kösel 1996. 172 S., geb., DM 
29,80. 
2. Ders.: Himmlische Gedanken. Die 
Kraft mystischer Weisheit. München: 
Kösel 1996. 136 S., 11 färb. Miniaturen, 
Ln, DM 29,80. 

1. Das Anliegen des Verf., frühchristliches 
Gedankengut für die heutige Zeit aufzu- 
schließen, zeigte sich schon bei der Übertra- 
gung ausgewählter Schriften des Johannes 
Cassian (vgl. GuL 1993, 475 f.) und des Ori- 
genes (vgl. GuL 1995, 160). Ähnliches ver- 
sucht D. mit seinem neuen Buch über einen 
rätselvollen Mystiker des 5. Jahrhunderts, 
der von manchen Gelehrten •Pseudo-Diony- 
sius" genannt wird. Das Literaturverzeichnis 
signalisiert umfassende Studien und lädt zur 
persönlichen Vertiefung ein. Die dargebote- 
nen Texte aber wollen nicht als •wissen- 
schaftliche Übersetzung" gelten. Es handelt 
sich vielmehr um eine vom Vf. verantworte- 
te Auswahl für die Praxis des mystischen Ge- 
betes heute. 

Der Versuch, zwischen der Sprache der 
Alten und der unserer Zeit zu •vermitteln", 
verdient Anerkennung. Die vielschichtigen 
Werke des Dionysius werden dem Leser 
breitgefächert vor Augen geführt. Es geht 



Buchbesprechungen 235 

keineswegs um bloße •Weltflucht" oder um 
bloß negative, jede inhaltliche Aussage von 
Gott verneinende Theologie, sondern ebenso 
in dialektischer Einheit um positive symboli- 
sche Mystik (Mittler-Verkünder-Boten). Daß 
das Bedürfnis nach echter Gotteserfahrung in 
unserer Welt der überschäumenden, oft sehr 
kalten Informationen ständig wächst, ist be- 
kannt. Der dunkle und vielfach umstrittene 
Dionysius (vgl. seine Wirkungsgeschichte 
S. 131-156) kann dieses Verlangen jedoch 
nur dann erfüllen, wenn seine Gebetswege 
auch kritisch nachvollzogen werden. Wenn 
er nur Ewiges, Göttliches bedenken und den 
Betenden erfahren lassen will, und wenn ihn 
geschichtliche und kirchengeschichtliche 
Dimensionen tatsächlich nicht interessieren, 
wie die Einführung behauptet (24), bleiben 
viele Eragen offen. 

2. Das Buch mit dem scheinbar weltfrem- 
den Titel •Himmlische Gedanken" bietet im 
Grunde nur eine Auswahl besonderer •Licht- 
blicke", die den obengenannten Komposi- 
tionen aus den Werken von Cassian, Orige- 
nes und Dionysius entnommen sind. Die 
geschmackvolle Edition und die einfühlsame 
Anordnung der Texte lassen jedoch das viel- 
leicht schon Gelesene noch einmal tiefer er- 
fahren. Vor Augen liegt eine köstliche An- 
thologie, die in elf Kapitel eingeteilt ist, vom 
•beginnenden Himmel" bis zur •unendlichen 
Freude". Auch die farbigen Miniaturen und 
die Initialen aus dem Albani-Kodex der 
Dombibliothek in Hildesheim, die die Kapi- 
tel jeweils einleiten, werden den Betrachter 
erfreuen. Die treffenden Kommentare offen- 
baren Lebenserfahrung und Gespür für We- 
sentliches. •Wir erfahren einen Auftrag, für 
den wir in dieser Welt dringend gebraucht 
werden" (58). Echte •Himmlische Gedan- 
ken" sind keineswegs Gegner der Erde, son- 
dern ganz im Gegenteil ihre Retter. Ich halte 
dieses Buch für Dyckhoffs besten Versuch, 
viele Leser zu ermutigen, dem Geheimnis 
der Zuwendung Gottes zur Welt mitten im 
Alltag nachzuspüren. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Beten mit Bild und Wort. Der Medita- 
tionszyklus der Hildegard von Bingen. 
Doppelband: a) Lateinische Gebetstexte 
mit verschiedenen Beiträgen, b) Faksi- 
mile der 72 Bilder von 1472 mit dem 

übersetzten Meditationstext. Zollikon/ 
Zürich: Kranich-Verl. o. J., 85/145 S., 
Kart, in Schober DM 80,-. 

Es ist eine Liebhaberausgabe, die in erstaun- 
lich günstiger Preislage zwei Anforderungen 
gerecht wird. Zum einen ist der lateinische 
Text mustergültig (zwar nicht kritisch) her- 
ausgegeben und kommentiert worden. Im 
Grundstock entstand er um 1170/80 viel- 
leicht in Trier. Was er mit Hildegard von 
Bingen zu tun hat, ist nicht ersichtlich; aber 
er steht (mit einigen anderen Gebetbüchern) 
am Beginn einer neuen Frömmigkeitsform, 
die stärker als vorher das Anschauen, die 
konkrete Bildhaftigkeit und Heilsgeschichte 
und des Lebens Jesu betont. Die faksimilier- 
ten Bilder der Einsiedler-Handschrift (auch 
einige andere Bilder sind beigegeben) sind 
Ende des 15. Jahrhunderts entstanden. Über 
all das geben Forschungsberichte detailliert 
Auskunft. 

Zugleich aber ist diese Ausgabe der direk- 
ten Meditation gewidmet. Deshalb ist der 
Faksimile-Band von der deutschen Überset- 
zung (durch Abt Georg Holzherr von Einsie- 
deln) begleitet; und deshalb wurden auch die 
reichen Verweise auf Schrift und Liturgie 
unter den deutschen Text gesetzt. In dem 
wissenschaftlichen Teilband bringt Abt Ge- 
org eine schöne, traditionsgesättigte Hin- 
führung zu dem monastischen •Beten in Bild 
und Wort"; dabei entwickelt er, sich beson- 
ders an Hugo v. St. Viktor und auch Bern- 
hard von Clairvaux anlehnend, eine Schule 
•ganzheitlichen Betens", das, wie er an- 
merkt, durch die Exerzitien des Ignatius auf- 
gegriffen wird. 

Der moderne Leser (Beter!) ist zuerst ent- 
zückt von der •Naivität" der Bilder (10 aus 
dem AT). Doch die Texte (z. T. erinnernd an 
die berühmten Gebete Anselms v. Canter- 
bury) schlüsseln ihm die Tiefe der vermeint- 
lichen Naivität auf. Bei der Stillung des See- 
sturms könnte er einen modernen Theologen 
vermuten (es ist alte kirchliche Weisheit): 
•Christus, du weißt, daß niemand über das 
Meer fahren kann, d.h., daß niemand die 
Reise durch die Welt zu Ende führen kann. 
Gar selig ist aber, wer dich als Reisegefähr- 
ten im Schiff hat, auch wenn du schläfst. 
D. h.: Wer im wahren Glauben verharrt und 
unter dem Schutz des heiligen Kreuzeshol- 
zes." Auch die Auferstehung Jesu wird nach 



Buchbesprechungen 236 

altkirchlicher Theologie als •Totenbefreiung 
aus der Unterwelt" (dazu die Erscheinungen) 
dargestellt. 

Der Reichtum dieses Bildzyklus geht ei- 
nem erst beim ruhigen Verharren auf. Und 
dann werden auch die mehr wissenschaftli- 
chen Beiträge zur lebendigen Spiritualität er- 
weckt - auch sie erinnern an die tiefe Fröm- 
migkeit einer großen christlichen Zeit. 

Josef Sudbrack SJ 

Wenz, Helmut: Körpersprache im Got- 
tesdienst. Theorie und Praxis der Kine- 
sik für Theologie und Kirche. Leipzig: 
Evangelische Verlagsanstalt 1995. 191 
S., brosch., DM 29,80. 

Was dieses Buch eines evangelischen Pfarrer 
auszeichnet, ist die sowohl physiologische 
wie theologische Grundlegung seines leben- 
digen Plädoyers für ganzheitlich geprägte 
Gottesdienste. Natürlich merkt man sowohl 
die evangelische Konfession (das Sakramen- 
tale wird in den Kommunikationsprozeß ein- 
bezogen und weniger in der Eigenbedeutung 
bewertet) wie auch den Pfarrer (es geht um 
den gemeindlichen Gottesdienst und weniger 
um das persönliche Beten). Aber in diesem 
Rahmen ist es ein breit informierendes Buch 
- von theoretischen Zugängen bis zu prakti- 
schen Vorschlägen. Wie der Titel nahelegt, 
beginnt es mit einer kritischen und positiv 
aufbauenden Analyse des Predigens - als 
•Dialog und als Mehrbahn-Kommunika- 
tion". Hierzu benutzt Wenz viel kommunika- 
tionstheoretische und psychologische Litera- 
tur und bringt wichtige Hinweise, die auch im 
persönlichen Beten Platz haben. Ein Kapitel 
über nonverbale Signale geht den •nonvoka- 
len" und den •vokalen" (Stimme, Musik, an- 
dere Geräusche usw.) Äußerungen nach. Man 
darf sich von den theoretisch klingenden 
Überschriften nicht abschrecken lassen: Der 
Text (Mimik, Haltung, Kontakt, Ge- 
schmackssignale usw.) bringt viel Konkretes 
und schlägt manche Brücke (z.B. •Geruchs- 
signale") zum klassischen katholischen Got- 
tesdienst. Dem Tanz und dem Verkündi- 
gungsspiel wie einer Betrachtung der ver- 
schiedenen Rollen im Gottesdienst sind ei- 
gene Kapitel gewidmet. Zum Schluß wird 
dann noch den Gründen der Vernachlässi- 
gung der Körpersprache und einigen Ausbil- 

dungswegen nachgegangen. Ein Kapitel über 
das •Zeugnis von der Körpersprache Jesu" 
läßt den Mangel besonders schwer empfin- 
den. In einem •Ausblick" geht Wenz dann 
noch der spezifisch modernen Situation nach 
und kritisiert zuletzt die evangelische 
Agende und das neue Gesangbuch. 

Es ist ein inhaltlich reichhaltiges Buch, das 
viele neue Wege systematisiert und wissen- 
schaftlich begründet, das trotz der intellektu- 
ellen Qualität sehr gut lesbar bleibt; ein Buch, 
das zweifelsohne von ökumenischem Inter- 
esse ist. Josef Sudbrack SJ 

Liebesbriefe Gottes. Weitergegeben von 
Clemens Wilken. Frankfurt a. M.: Haag 
und Herrchen 1996. 101 S., brosch., 
DM 18-. 

Unter Liebesbriefen verstehen wir die wohl 
intimste Gattung der Kommunikation, die 
wir kennen. Sie ist normalerweise denkbar 
ungeeignet, veröffentlicht zu werden: zu per- 
sönlich ist die Beziehung zwischen Autor 
und Adressaten und zu groß ist die Scheu, 
sich in solch eine Beziehung lesend einzumi- 
schen. Diese gewisse Scheu ist auch beim 
Lesen der Liebesbriefe Gottes angebracht. 
Clemens Wilken, Religionslehrer und Seel- 
sorger aus Bad Münstereifel, wählt diese 
Gattung, um die Zuwendung Gottes an jeden 
einzelnen Menschen zu zeigen. 

Die Sprache ist sehr offen, intim, persön- 
lich gewählt, manchmal wirkt sie etwas 
kitschig, wenn man den Charakter der Texte 
aus dem Blick verliert. Liebesbriefe sind im 
Normalfall eben nicht gedrechselte Sprache, 
sondern überfließendes Herz. Und so ist auch 
der briefscheibende Gott sehr persönlich und 
charismatisch, voller Verständnis für den 
einzelnen und ohne jedes Interesse für Struk- 
tur und Gedankengebäude. Er will den ein- 
zelnen Menschen, und zwar genauso, wie er 
ist, mit allen Fehlern, Träumen und Eigen- 
arten, die dieser mitbringt. 

Es sind Briefe an Freunde und Geliebte, 
an Suchende und Betende, an einen Alkoho- 
liker und einen Wohlstandsmenschen, an ei- 
nen sozial denkenden und einen sich schul- 
dig fühlenden Menschen u. v.m.. Bei allen 
diesen 42 Briefen greift der Autor auf die 
Gefühlslage des Adressaten zurück; er be- 
schönigt nichts, baut keine Illusionen auf 



Buchbesprechungen 237 

und spricht direkt an. Manchmal gerät es ihm 
vielleicht etwas zu naiv, die Lebensumstände 
sind manchmal doch etwas komplizierter, als 
Wilken sie andeutet, und nicht so klischee- 
haft. Und auch die Auswege aus als negativ 
empfundenen Situationen sind nicht nur in 
wenigen Zeilen anzudeuten. Aber wahr- 
scheinlich müssen Liebesbriefe so sein, 
leicht geschrieben und von einem persön- 
lichen Verhältnis geprägt. 

Bernd Hagenkord SJ 

Jalics, Franz: Lernen wir beten. Eine 
Anleitung, mit Gott ins Gespräch zu 
kommen. Würzburg: Echter 1996. 107 
S., kart, DM 24,80. 

Das in fünf Sprachen übersetzte und in der 
22. Auflage erschienene Buch des Jesuiten 
Franz Jalics löst ein, was es in seinem Titel 
verspricht. Es ist aus langjähriger Exerzitien- 
arbeit und einer großen persönlichen Erfah- 
rung des Autors erwachsen. 

In neun Schritten versucht sich Jalics dem 
Thema Beten anzunähern. Zunächst behan- 
delt er das Beten mit Hilfe vorformulierter 
Gebete, die sicherlich am häufigsten verbrei- 
tete Form des Betens. Dabei ist wichtig, daß 
jeder die für sich richtigen Gebete auswählt, 
damit der Beter mit dem Gesagten überein- 
stimmt: •Das Gebet ist etwas Innerliches. 
Der Text hat an sich keinen Wert, es sei 
denn, daß durch ihn eine Verinnerlichung zu- 
stande kommt." (17) Der Zweck des Textes 
sei, die Aufmerksamkeit auf Gott zu richten. 
In einem zweiten Schritt, den er mit •Auf der 
Erde stehen" überschreibt, geht er ein auf 
1 Joh 4,20. Wenn jemand wissen möchte, 
wie er zu Gott steht, genüge es, seine 
menschlichen Beziehungen zu überprüfen. 
(22) •Wie ich mich liebe, so liebe ich den 
Mitmenschen und so liebe ich Gott. Niemand 
kann den Mitmenschen ablehnen, sich selbst 
aber lieben." (25) In diesem Zusammenhang 
verweist er auf die tägliche Gewissenserfor- 
schung, deren eigentliches Ziel es sei, die 
Situation wahrzunehmen, das heiße, die reli- 
giöse Dimension der alltäglichen Begeben- 
heiten zu erkennen und zu verspüren. 

Im dritten Kapitel folgt die Schriftbe- 
trachtung. Hier werden in gut verständlicher 
Weise die einzelnen Schritte der Schriftme- 

ditation erläutert. •Wer die Bibel nicht 
kennt, kennt auch Jesus Christus nicht" 
(Hieronymus). Das vierte Kapitel heißt 
•Zwiesprache mit Gott". J. meint damit das 
einfache vor Gott Verweilen und Sein. •Das 
ist viel angebrachter, als für mich bedeu- 
tungslose Worte herzusagen, die sich zwi- 
schen uns stellen." (42) Er verweist dabei 
auf die Rebellion Hiobs. Auch das Gebet Je- 
su in Getsemani zeige einen ähnlichen Ver- 
lauf. Zuerst drücke Jesus sein Empfinden 
aus, dann zeige er die Annahme seiner Si- 
tuation, indem er bete: •Aber nicht wie ich 
will, sondern wie Du willst." (Mt 26, 39 b) 
Weiterhin geht es um den Abbau von Span- 
nungen. Der moderne Mensch sei immer ge- 
hetzt, in Eile und nervös. Dieser überreizte 
Zustand vergifte das Leben des heutigen 
Menschen. Dies führe zu Spannungen, die 
uns von Gott und unseren Mitmenschen ab- 
sonderten. Für J. ist dies die erste und grund- 
legendste Hauptsünde. Es werden deshalb 
konkrete Übungen vorgeschlagen, die zum 
Abbau von Spannungen beitragen. Es folgt 
das einfache Gebet. J. meint damit die ge- 
dankenfreie Welt des inneren Friedens. (63) 
Sie sei wie ein verweilendes Schauen des 
Herzens. Diese Art des Betens lasse das 
Denken und das Aufwallen der Gefühle hin- 
ter sich. Er ist der Auffassung, daß Singen 
zu einem viel intensiveren Gebet werden 
könne als das gesprochene Wort. Ein unga- 
risches Sprichwort sagt: Wer singt, betet 
doppelt. 

Besondere Beachtung verdient das ge- 
meinschaftliche Gebet. Wenn mehrere Per- 
sonen im Gebet verweilten, entstehe ein in- 
tensives Gemeinschaftserlebnis. Eine wahre 
Gebetsschule seien zum Beispiel die Exerzi- 
tien, aber das wesentlichste gemeinsame 
Gebet sei die Feier der Liturgie, hauptsäch- 
lich der Eucharistie. Nicht vergessen werden 
schließlich die Schwierigkeiten und Hinder- 
nisse beim Gebet. Auch hier finden sich 
zahlreiche Hinweise und Hilfen zu den un- 
terschiedlichsten Blockaden, die sich beim 
Gebet auftun können. 

Abschließend wird das Thema Gebet und 
Kontemplation noch einmal grundsätzlich 
reflektiert. Alles in allem eine empfehlens- 
werte Lektüre -ja, eine gute und eingängige, 
übersichtliche Gebetsschule, die hoffentlich 
viele Leser finden wird. 

Reinhold Schellberg 



Buchbesprechungen 238 

1. Hausgenossen Gottes und Mitbürger 
der Heiligen. Heiligengottesdienste I 
(Januar - Juni). Hrsg. von Anton Seeber- 
ger. Ostfildern: Schwabenverlag 1994. 
255 S., kart., DM 29,80. 
2. Anteil am Erbe der Heiligen. Heili- 
gengottesdienste II (Juli - Dezember). 
Hrsg. von Anton Seeberger. Ostfildern: 
Schwabenverlag 1995. 255 S., kart., DM 
29,80. 

Heiligengottesdienste für die heutige Zeit zu 
gestalten ist nicht leicht. Das weiß jeder 
Seelsorger, der schon einmal mit dieser Auf- 
gabe konfrontiert wurde. Viele werden des- 
halb dankbar auf diese beiden Bücher 
zurückgreifen, in welchen kompetente Auto- 
ren zu Wort kommen. Insgesamt werden cir- 
ca hundert bedeutende Frauen und Männer 
der katholischen Kirche vorgestellt. Außer- 
dem findet man grundsätzliche Einführungen 
in das Problem •Feier und Verehrung der 
Heiligen" (Ph. Harnoncourt) und in das The- 
ma •Heilige sind Ikonen von Gottes Herr- 
lichkeit" (J. Sudbrack). Auch moderne Ge- 
dichte helfen das Wesen der Heiligkeit tiefer 
zu verstehen. 

Allerdings ist die Auswahl der Heiligen, 
die mit einer Gottesdienstvorlage bedacht 
wurden, offensichtlich subjektiv. Für jede 
Kalenderwoche werden nämlich nur zwei 
Gestalten dargeboten. Das hat zur Folge, daß 
wichtige Persönlichkeiten (z.B. Augustinus, 
Franz von Assisi und viele andere) fehlen. 
Nicht alle sind offiziell kanonisiert, manche 
sind eher weniger bekannt und einige sind 
darunter, deren Leben und Glauben wir heute 
kaum als heiligmäßig verstehen können, 
obwohl sie zum liturgischen Gedächtnis ge- 
hören. 

Die Beiträge sind für die Feier des Got- 
tesdienstes aufbereitet. Sie beginnen jeweils 
mit einem treffenden Zitat (das zuweilen 
jedoch eigentlich kein Zitat, sondern schon 
ein Urteil ist). Es folgen •Vita" und •An- 
sprache" von verschiedener Länge und 
Dichte. Einige (besonders die von J. Köhler) 
sind eher traditionskritisch (Cyrill und Me- 
thod, Petrus Damiani, Fridolin von Säckin- 
gen, Bonifatius, Heinrich und Kunigunde, 
Wolfgang), andere (z. B. Bleistein / Miller / 
Vogt) bringen das bleibende Vorbild der ge- 
schichtlichen Gestalten (z.B. Alfred Delp, 

Ignatius, Isidor) überzeugt und überzeugend 
zum Ausdruck. Auch die abschließenden Ge- 
bete zeigen unterschiedliche Qualität: alte 
Originaltexte, moderne Fürbitten, politische 
Stoßseufzer. Ergänzende Literatur wird lei- 
der nicht immer angegeben. 

Insgesamt handelt es sich um einen anre- 
genden Versuch, die Feier und Verehrung 
der Heiligen für Menschen von heute wach- 
zuhalten. Die beschränkte Auswahl der Bei- 
spiele läßt jedoch zu wünschen übrig, so daß 
neue Versuche auch in Zukunft keineswegs 
überflüssig sind. (In ähnlicher Aufmachung 
erschienen im gleichen Verlag auch circa 60 
Beerdigungsansprachen unter dem Titel 
•Der Tod wird nicht mehr sein", herausge- 
geben von Anton Bauer mit einem Vorwort 
von Herbert Vorgrimler). 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Grün, Anselm: Selbstwert entwickeln - 
Ohnmacht meistern. Spirituelle Wege 
zum inneren Raum. Stuttgart: Kreuz- 
Verlag 1995. 142 S., brosch. DM 24,80. 

Fehlendes Selbstwertgefühl und Ohnmachts- 
gefühle sind Phänomene, unter denen zahl- 
reiche Menschen in unterschiedlichen Le- 
benssituationen zu leiden haben. Diese Phä- 
nomene erzeugen häufig Spannungen und 
Konflikte und sind die Ursachen seelischer 
Nöte und Sorgen. Im ersten Teil des Buches 
wendet sich der Autor dem Selbstwertgefühl 
zu. Er zeigt mit Hilfe fundierter Kenntnisse 
aus der Psychologie die Ursachen der Entste- 
hung eines mangelnden auf und beschreibt 
Wege zur Entwicklung eines gesunden 
Selbstwertgefühls. Hierbei bringt er den rei- 
chen Schatz christlicher Spiritualität ein, der 
dem Leser helfen soll, aus dem Vertrauen zu 
Gott auch mehr Selbstvertrauen zu gewinnen. 

Im zweiten Teil des Buches befaßt sich der 
Autor mit dem Phänomen der Ohnmachtser- 
fahrung. Er beschreibt unterschiedliche Er- 
fahrungen von Ohnmacht, die sich bisweilen 
lähmend auf menschliches Leben auswirken 
können. Im Gegensatz zu Resignation und 
Verzweiflung zeigt der Autor einen Weg auf, 
die eigene Ohnmacht zu akzeptieren und sie 
dadurch in eine Quelle von Phantasie und 
Kreativität zu verwandeln. 

Das Besondere seiner Ausführungen be- 
steht in der gekonnten und tiefgründigen Ver- 
bindung zwischen Psychologie und christli- 



Buchbesprechungen 239 

eher Spiritualität. Der Leser kommt unwei- 
gerlich mit Seiten seines eigenen Lebens in 
Kontakt und wird zu einer Fülle heilender 
Einsichten und Erkenntnisse geführt. Das 
Buch dient - wie so viele andere Bücher des 
Autors auch - dem tieferen Verstehen 
menschlichen Lebens auf dem Hintergrund 
des Glaubens an einen heilenden Gott. 

Michael Bollig 

Weibliche Spiritualität im Christentum. 
Hrsg. von Stefanie Spendel. Regens- 
burg: Pustet  1996.  118 S., kart., DM 
32,-. 

Die Frauenfrage ist in der katholischen Kir- 
che zu einem der brennendsten und zugleich 
umstrittensten Themen geworden; ein The- 
ma, das nicht immer auf Offenheit und auf 
die Bereitschaft zu Veränderungen trifft. Es 
wird Frauen nicht leicht gemacht, in dieser 
Kirche zu bleiben, in ihr zu hoffen und zu ar- 
beiten. Immer noch weist man ihnen gerne 
die Funktion der •dienenden Magd" zu, 
während von einem prinzipiellen Selbstver- 
ständnis der Männer in der Kirche als •die- 
nende Knechte" (das wäre wohl das Pendant 
dazu) in der Praxis wenig zu erkennen ist. 
Der Einseitigkeit dieser Rollenzuschreibung 
und der Definition von Frau-Sein in der Kir- 
che, die bislang unverändert fast ausschließ- 
lich von Männern vorgenommen wurde (es 
wird mir immer ein Rätsel sein, wie Männer 
definieren können, was Frau-Sein heißt und 
bedeutet), steht der Wunsch der Frauen ge- 
genüber, gehört und ernst genommen zu wer- 
den. •Wenn Frauen Gott sagen und man(n) 
hört nicht hin" (34), so ist das mit der Ach- 
tung, die Jesus Frauen erwiesen hat, in kei- v 

ner Weise zu vereinbaren. Nicht um eine 
•Machtfrage" geht es, wie häufig als Vor- 
wurf in Richtung der •aufmüpfigen" Frauen 
zu hören ist, sondern es ist eine Frage der 
Gerechtigkeit, wie man(n) in der Kirche mit 
den Frauen umgeht, ob in gleichberechtig- 
tem Miteinander oder in fromm verbrämter 
Überheblichkeit. 

Im vorliegenden Buch, herausgegeben 
von Stefanie Spendel, wird in sieben Beiträ- 
gen versucht, auf diverse Aspekte dieser um- 
fangreichen Problematik einzugehen. Sp. 
setzt sich mit dem spirituellen Aufbruch der 
Frauen auseinander. Was ist •weibliche Spi- 
ritualität", gibt es sie generell überhaupt, exi- 

stieren mehrere Dimensionen weiblicher 
Spiritualität, wie verhält sie sich zu dem ge- 
wohnten Begriff der (allgemeinen) christ- 
lichen (männlichen?) Spiritualität? Die 
Sprachverwirrung zeigt, wie wichtig es ist, 
eine klare Begriffsunterscheidung zu erar- 
beiten und die Spiritualität von Frauen theo- 
logisch genauer zu betrachten. - Benedikta 
Hintersberger geht näher auf diesen Begriff 
ein und untersucht die spirituellen Entfrem- 
dungserfahrungen von Frauen in der Kirche 
sowie die Strukturen und Lebensformen ei- 
ner weiblichen Spiritualität. - Wolfgang Bei- 
nert, der das Thema •Frauenspiritualität und 
Kirche" behandelt, konstatiert lakonisch, es 
habe zwar immer ein großes Potential an 
weiblicher Spiritualität in der Geschichte des 
christlichen Glaubens gegeben, jedoch sei es 
selten beachtet (und geachtet) worden (dies 
zeigt er u. a. anhand einer Erfassung und 
Auswertung von Heiligsprechungen auf). Et- 
was problematisch wird meines Erachtens 
die Gegenüberstellung von •weiblichen" und 
•männlichen" Eigenschaften in seinen ab- 
schließenden Gedanken über den Beitrag, 
den Frauen aus ihrer geschlechtsspezifischen 
Spiritualität für die Gemeinschaft der Glau- 
benden leisten können. Zu leicht provoziert 
eine solche Auflistung ein plakatives Schub- 
ladendenken, das der Realität weiblichen 
und männlichen So-Seins nicht gerecht wird, 
auch wenn Beinert sich von der üblichen Zu- 
ordnung distanziert: Verstand, Präzision, 
Freiheit, Originalität und Wissenschaft seien 
•männlich", Gefühl, Intuition, Gehorsam (!), 
Kunst und Imitation •weiblich". Eine An- 
merkung dazu erübrigt sich. 

Anne Jensen stellt das theologische Werk 
von Faltonia Betitia Proba vor, einer Kir- 
chenmutter (Isidor von Sevilla nannte sie so) 
aus dem 4. Jahrhundert. Margit Eckholts 
Beitrag ist überschrieben: •Geist in Diffe- 
renz und im Dialog. Spiritualität einer Be- 
gegnung mit dem Fremden", ein Titel, der 
auf den ersten Blick im Kontext der Frauen- 
frage nicht unbedingt verständlich erscheint, 
jedoch in eine brisante interkulturelle Begeg- 
nung mit der lateinamerikanischen Männer- 
welt bzw. Kirche und die Nöte und Glau- 
bens-Wege der Frauen in dieser Welt führt. - 
Aus der Praxis der Frauenseelsorge berichtet 
schließlich Andrea Tafferner. •Wer Gott 
dient, wird nicht krumm" (Klara von Assisi) 
- der Alltag erzählt oft vom Gegenteil: vom 



Buchbesprechungen 240 

Krumm-werden, von seelischen Verkrüm- 
mungen und Verletzungen, die Frauen in der 
Kirche erleben. Entwürdigende Erfahrungen 
mit Sakramentenspendung und Segnungen, 
die Ausgrenzung in der Sprache, das Fehlen 
von Frauen bei der Vertretung nach außen: 
Frauen machen die alltägliche Arbeit, Män- 
ner repräsentieren ... Der Wunsch A. Taffer- 
ners, daß Frauen selber als Vermittlerinnen 
erlebt werden können, d. h. predigen, Sakra- 
mente spenden, verkündigen dürfen, wird 
wohl noch auf lange Zeit hin ein Wunsch 
bleiben. 

Aus dem Rahmen fällt der Beitrag von 
Marion Wagner, •Marienfrömmigkeit als 
Dimension weiblicher Spiritualität heute?" 
Das Fragezeichen ist überflüssig, denn das 
Thema ist für die Autorin keine Frage, mit 
der sie sich beschäftigt, sondern eine 
schlichtweg feststehende Tatsache, an der 
(ihrer Meinung nach) kein Weg vorbeiführt. 
Ein hundertmal gesagter Satz wird nicht 
sinnvoller, einleuchtender und besser, wenn 
man ihn zum hunderteinten Mal erneut brav 
herunterbetet, zumal dort, wo kritisch-offe- 
nes Hinterfragen eines - zugegeben schwie- 
rigen - Themas gefordert ist. M. Wagner be- 
schränkt sich jedoch darauf, die allseits be- 
kannten traditionellen Aussagen über Maria 
zu wiederholen und Behauptungen aufzustel- 
len, die sie dann weder gedanklich weiter- 
verfolgt noch deren Schlüssigkeit zu bewei- 

sen sucht. •Das Ja Marias ist nicht das Ja 
passiver Unterwürfigkeit, sondern das Ja 
eines Menschen, der in einem einzigartigen 
... Glauben auf die freie Initiative Gottes in 
Freiheit antwortet." (100) Das sieht nach 
Hochglanzbroschüren-Theologie aus - fast 
zu schön und glatt, um wahr zu sein. Was 
bedeutet das denn konkret für Frauen von 
heute? In der Situation und Welt, in der sie 
leben, leben müssen? Als Frau in Freiheit (!) 
Ja zu sagen zu Gottes Wort und Handeln? 
Was würde es für die Kirche (und die Män- 
ner in ihr) bedeuten, wenn die Frauen in die- 
ser Freiheit handeln und ihr Ja (nicht das der 
Männer) in ihrer Weise zu dem Gott sagen 
würden, den sie erleben? 

Im Ganzen betrachtet ist das Buch eine 
sorgfältig erarbeitete, sehr lesenswerte Lek- 
türe für alle, die sich mit der •Frauenfrage" - 
die ja immer zugleich auch eine Männerfrage 
ist - in der Kirche beschäftigen. Und den- 
noch kommt man als Frau nicht umhin, sich 
zu fragen, wie viele solcher Bücher noch ge- 
schrieben, wie viele Diskussionen und aka- 
demische Debatten noch geführt werden 
müssen, wie viele Worte es noch braucht, 
ehe Taten folgen: konkrete Veränderungen 
für die alltägliche Praxis. Die Kirche denkt in 
Jahrhunderten, heißt es manchmal. Ob die 
Frauen noch Jahrhunderte in dieser Kirche 
warten werden? 

Karin Frammelsberger 

In Geist und Leben 3-1997 schrieben: 

Reinhold Bärenz, geb. 1942, Dr. theol., seit 1995 Prof. für Pastoraltheologie, vorher Priester- 
seelsorger. - Praxis als Ort pastoraltheologischer Theoriebildung, Bibel und Leben, Priester und 
Gemeinde auf dem Weg. 

Eugen Biser, geb. 1918, Dr. phil., Dr. theol., Univ.-Prof. em., Guardini-Preis 1997. -Religions- 
philosophie, Glaubenstheorie, Anthropologie, Literatur, Kunst, Musik. 

Gisbert Greshake, geb. 1933, lie. phil., Dr. theol., Univ.-Prof. für Dogmatik und ökumenische 
Theologie. 

Hans Schaller SJ, geb. 1942, lie. phil., Dr. theol., Spiritual im Pont. Collegium Germanicum et 
Hungaricum in Rom. - Exerzitien, Arbeit mit Behinderten in der •Arche" (Schweiz). 

Jon Sobrino SJ, geb. 1938 in Barcelona, Dr. theol. in Frankfurt St. Georgen, Prof. für systemati- 
sche Theologie in der Zentralamerikanischen Universität in San Salvador. - Zahlreiche Veröf- 
fentlichungen zur Spiritualität und zur Theologie der Befreiung, Menschenrechtspreis der Uni- 
versität Graz 1991. 

Eva M. Synek, geb. 1963, Dr. theol., Assistentin am Institut für Kirchenrecht in Wien. - Ostkir- 
chenkunde, Patrologie, Frauenforschung, Bibelwissenschaften. 




