BUCHBESPRECHUNGEN

Exerzitien und Spiritualitét

Servais, Jacques: Théologie des Exerci-
ces spirituels. H. U. von Balthasar inter-
prete saint Ignace. Paris, Turnhout: cul-
ture et vérité 1996. 418 S_, kart.

Mit der Thematik trifft der franzosische Je-
suit (Prof. in Rom, Leiter der Casa Balthasar)
den Baseler Theologen ins Herz. Balthasar,
der mit ganzem Herzen Jesuit war, verlief3
1950 den Orden, um, wie er glaubte, seiner
Berufung voll gerecht zu werden. Sein jesui-
tischer Exerzitienbegleiter billigte die Ent-
scheidung. Wissend, niichtern und deshalb
bewegend schildert Servais dies — auch den
spiten Versuch Balthasars, wieder in den Or-
den aufgenommen zu werden; was abgelehnt
wurde, wohl weil damit Balthasars neuer Or-
den stillschweigend als jesuitisch anerkannt
worden wire. 1gnatius und seine Exerzitien
bleiben die Herzmitte der Theologie Baltha-
sars. Sofort nach seinem Austritt gelobte er in
Maria Laach neuen Gehorsam ,.einstweilen
Deinem (Gottes) Willen, wie St. Ignatius ihn
mir weist und die Sendung ihn ausdriickt, bis
ich ihn wieder einem geistlichen Fithrer und
in der Gemeinschaft eines Obern leisten
darf*. Nur diese Tragik macht das Werk Bal-
thasars verstindlich.

Nach der biographischen Skizze stellt Ser-
vais Balthasars Exerzitien-Deutung in den
Dialog mit Przywara, Fessard und K. Rahner,
zeigt die Verbindung zu Adrienne v. Speyr
und entwirft kurz sein Exerzitien-Verstdnd-
nis anhand von ,,Christlicher Stand* (1977);
1945 wurde die Drucklegung dieses Buches
abgelehnt, wohl wegen der hoheren ,,Voll-
kommenheit“ des Ordensstands gegeniiber
dem Laienstand. In Abfolge des Exerzitien-
buches und in stindiger Bezugnahme auf das
ganze Schrifttum wird dann Balthasars
Exerzitientheologie beschrieben. Wichtige
Anhénge listen die ,,ignatianischen® Stellen
bei ihm auf, geordnet sowohl nach dessen
Werken wie nach den Paragraphen der Exer-
zitien. Auch die Werke in sich selbst werden
in zeitlicher Folge vorgestellt (der benedikti-
nische Aufsatz S. 307 ff. fehlt). Eine ausge-

withlte Bibliographie zum Thema ist der Ab-
schluf3.

Balthasars Theologie wird deutlich an der
Kritik an Rahner: Das Wort und der Wille
Gottes komme radikal ,,von oben* (vielleicht
sogar gegen die ,,duBlere Autoritit* der Kir-
che, 304). Dies wird nicht ,lutherisch®
(gemifl Hackers Lutherdeutung, 1966), son-
dern innertrinitarisch begriindet. Zentral ist
daher die Indifferenz, bereit fiir Gottes Wil-
len, nicht aber ,transzendentale Gestimmt-
heit* (K. Rahner nach Balthasar).

Aus dieser Tiefe erfliefit ein theologischer
Reichtum, den die Textsammlung ausbreitet
(vgl. GuL 1994, 394). Kiinftige Auseinander-
setzungen mit Balthasar, auch mit Ignatius
konnen an dieser Arbeit nicht voriibergehen.

Josef Sudbrack SJ

Kiechle, Stefan: Kreuzesnachfolge. Eine
theologisch-anthropologische Studie zur
ignatianischen Spiritualitit (Studien zur
systematischen und spirituellen Theolo-
gie 17). Wiirzburg: Echter 1996. 446 S,
kart., DM 56,—.

Alles Verstehen erfordert nicht nur Begeg-
nung mit dem Fremden, sondern auch die An-
strengung, in geeigneter Sprache den Ertrag
dieser Begegnung zu formulieren. Diese
Ubersetzungs-Miihe zeichnet das vorliegende
Werk aus; sie gilt aber auch fiir das behan-
delte Thema selbst, ndmlich fiir das Kreuz,
dem sich Ignatius von Loyola aussetzt.

Unter Kreuz versteht K. ,den freiwilligen
oder unfreiwilligen, aktiven oder passiven,
immer jedoch mit der Erfahrung von Leiden
und Schmerz verbundenen sowie im Glauben
an Christus den Gekreuzigten und Auferstan-
denen und um des Reiches Gottes willen an-
genommen[en] Verzicht auf die Realisierung
personlicher oder gemeinschaftlicher irdi-
scher Moglichkeiten an Freude, Gliick und
Lebensentfaltung™ (2). K. gibt dem Leser drei
niitzliche Definitionen an die Hand, die den
Oberbegriff der Kreuzesnachfolge differen-
zieren. Sie stellen sich im Lauf der Lektiire



Buchbesprechungen

als zwei kontrire Pole und die vermittelnde
Haltung der Indifferenz heraus, worunter K.
die Bereitschaft versteht, ,,nicht nach person-
lichen Vorlieben Entscheidungen zu treffen,
da diese — so gefillt — oft von ungeordneten
Anhiéinglichkeiten bestimmt sind und deswe-
gen nicht das treffen, was dem Willen Gottes
und damit dem ,Ziel des Menschen‘ ent-
spricht” (41). Aus dieser Definition des Ver-
mittlungsbegriffs tndifferenz ergibt sich be-
reits, daB der aszetische Pol der Kreuzesvor-
liebe allein weder geistliches Entscheidungs-
kriterium noch endgiiltige Realisierung des-
sen sein kann, was Kreuzesnachfolge meint;
denn: ,,,Kreuzesvorliebe ‘ nennen wir die be-
wuflte und aktive Suche nach dem Verzicht-
volleren und Schwereren. Das ,Verlangen®
wird also, um der Nachfolge bzw. Nachah-
mung Jesu willen, gezielt auf eine Gestalt der
Verwirklichung des Wollens Gottes gerich-
tet, auf die kreuzgemiBere. Weil der so Chri-
stus Nachfolgende also durchaus eine kon-
krete Vorliebe hat, nimlich diejenige fiir das
Kreuz, ist er nicht indifferent” (42). Aber
auch der entgegengesetzte Pol ist als solcher
ungeeignet, die Lebenspraxis der Kreuzes-
nachfolge vollstindig zu umschreiben: Mit
Aufnahme unter das Kreuz méchte K. ,jene
Haltung henennen, bei der der Exerzitant,
von seiner Seite her vollig passiv, sich von
Christus in den Verzicht, in ein Loslassen sei-
nes Besitzes und seines Seins, in eine Hin-
gabe der empfangenen Gaben und seiner
selbst, in ein Verzehrtwerden und ,Sterben®
hineinrufen und hineinfiihren ldft. “ (158).

Die zitierte Definition stammt aus dem 1.
Teil des Werkes, dem umfangreichsten:
Kreuzesnachfolge im Exerzitienbuch. K. legt
damit einen theologisch und hermeneutisch
verantworteten Kommentar zu den Geistli-
chen Ubungen des Ignatius vor, die iiber den
thematischen Fokus der Kreuzesnachfolge
hinaus ein solides exerzitientheologisches
Urteil und auch die Fahigkeit erkennen las-
sen, immer wieder Briicken zur Praxis der
Exerzitien-Begleitung zu schlagen. Im II.
Teil des Buches wird dieselbe Spannung an-
hand der tibrigen Schriften und der Biogra-
phie des Ignatius behandelt. In beeindrucken-
der Weise hilt K. seine Frage in allen Detail-
betrachtungen durch, um schlieflich im III.
Teil (Kreuzesnachfolge in der ignatianischen
Spiritualitit heute) zu einer uberzeugenden
Synthese zu gelangen.

234

Kiechles Losung ist nicht historisch-text-
analytisch. Zwar bedient er sich souverin der
historisch-kritischen Ignatius-Forschung,
doch sucht er aus systematisch-theologischen
und seelsorglichen Griinden nach einer heuti-
gen ,modernen” Einschitzung. Er erliegt
nicht der Versuchung, aus modischer Entmy-
thologisierung heraus die ,,Freiheit“ des asze-
tischen fgnatius (368-372) zu glitten und den
anstoBigen Pol der Kreuzesvorliebe in der
Weise eines simplen Vorher-Nachher-Sche-
mas zu eliminieren, auch wenn die Aufnahme
unter das Kreuz in mehrfacher Hinsicht (Ex-
erzitienprozeB3, Biographie des Ignatius, ge-
schichtliches Werden des Jesuitenordens) als
die reifere Haltung zu sehen ist. Trotz aller
Sprachprobleme gehort jedoch der aszetische
Pol unverzichtbar (!) zum geistlichen Leben,
ibrigens auch, was das soziale Gesicht der
Kirche angeht und die Notwendigkeit der
Reinigung von kollektiven ,,ungeordneten
Anhiinglichkeien® (342).  Eckhard Frick ST

. Dyckhoff, Peter: Das mystische Ge-
bet. Einitibung nach Dionysius. Miin-
chen: Kosel 1996. 172 S., geb.,, DM
29,80.

2. Ders.: Himmlische Gedanken. Die
Kraft mystischer Weisheit. Miinchen:
Kosel 1996. 136 S., 11 farb. Miniaturen,
Ln, DM 29,80.

1. Das Anliegen des Verf., friihchristliches
Gedankengut fiir die heutige Zeit aufzu-
schlieBen, zeigte sich schon bei der Ubertra-
gung ausgewdhlter Schriften des Johannes
Cassian (vgl. GuL 1993, 475 f.) und des Ori-
genes (vgl. GuL 1995, 160). Ahnliches ver-
sucht D. mit seinem neuen Buch iiber einen
ritselvollen Mystiker des 5. Jahrhunderts,
der von manchen Gelehrten ,,Pseudo-Diony-
sius“* genannt wird. Das Literaturverzeichnis
signalisiert umfassende Studien und l4dt zur
personlichen Vertiefung ein. Die dargebote-
nen Texte aber wollen nicht als ,,wissen-
schaftliche Ubersetzung™ gelten. Es handelt
sich vielmehr um eine vom Vf. verantworte-
te Auswabhl fiir die Praxis des mystischen Ge-
betes heute.

Der Versuch, zwischen der Sprache der
Alten und der unserer Zeit zu ,,vermitteln®,
verdient Anerkennung. Die vielschichtigen
Werke des Dionysius werden dem Leser
breitgefdchert vor Augen gefiihrt. Es geht



Buchbesprechungen

keineswegs um bloBe ,,Weltflucht” oder um
bloB negative, jede inhaltliche Aussage von
Gott verneinende Theologie, sondern ebenso
in dialektischer Einheit um positive symboli-
sche Mystik (Mittler-Verkiinder-Boten). Dal
das Bediirfnis nach echter Gotteserfahrung in
unserer Welt der iiberschiumenden, oft sehr
kalten Informationen stindig wichst, ist be-
kannt. Der dunkle und vielfach umstrittene
Dionysins (vgl. seine Wirkungsgeschichte
S. 131-156) kann dieses Verlangen jedoch
nur dann erfiillen, wenn seine Gebetswege
auch kritisch nachvollzogen werden. Wenn
er nur Ewiges, Gottliches bedenken und den
Betenden erfahren lassen will, und wenn ithn
geschichtliche und kirchengeschichtliche
Dimensionen tatsichlich nicht interessieren,
wie die Einfithrung behaunptet (24), bleiben
viele Eragen offen.

2. Das Buch mit dem scheinbar weltfrem-
den Titel ,,Himmlische Gedanken® bietet im
Grunde nur eine Auswah] besonderer ,,Licht-
blicke*, die den obengenannten Komposi-
tionen ans den Werken von Cassian, Orige-
nes und Dionysius entnommen sind. Die
geschmackvolle Edition und die einfiihlsame
Anordnung der Texte lassen jedoch das viel-
leicht schon Gelesene noch einmal tiefer er-
fahren. Vor Augen liegt eine kostliche An-
thologie, die in elf Kapitel eingeteilt ist, vom
..beginnenden Himmel“ bis zur ,,unendlichen
Freude*. Auch die farbigen Miniaturen und
die Initialen aus dem Albani-Kodex der
Dombibliothek in Hildesheim, die die Kapi-
tel jeweils einleiten, werden den Betrachter
erfreuen, Die treffenden Kommentare offen-
baren Lebenserfahrung und Gespiir fiir We-
sentliches. ,,Wir erfahren einen Auftrag, flr
den wir in dieser Welt dringend gebrancht
werden® (58). Echte ,Himmlische Gedan-
ken“ sind keineswegs Gegner der Erde, son-
dern ganz im Gegenteil ihre Retter. Ich halte
dieses Buch fiir Dyckhoffs besten Versuch,
viele Leser zu ermutigen, dem Geheimnis
der Zuwendung Gottes zur Welt mitten im
Alltag nachzuspiiren.

Franz-Josef Steinmetz SJ

Beten mit Bild und Wort. Der Medita-
tionszyklus der Hildegard von Bingen.
Doppelband: a) Lateinische Gebetstexte
mit verschiedenen Beitrdgen, b) Faksi-
mile der 72 Bilder von 1472 mit dem

235

ibersetzten Meditationstext. Zollikon/
Ziirich; Kranich-Verl. o. J., 85/145 S.,
Kart. in Schober DM 80,—.

Es ist eine Liebhaberansgabe, die in erstaun-
lich giinstiger Preislage zwei Anforderungen
gerecht wird. Zum einen ist der lateinische
Text mustergiiltig (zwar nicht kritisch) her-
ausgegeben und kommentiert worden. Im
Grundstock entstand er um 1170/80 viel-
leicht in Trier. Was er mit Hildegard von
Bingen zu tun hat, ist nicht ersichtlich; aber
er steht (mit einigen anderen Gebetbiichern)
am Beginn einer neven Frommigkeitsform,
die stidrker als vorher das Anschanen, die
konkrete Bildhaftigkeit und Heilsgeschichte
und des Lebens Jesu betont. Die faksimilier-
ten Bilder der Einsiedler-Handschrift (auch
einige andere Bilder sind beigegeben) sind
Ende des 15. Jahrhunderts entstanden. Uber
all das geben Forschungsberichte detailliert
Auskunft.

Zugleich aber ist diese Ausgabe der direk-
ten Meditation gewidmet. Deshalb ist der
Faksimile-Band von der deutschen Uberset-
zung (durch Abt Georg Holzherr von Einsie-
deln) begleitet; und deshalb wurden anch die
reichen Verweise auf Schrift und Liturgie
unter den deuntschen Text gesetzt. In dem
wissenschaftlichen Teilband bringt Abt Ge-
org eine schone, traditionsgesittigte Hin-
filhrung zv dem monastischen ,,Beten in Bild
und Wort“; dabei entwickelt er, sich beson-
ders an Hugo v. St. Viktor und auch Bemn-
hard von Clairvaux anlehnend, eine Schule
»ganzheitlichen Betens®, das, wie er an-
merkt, durch die Exerzitien des Ignatius auf-
gegriffen wird.

Der moderne Leser (Beter!) ist zuerst ent-
ziickt von der ,Naivitit der Bilder (10 ans
dem AT). Doch die Texte (z. T. erinnernd an
die beriihmten Gebete Anselms v. Canter-
bury) schliisseln ihm die Tiefe der vermeint-
lichen Naivitdt auf. Bei der Stillung des See-
sturms konnte er einen modernen Theologen
vermuten (es ist alte kirchliche Weisheit):
,,Christns, dn weiit, daB niemand iiber das
Meer fahren kann, d.h., daB niemand die
Reise durch die Welt zu Ende fithren kann.
Gar selig ist aber, wer dich als Reisegefihr-
ten im Schiff hat, auch wenn du schlifst.
D.h.: Wer im wahren Glauben verharrt und
pnter dem Schutz des heiligen Kreuzeshol-
zes.* Auch die Auferstehung Jesu wird nach



Buchbesprechungen

altkirchlicher Theologie als ,,Totenbefreiung
aus der Unterwelt” (dazu die Erscheinungen)
dargestellt.

Der Reichtum dieses Bildzyklus geht ei-
nem erst beim ruhigen Verharren auf. Und
dann werden auch die mehr wissenschaftli-
chen Beitrige zur lebendigen Spiritualitit er-
weckt — auch sie erinnern an die tiefe From-
migkeit einer groBen christlichen Zeit.

Josef Sudbrack SJ

Wenz, Helmut: Korpersprache im Got-
tesdienst. Theorie und Praxis der Kine-
sik fiir Theologie und Kirche. Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt 1995. 191
S., brosch., DM 29,80,

Was dieses Buch eines evangelischen Pfarrer
auszeichnet, ist die sowohl physiologische
wie theologische Grundlegung seines leben-
digen Pladoyers fiir ganzheitlich geprigte
Gottesdienste. Natiirlich merkt man sowohl
die evangelische Konfession (das Sakramen-
tale wird in den KommunikationsprozeB ein-
bezogen und weniger in der Eigenbedeutung
bewertet) wie auch den Pfarrer (es geht um
den gemeindlichen Gottesdienst und weniger
um das persouliche Beten). Aber in diesem
Rahmen ist es ein breit informierendes Buch
- von theoretischen Zugéngen bis zu prakti-
schen Vorschlidgen. Wie der Titel nahelegt,
beginnt es mit einer kritischen und positiv
aufbauenden Analyse des Predigens — als
wDialog und als Mehrbahn-Kommunika-
tion*. Hierzu benutzt Wenz viel kommunika-
tionstheoretische und psychologische Litera-
tur und bringt wichtige Hinweise, die auch im
personlichen Beten Platz haben. Ein Kapitel
iiber nonverbale Signale geht den ,,nonvoka-
len* und den ,,vokalen* (Stimme, Musik, an-
dere Geriusche usw.) AuBerungen nach. Man
darf sich von den theoretisch klingenden
Uberschriften nicht abschrecken lassen: Der
Text (Mimik, Haltung, Kontakt, Ge-
schmackssignale usw.) bringt viel Konkretes
und schligt manche Briicke (z.B. ,,Geruchs-
signale*) zum klassischen katholischen Got-
tesdienst. Dem Tanz und dem Verkiindi-
gungsspiel wie einer Betrachtung der ver-
schiedenen Rollen im Gottesdienst sind ei-
gene Kapitel gewidmet. Zum SchluB wird
dann noch den Griinden der Vernachlissi-
gung der Korpersprache und einigen Ausbil-

236

dungswegen nachgegangen. Ein Kapitel iiber
das ,,Zeugnis von der Korpersprache Jesu“
1aB¢t den Mangel besonders schwer empfin-
den. In einem ,,Ausblick* geht Wenz dann
noch der spezifisch modernen Situation nach
und kritisiert zuletzt die evangelische
Agende und das neue Gesangbuch.

Es ist ein inhaltlich reichhaltiges Buch, das
viele neue Wege systematisiert und wissen-
schaftlich begriindet, das trotz der intellektu-
ellen Qualitit sehr gut lesbar bleibt; ein Buch,
das zweifelsohne von 6kumenischem Inter-
esse ist. Josef Sudbrack SJ

Liebesbriefe Gottes. Weitergegeben von
Clemens Wilken. Frankfurt a. M.: Haag
und Herrchen 1996. 101 S., brosch.,
DM 18,-.

Unter Liebesbriefen verstehen wir die wohl
intimste Gattung der Kommunikation, die
wir kennen. Sie ist normalerweise denkbar
ungeeignet, verdffentlicht zu werdeu: zu per-
sonlich ist die Beziehung zwischen Autor
und Adressaten und zu grof ist die Scheu,
sich in solch eine Beziehung lesend einzumi-
schen. Diese gewisse Scheu ist auch beim
Lesen der Liebesbriefe Gottes angebracht.
Clemens Wilken, Religionslehrer und Seel-
sorger aus Bad Miinstereifel, wihlt diese
Gattung, um die Zuwendung Gottes an jeden
einzelnen Menschen zu zeigen.

Die Sprache ist sehr offen, intim, person-
lich gewihlt, manchmal wirkt sie etwas
kitschig, wenn man den Charakter der Texte
aus dem Blick verliert. Liebesbriefe sind im
Normalfall eben nicht gedrechselte Sprache,
sondern iiberflieBendes Herz. Und so ist auch
der briefscheibende Gott sehr persénlich und
charismatisch, voller Verstindnis fiir den
einzelnen und ohne jedes Interesse fiir Struk-
tur und Gedankengebiude. Er will den ein-
zelnen Menschen, und zwar genauso, wie er
ist, mit allen Fehlern, Trdumen und Eigen-
arten, die dieser mitbringt.

Es sind Briefe an Freunde und Geliebte,
an Suchende und Betende, an einen Alkoho-
liker und einen Wohlstandsmenschen, an ei-
nen sozial denkenden und einen sich schul-
dig fiihlenden Menschen u.v.m.. Bei allen
diesen 42 Briefen greift der Autor auf die
Gefiihlslage des Adressaten zuriick; er be-
schonigt nichts, baut keine Illusionen auf



Buchbesprechungen

und spricht direkt an. Manchmal gerat es ihm
vielleicht etwas zn naiv, die Lebensumstidnde
sind manchmal doch etwas komplizierter, als
Wilken sie andeutet, und nicht so klischee-
haft. Und auch die Auswege aus als negativ
empfundenen Situationen sind nicht nur in
wenigen Zeilen anzudeuten. Aber wahr-
scheinlich miissen Liebesbriefe so sein,
leicht geschrieben und von einem persén-
lichen Verhiltnis geprigt.

Bernd Hagenkord SJ

Jalics, Franz: Lernen wir beten. Eine
Anleitung, mit Gott ins Gesprich zu
kommen. Wiirzburg: Echter 1996. 107
S., kart., DM 24,80.

Das in fiinf Sprachen iibersetzte und in der
22. Auflage erschienene Buch des Jesuiten
Franz Jalics 16st ein, was es in seinem Titel
verspricht. Es ist aus langjahriger Exerzitien-
arbeit und einer groBen personlichen Erfah-
rung des Autors erwachsen.

In neun Schritten versucht sich Jalics dem
Thema Beten anzundhern. Zunichst behan-
delt er das Beten mit Hilfe vorformulierter
Gebete, die sicherlich am hiufigsten verbrei-
tete Form des Betens. Dabei ist wichtig, daB
jeder die fiir sich richtigen Gebete auswihlt,
damit der Beter mit dem Gesagten iberein-
stimmt: ,,Das Gebet ist etwas Innerliches.
Der Text hat an sich keinen Wert, es sei
denn, da durch ihn eine Verinnerlichung zu-
stande kommt.” (17) Der Zweck des Textes
sei, die Aufmerksamkeit auf Gott zu richten.
In einem zweiten Schritt, den er mit ,,Anf der
Erde stehen® iiberschreibt, geht er ein auf
I Joh 4,20. Wenn jemand wissen mdchte,
wie er zu Gott steht, geniige es, seine
menschlichen Beziehungen zu iiberpriifen.
(22) ,,Wie ich mich liebe, so liebe ich den
Mitmenschen und so liebe ich Gott. Niemand
kann den Mitmenschen ablehnen, sich selbst
aber lieben.* (25) In diesem Zusammenhang
verweist er auf die tdgliche Gewissenserfor-
schung, deren eigentliches Ziel es sei, die
Situation wahrzunehmen, das heiBe, die reli-
giose Dimension der alltiglichen Begeben-
heiten zu erkennen und zu verspiiren.

Im dritten Kapitel folgt die Schriftbe-
trachtung. Hier werden in gut verstdndlicher
Weise die einzelnen Schritte der Schriftme-

237

ditation erldutert. ,,Wer die Bibel nicht
kennt, kennt auch Jesus Christus nicht*
(Hieronymus). Das vierte Kapitel heifit
~Zwiesprache mit Gott“. J. meint damit das
einfache vor Gott Verweilen und Sein. ,,.Das
ist viel angebrachter, als fiir mich bedeu-
tungslose Worte herzusagen, die sich zwi-
schen uns stellen.” (42) Er verweist dabei
auf die Rebellion Hiobs. Auch das Gebet Je-
su in Getsemani zeige einen dhnlichen Ver-
lauf. Zuerst driicke Jesus sein Empfinden
aus, dann zeige er die Annahme seiner Si-
tuation, indem er bete: ,,Aber nicht wie ich
will, sondern wie Du willst. (Mt 26, 39 b)
Weiterhin geht es um den Abbau von Span-
nungen. Der moderne Mensch sei immer ge-
hetzt, in Eile und nervés. Dieser iiberreizte
Zustand vergifte das Leben des heutigen
Menschen. Dies fiihre zu Spannungen, die
uns von Gott und unseren Mitmenschen ab-
sonderten. Fiir J. ist dies die erste und grund-
legendste Hauptsiinde. Es werden deshalb
konkrete Ubungen vorgeschlagen, die zum
Abbau von Spannungen beitragen. Es folgt
das einfache Gebet. J. meint damit die ge-
dankenfreie Welt des inneren Friedens. (63)
Sie sei wie ein verweilendes Schauen des
Herzens. Diese Art des Betens lasse das
Denken und das Aufwallen der Gefiihle hin-
ter sich. Er ist der Auffassung, da Singen
zu einem viel intensiveren Gebet werden
kénne als das gesprochene Wort. Ein unga-
risches Sprichwort sagt: Wer singt, betet
doppelt.

Besondere Beachtung verdient das ge-
meinschaftliche Gebet. Wenn mehrere Per-
sonen im Gebet verweilten, entstehe ein in-
tensives Gemeinschaftserlebnis. Eine wahre
Gebetsschule seien zum Beispiel die Exerzi-
tien, aber das wesentlichste gemeinsame
Gebet sei die Feier der Liturgie, hauptsich-
lich der Eucharistie. Nicht vergessen werden
schlieBlich die Schwierigkeiten und Hinder-
nisse beim Gebet. Auch hier finden sich
zahlreiche Hinweise und Hilfen zu den un-
terschiedlichsten Blockaden, die sich beim
Gebet auftun kénnen.

AbschlieBend wird das Thema Gebet und
Kontemplation noch einmal grundsitzlich
reflektiert. Alles in allem eine empfehlens-
werte Lektiire — ja, eine gute und eingéngige,
iibersichtliche Gebetsschule, die hoffentlich
viele Leser finden wird.

Reinhold Schellberg



Buchbesprechungen

L. Hausgenossen Gottes und Mitbiirger
der Heiligen. Heiligengottesdienste 1|
(Januar — Juni). Hrsg. von Anton Seeber-
ger. Ostfildern: Schwabenverlag 1994,
255 S., kart., DM 29,80.

2. Anteil am Erbe der Heiligen. Heili-
gengottesdienste I (Juli — Dezember).
Hrsg. von Anton Seeberger. Ostfildern:
Schwabenverlag 1995. 255 S, kart., DM
29,80.

Heiligengottesdienste fiir die heutige Zeit zu
gestalten ist nicht leicht. Das weiB jeder
Seelsorger, der schon einmal mit dieser Auf-
gabe konfrontiert wurde. Viele werden des-
halb dankbar auf diese beiden Biicher
zurlickgreifen, in welchen kompetente Auto-
ren zu Wort kommen. Insgesamt werden cir-
ca hundert bedeutende Frauen und Minner
der katholischen Kirche vorgestellt. AuBer-
dem findet man grundsitzliche Einfithrungen
in das Problem ,Feier und Verehrung der
Heiligen™ (Ph. Harnoncourt) und in das The-
ma ,Heilige sind lkonen von Gottes Herr-
lichkeit” (J. Sudbrack). Auch moderne Ge-
dichte helfen das Wesen der Heiligkeit tieler
zu verstehen.

Allerdings ist die Auswahl der Heiligen,
die mit einer Gottesdienstvorlage bedacht
wurden, offensichtlich subjektiv. Fiir jede
Kalenderwoche werden ndmlich nur zwei
Gestalten dargeboten. Das hat zur Folge, daf
wichtige Personlichkeiten (z. B. Augustinus,
Franz von Assisi und viele andere) fehlen.
Nicht alle sind offiziell kanonisiert, manche
sind eher weniger bekannt und einige sind
darunter, deren Leben und Glauben wir heute
kaum als heiligmiBig verstehen koénnen,
obwohl sie zum liturgischen Gedichtnis ge-
horen.

Die Beitrige sind fiir die Feier des Got-
tesdienstes aufbereitet. Sie beginnen jeweils
mit einem treffenden Zitat (das zuweilen
jedoch eigentlich kein Zitat, sondern schon
ein Urteil ist). Es folgen ,,Vita“ und ,,An-
sprache* von verschiedener Linge und
Dichte. Einige (besonders die von J. Kéhler)
sind eher traditionskritisch (Cyrill und Me-
thod, Petrus Damiani, Fridolin von Sickin-
gen, Bonifatius, Heinrich und Kunigunde,
Wollgang), andere (z. B. Bleistein / Miller /
Vogt) bringen das bleibende Vorbild der ge-
schichtlichen Gestalten (z.B. Alfred Delp,

238

Ignatius, Isidor) tiberzeugt und iiberzeugend
zum Ausdruck. Auch die abschlieBenden Ge-
bete zeigen unterschiedliche Qualitit: alte
Originaltexte, moderne Fiirbitten, politische
StoBseufzer. Erginzende Literatur wird lei-
der nicht immer angegeben.

Insgesamt handelt es sich um einen anre-
genden Versuch, die Feier und Verehrung
der Heiligen fiir Menschen von heute wach-
zuhalten. Die beschrinkte Auswahl der Bei-
spiele 1iBt jedoch zu wiinschen iibrig, so daf
neue Versuche auch in Zukunft keineswegs
Uberflssig sind. (In dhnlicher Aufmachung
erschienen im gleichen Verlag auch circa 60
Beerdigungsansprachen unter dem Titel
»Der Tod wird nicht mehr sein, herausge-
geben von Anton Bauer mit einem Vorwort
von Herbert Vorgrimler).

Franz-Josef Steinmerz SJ

Griin, Anselm: Selbstwert entwickeln —
Ohnmacht meistern. Spirituelle Wege
zum inneren Raum. Stuttgart: Kreuz-
Verlag 1995. 142 S., brosch. DM 24,80.

Fehlendes Selbstwertgefiihl nnd Ohnmachts-
gefiihle sind Phinomene, unter denen zahl-
reiche Menschen in unterschiedlichen Le-
benssituationen zu leiden haben. Diese Phi-
nomene erzeugen hiufig Spannungen und
Konflikte und sind die Ursachen seelischer
Note und Sorgen. Im ersten Teil des Buches
wendet sich der Autor dem Selbstwertgefiihl
zu. Er zeigt mit Hilfe fundierter Kenntnisse
aus der Psychologie die Ursachen der Entste-
hung eines mangelnden auf und beschreibt
Wege zur Entwicklung ecines gesunden
Selbstwertgefiihls. Hierbei bringt er den rei-
chen Schatz christlicher Spiritualitiit ein, der
dem Leser helfen soll, aus dem Vertrauen zu
Gott auch mehr Selbstvertrauen zu gewinnen.

Im zweiten Teil des Buches befaBt sich der
Autor mit dem Phiinomen der Ohnmachtser-
fahrung. Er beschreibt unterschiedliche Er-
fahrungen von Ohnmacht, die sich bisweilen
lihmend auf menschliches Leben auswirken
konnen. Im Gegensatz zu Resignation und
Verzweiflung zeigt der Autor einen Weg auf,
die eigene Ohnmacht zu akzeptieren und sie
dadurch in eine Quelle von Phantasie und
Kreativitiit zu verwandeln.

Das Besondere seiner Ausfihrungen be-
steht in der gekonnten und tiefgriindigen Ver-
bindung zwischen Psychologie und christli-



Buchbesprechungen

cher Spiritualitit. Der Leser kommt unwei-
gerlich mit Seiten seines eigenen Lebens in
Kontakt und wird zu einer Fiille heilender
Finsichten und Erkenntnisse gefiihrt. Das
Buch dient — wie so viele andere Biicher des
Autors auch - dem tieferen Verstehen
menschlichen Lebens auf dem Hintergrund
des Glaubens an einen heilenden Gott.
Michael Bollig

Weibliche Spiritualitidt im Christentum.
Hrsg. von Stefanie Spendel. Regens-
burg: Pustet 1996. 118 S., kart., DM
32,—.

Die Frauenfrage ist in der katholischen Kir-
che zu einem der brennendsten und zugleich
umstrittensten Themen geworden; ein The-
ma, das nicht immer auf Offenheit und auf
die Bereitschaft zu Verdnderungen trifft. Es
wird Frauen nicht leicht gemacht, in dieser
Kirche zu bleiben, in ihr zu hoffen und zu ar-
beiten. Immer noch weist man ihnen gerne
die Funktion der ,dienenden Magd"“ zu,
wihrend von einem prinzipiellen Selbstver-
stindnis der Manner in der Kirche als ,,die-
nende Knechte® (das wire wohl das Pendant
dazu) in der Praxis wenig zu erkennen ist.
Der Einseitigkeit dieser Rollenzuschreibung
und der Definition von Frau-Sein in der Kir-
che, die bislang unverindert fast ausschlieB3-
lich von Minnern vorgenommen wurde (es
wird mir immer ein Ritsel sein, wie Minner
definieren konnen, was Frau-Sein heifit und
bedeutet), steht der Wunsch der Frauen ge-
geniiber, gehort und ernst genommen zu wer-
den. ,,Wenn Frauen Gott sagen und man(n)
hort nicht hin“ (34), so ist das mit der Ach-
tung, die Jesus Frauen erwiesen hat, in kei-
ner Weise zu vereinbaren. Nicht um eine
»Machtfrage” geht es, wie hiufig als Vor-
wurf in Richtung der ,,aufmiipfigen® Frauen
zu horen ist, sondern es ist eine Frage der
Gerechtigkeit, wie man(n) in der Kirche mit
den Frauen umgeht, ob in gleichberechtig-
tem Miteinander oder in fromm verbrimter
Uberheblichkeit.

Im vorliegenden Buch, herausgegeben
von Stefanie Spendel, wird in sieben Beitra-
gen versucht, auf diverse Aspekte dieser um-
fangreichen Problematik einzugehen. Sp.
setzt sich mit dem spirituellen Aufbruch der
Frauen auseinander. Was ist ,,weibliche Spi-
ritualitéit®, gibt es sie generell iiberhaupt, exi-

239

stieren mehrere Dimensionen weiblicher
Spiritualitit, wie verhilt sie sich zu dem ge-
wohnten Begriff der (allgemeinen) christ-
lichen (minnlichen?) Spiritualitit? Die
Sprachverwirrung zeigt, wie wichtig es ist,
eine klare Begriffsunterscheidung zu erar-
beiten und die Spiritualitit von Frauen theo-
logisch genauer zu betrachten. — Benedikia
Hintersberger geht niher auf diesen Begriff
ein und untersucht die spirituellen Entfrem-
dungserfahrungen von Frauen in der Kirche
sowie die Strukturen und Lebensformen ei-
ner weiblichen Spiritualitit. — Wolfgang Bei-
nert, der das Thema ,,Frauenspiritualitidt und
Kirche* behandelt, konstatiert lakonisch, es
habe zwar immer ein grofies Potential an
weiblicher Spiritualitit in der Geschichte des
christlichen Glaubens gegeben, jedoch sei es
selten beachtet (und geachtet) worden (dies
zeigt er u.a. anhand einer Erfassung und
Auswertung von Heiligsprechungen auf). Et-
was problematisch wird meines Erachtens
die Gegeniiberstellung von ,,weiblichen® und
minnlichen” Eigenschaften in seinen ab-
schlieBenden Gedanken iiber den Beitrag,
den Frauen aus ihrer geschlechtsspezifischen
Spiritualitdt fir die Gemeinschatt der Glau-
benden leisten kénnen. Zu leicht provoziert
eine solche Auflistung ein plakatives Schub-
ladendenken, das der Realitit weiblichen
und ménnlichen So-Seins nicht gerecht wird,
auch wenn Beinert sich von der iblichen Zu-
ordnung distanziert: Verstand, Prizision,
Freiheit, Originalitit und Wissenschaft seien
,.;minnlich®, Gefiihl, Intuition, Gehorsam (!),
Kunst und Imitation ,,weiblich®. Eine An-
merkung dazu eriibrigt sich.

Anne Jensen stellt das theologische Werk
von Faltonia Betitia Proba vor, einer Kir-
chenmutter (Isidor von Sevilla nannte sie s0)
aus dem 4. Jahrhundert. Margit Eckholts
Beitrag ist iiberschrieben: ,,Geist in Diffe-
renz und im Dialog. Spiritualitit einer Be-
gegnung mit dem Fremden®, ein Titel, der
auf den ersten Blick im Kontext der Frauen-
frage nicht unbedingt verstindlich erscheint,
jedoch in eine brisante interkulturelle Begeg-
nung mit der lateinamerikanischen Ménner-
welt bzw. Kirche und die Note und Glau-
bens-Wege der Frauen in dieser Welt fiihrt. —
Aus der Praxis der Frauenseelsorge berichtet
schlieBlich Andrea Tafferner. ,,Wer Gott
dient, wird nicht krumm* (Klara von Assisi)
— der Alltag erzihlt oft vom Gegenteil: vom



Buchbesprechungen

Krumm-werden, von seelischen Verkriim-
mungen und Verletzungen, die Frauen in der
Kirche erleben. Entwiirdigende Erfahrungen
mit Sakramentenspendung und Segnungen,
die Ausgrenzung in der Sprache, das Fehlen
von Frauen bei der Vertretung nach auBen:
Frauen machen die alltigliche Arbeit, Mén-
ner reprisentieren ... Der Wunsch A. Taffer-
ners, daf Frauen selber als Vermittlerinnen
erlebt werden kénnen, d. h. predigen, Sakra-
mente spenden, verkiindigen diirfen, wird
wohl noch auf lange Zeit hin ein Wunsch
bleiben.

Aus dem Rahmen fillt der Beitrag von
Marion Wagner, ,Marienfrommigkeit als
Dimension weiblicher Spiritualitidt heute?*
Das Fragezeichen ist iiberfliissig, denn das
Thema ist fiir die Autorin keine Frage, mit
der sie sich beschiftigt, sondern eine
schlichtweg feststehende Tatsache, an der
(ihrer Meinung nach) kein Weg vorbeifiihrt.
Ein hundertmal gesagter Satz wird nicht
sinnvoller, einleuchtender und besser, wenn
man ihn zum hunderteinten Mal erneut brav
herunterbetet, zumal dort, wo kritisch-offe-
nes Hinterfragen eines — zugegeben schwie-
rigen — Themas gefordert ist. M. Wagner be-
schrinkt sich jedoch darauf, die allseits be-
kannten traditionellen Aussagen iiber Maria
zu wiederholen und Behauptungen aufzustel-
len, die sie dann weder gedanklich weiter-
verfolgt noch deren Schliissigkeit zu bewei-

240

sen sucht. ,Das Ja Marias ist nicht das Ja
passiver Unterwiirfigkeit, sondern das Ja
eines Menschen, der in einem einzigartigen
... Glauben auf die freie Initiative Gottes in
Freiheit antwortet.“ (100) Das sieht nach
Hochglanzbroschiiren-Theologie aus — fast
zu schon und glatt, um wahr zu sein. Was
bedeutet das denn konkret fiir Frauen von
heute? In der Situation und Welt, in der sie
leben, leben miissen? Als Frau in Freiheit (!)
Ja zu sagen zu Gottes Wort und Handeln?
Was wiirde es fiir die Kirche (und die Min-
ner in ihr) bedeuten, wenn die Frauen in die-
ser Freiheit handeln und isr Ja (nicht das der
Minner) in ihrer Weise zu dem Gott sagen
wiirden, den sie erleben?

Im Ganzen betrachtet ist das Buch eine
sorgfiiltig erarbeitete, sehr lesenswerte Lek-
tiire fiir alle, die sich mit der ,,Frauenfrage* —
die ja immer zugleich auch eine Ménnerfrage
ist — in der Kirche beschiftigen. Und den-
noch kommt man als Frau nicht umhin, sich
zu fragen, wie viele solcher Biicher noch ge-
schrieben, wie viele Diskussionen und aka-
demische Debatten noch gefiihrt werden
miissen, wie viele Worte es noch braucht,
ehe Taten folgen: konkrete Verinderungen
fiir die alltagliche Praxis. Die Kirche denkt in
Jahrhunderten, heifit es manchmal. Ob die
Frauen noch Jahrhunderte in dieser Kirche
warten werden?

Karin Frammelsberger

In Geist und Leben 3—1997 schrieben:

Reinhold Bdrenz, geb. 1942, Dr. theol., seit 1995 Prof. fiir Pastoraltheologie, vorher Priester-
seelsorger. — Praxis als Ort pastoraltheologischer Theoriebildung, Bibel und Leben, Priester und
Gemeinde auf dem Weg.

Eugen Biser, geb. 1918, Dr. phil., Dr. theol., Univ.-Prof. em., Guardini-Preis 1997. — Religions-
philosophie, Glaubenstheorie, Anthropologie, Literatur, Kunst, Musik.

Gisbert Greshake, geb. 1933, lic. phil., Dr. theol., Univ.-Prof. fiir Dogmatik und 6kumenische
Theologie.

Hans Schaller SJ, geb. 1942, lic. phil., Dr. theol., Spiritual im Pont. Collegium Germanicum et
Hungaricum in Rom. ~ Exerzitien, Arbeit mit Behinderten in der ,,Arche* (Schweiz).

Jon Sobrino SJ, geb. 1938 in Barcelona, Dr. theol. in Frankfurt St. Georgen, Prof. fiir systemati-
sche Theologie in der Zentralamerikanischen Universitit in San Salvador. — Zahlreiche Verdf-
fentlichungen zur Spiritualitdt und zur Theologie der Befreiung, Menschenrechtspreis der Uni-
versitit Graz 1991.

Eva M. Synek, geb. 1963, Dr. theol., Assistentin am Institut fiir Kirchenrecht in Wien. - Ostkir-
chenkunde, Patrologie, Frauenforschung, Bibelwissenschaften.





