Okumenische Perspektiven

Impulse aus ignatianischen Quellen!

Franz-Josef Steinmetz, Miinchen

Beinahe téglich kann man auch in Europa eine multikulturelle Gesellschaft
erleben, die uns herausfordert. Wie gehen wir damit um? Wird uns auf diese
Weise das Mysterium des jeweils grofieren Gottes bewuBt oder fiirchten wir
eine Uberfremdung, die man lieber abwehren méchte? Wie konnen wir fihig
werden, die Begegnung zwischen Menschen unterschiedlicher Kulturen zu
fordern, ohne unseren Glauben zu verleugnen? Das sind einige Fragen, die
im folgenden beantwortet werden sollen.

Die Vision des Petrus

Schon die Apostelgeschichte berichtet von entsprechenden Angsten des Pe-
trus. Wir kennen seine Vision von den unreinen Tieren in Joppe: ,,Er sah den
Himmel offen und eine Schale auf die Erde herabkommen, die aussah wie ein
grofles Leinentuch, das an vier Ecken gehalten wurde. Darin lagen alle még-
lichen VierfiiBler, Kriechtiere der Erde und Vo6gel des Himmels. Und eine
Stimme rief ihm zu: Steh auf, Petrus, schlachte und i8! Petrus aber antworte-
te: Niemals, Herr! Noch nie habe ich etwas Unheiliges und Unreines geges-
sen. Da richtete sich die Stimme ein zweites Mal an ihn: Was Gott fiir rein er-
kldrt, nenne du nicht vnrein!“ (10,9-15).

Petrus war zunéchst ratlos und wuBlte nicht genau, was er tun sollte. Die
Vision konnte erstens bedeuten: Ihr sollt auch mit Nichtjuden wenigstens
Tischgemeinschaft praktizieren und auf die traditionellen jiidischen Speise-
regeln verzichten! Das aber war keineswegs einfach, denn sehr oft — um nicht
zu sagen prinzipiell — handeln wir Menschen nach dem Sprichwort: ,,Was der
Bauer nicht kennt, das mag er nicht“. — Es wire toricht zu behaupten, daB nur
der Bauer dieses Problem habe. Vielmehr spielt es iiberall eine groBe Rolle,
wo irgendetwas Fremdes auf uns zukommt. Es fillt allgemein schwer, sich
fiir Neues zu 6ffnen. — Petrus aber war schlieBlich zu einem neuen Verhalten
im Sinne dieser ersten Deutung bereit. — Die Vision gab ihm zu verstehen,
daB die briiderliche Tischgemeinschaft mit Heiden erlaubt war:“ Gott hat mir

' Uberarbeitete Fassung eines Vortrags beim 3. Ost-West-Treffen europiischer Jesuiten in
Frankfurt Sankt Georgen am 27. August 1996. Der Vortragsstil wurde beibehalten.



Franz-Josef Steinmetz 246

gezeigt, daB man keinen Menschen unrein oder unheilig nennen darf*
(10,28).

Dadurch aber riickt auch schon die zweite, tiefere Deutung der Vision vor
Augen: Gott will, daf wir, die wir aus dem Judentum kommen, die bisher als
unrein geltenden Heiden nicht mehr so beurteilen, sondern sie in die Ge-
meinschaft der Kirche aufnehmen. Die Ereignisse, die die Apostelgeschich-
te berichtet, zeigen, daf} die Vision tatsdchlich als Gleichnishandlung in die-
sem Sinne verstanden wurde. Als die versprengten Judenchristen wéhrend
der Verfolgung, die wegen Stephanus entstanden war, sogar bis nach Antio-
chia kamen, verkiindeten zumindest einige von ihnen auch den Griechen das
Evangelium von dem Herrn Jesus (11,20); denn Petrus hatte schon vorher er-
klirt: ,,Wenn nun Gott ihnen, nachdem sie zum Glauben an Jesus Christus,
den Herrn, gekommen sind, die gleiche Gabe verliehen hat wie uns: wer bin
ich, daf} ich Gott hindern kénnte? (11,17). Die Nichtjuden, die den Juden
zunichst fremd waren und im Grunde wie ,,getrennt” von ihnen lebten, sind
in Christus ,,nicht mehr Fremde ohne Biirgerrecht, sondern Mitbiirger der
Heiligen und Hansgenossen Gottes“ (Eph 2,19).

Zwischen Angst und Idealisierung

Wie aber sieht es heute aus? Einerseits gibt es zweifellos eine verbreitete
Fremdenfeindlichkeit. Vieles ist uns allen bekannt, am meisten wohl die
weitverbreitete Angst vor muslimischem Fundamentalismus, z.B. vor Ein-
wanderern aus dem vorderen und mittleren Orient. Als ich diesen Vortrag
vorbereitete, sah ich zufillig den amerikanischen Film ,,Nicht ohne meine
Tochter*, der nach dem bekannten Roman von Betty Mahmudy gedreht wor-
den ist. Er schildert das Schicksal einer Amerikanerin, die einen iranischen
Arzt geheiratet hat. Die in dieser Ehe anfbrechenden kulturellen und religio-
sen Probleme sind vermutlich einseitig und iibertrieben gezeichnet und tref-
fen wahrscheinlich nur in einzelnen Fillen die ganze Wirklichkeit. Dennoch
spiegelt der Film gewil} auch die kulturellen Konflikte, die in den Beziehun-
gen zwischen Ost und West tatsidchlich akut sind. Es wird keine konstruktive
Losung angeboten, der Roman endet stattdessen in dramatischer Flucht und
in schmerzlicher Trennung.

Andererseits aber gibt es auch die Versuchung, das Fremde und die Frem-
den zu idealisieren.? Man zeigt sich weltoffen und tolerant (was sich vor al-
lem eine soziale Oberschicht leisten kann) und benutzt das Fremde, um an
der eigenen Kultur Kritik zu iiben. Man verlidt sogar — europamiide gewor-

2 Vgl. Beobachtungen in europdischen Gesellschaften, in: Christ in der Gegenwart vom 3.
Mai 1996 (Nr. 18), 15.



Okumenische Perspektiven 247

den - die eigene Heimat und zieht als idealistischer Aussteiger oder Hippie
in den Orient, in den Urwald oder in die Siidsee, wo man ein urspriingliche-
res und von Zwingen freies Leben zu finden hofft. Aber auch hier in Europa
sind zumindest die Gebildeten infolge von Diplom-Titeln, beruflichen Qua-
lifikationen und Sprachbarrieren immer noch weitgehend vor der Konkur-
renz durch ausldndische Arbeitnehmerinnen und Arbeitnehmer geschiitzt. In
manchen Fillen erscheinen Einwanderinnen und Einwanderer sogar wie zu-
sitzliche Einnahmequellen fiir Unternehmer, Arzte, Rechtsanwilte und in-
terkulturelle Sozialarbeiterinnen.

Sowohl eine fremdenfeindliche wie eine idealisierende Haltung verein-
nahmen und benutzen die Fremden fiir die eigenen oft verborgenen Angste
und Hoffnungen. Man iibersieht dabei, wer die frermden Menschen wirklich
sind und welche Pline und Ziele sie eigentlich haben. So bleibt das Fremde
,fremd®, weil es als Fremdes besser in unsere Bediirfnisse paflit. Wenn die
Vorstellungen, die wir uns machen, fertig und starr sind, verstellen sie uns
den Blick fiir die Vielschichtigkeit der Fremden, weil entweder nur die hel-
len oder nur die dunklen Seiten wahrgenommen werden. Sie verstellen uns
auch die Aufgabe, die wir als Christen haben, nimlich: mit Menschen aus
dem Orient, aus Asien, Afrika und Stidamerika, die bei uns sind und bleiben
werden, Konflikte konstruktiv anzugehen und mit ihnen zusammen L&sun-
gen zu suchen.

Traum und Wirklichkeit

Eben das gilt nicht weniger fiir die Spannungen zwischen den europiischen
Volkern, die im Grunde alle eine christliche Tradition haben. Das zeigte sich
auch im Collegiom Germanicum et Hungaricum in Rom, wo ich von
1987-1993 Spiritual war. In diesem Kolleg leben Studenten aus verschiedenen
Lindern, vor allem Deutsche, Osterreicher, Ungarn (auch aus Siebenbiirgen in
Ruminien), Kroaten, Slowenen und Schweizer. Besonders zu erwihnen ist,
daf} einige Ungarn nicht der romisch-katholischen, sondern der griechisch-
katholischen Kirche angehorten. Das blofle Zusammenleben (,.friedliche Ko-
existenz") war kein Problem. In der Praxis des Alltags konnte man sich notfalls
in italienischer Sprache verstandigen. Auch die gemeinsame Liturgie war kein
uniiberwindliches Hindernis. Es gab Lieder und Gebete in verschiedenen
Sprachen, den Sinn der Gesten und Riten konnte man erlernen. Es war dhnlich
wie bei einer gesamt-europiischen Auffihrung des ,,Sommernachtstraums*
von Shakespeare, die man 1996 in Deutschland sehen konnte. 14 Akteure
spielten ihre Rollen in 9 verschiedenen Sprachen und trotzdem wurde das
Theaterstiick verstanden, denn es war dem Publikum seit langem bekannt, und
Mimik und Gesten der Schauspieler sorgten zusétzlich fiir die nétige Kommu-



Franz-Josef Steinmetz 248

nikation. Die Gegensitze und der Pluralismus der ,,Standpunkte in Europa
diirfen jedoch nicht blo8 liturgisch oder auf einer Theater-Biihne ,,gel6st“ wer-
den, sie stellen uns vielmehr vor die Aufgabe, unsere ,,geistlichen Grund-
lagen zur Sprache zu bringen und diese offen, mutig und vertrauensvoll zu dis-
kutieren. Das aber gelang anch im Germanicum nur ansatzweise, und manche
gegenseitigen Vorurteile (zwischen Ost und West, aber auch zwischen Nord
und Siid) wurden lediglich in Form respektvoller Toleranz bewiltigt. Es gab
zwar personliche Anteilnahme am Schicksal des jeweils anderen (z.B. am
Krieg im ehemaligen Jugoslawien), es gab erfreuliche Solidarititskundgebun-
gen und zahlreiche Gespriche unter vier Augen, aber eine kritische Ausspra-
che iiber das, was wir voneinander hitten lernen kénnen, kam kaum zustande,
denn man scheute sich einfach zu sehr, den anderen auf seine Fremdheit hin
anzusprechen. War das Erreichte schon wunderbar genug?

Die Vision des Ignatius

Zu den Grundlagen jesuitischer Spiritualitit gehort die ,,Betrachtung iiber die
Menschwerdung®, die Ignatius im Exerzitienbuch vorschligt (Nr. 101-109).
Ich darf bekennen, daB ich diese Betrachtung in friiheren Jahren nur ober-
fldachlich gemacht habe, weil sie so allgemein und fundamental schien. Vor
allem storte mich die Bemerkung des Ignatius, wir sollten betrachten, ,,daB
alle zur Holle abstiegen® (Nr. 102, vgl. Nr. 106). Mir war dieser Einstieg zu
pessimistisch. Freilich erinnert Ignatius in den Regeln (Nr. 366-370) daran,
dafl man sehr auf die Weise achten mu8, ,,von alledem zu sprechen und mit-
zuteilen®, und fiir uns ist es klar: ,,Niemand kann von der Gemeinschaft mit
Gott ausgeschlossen sein, der sich nicht selber ausschlieBt“ (P. Knauer). Ich
meine jedoch, dal wir aufgrund der biblischen Botschaft vom universalen
Heilswillen Gottes nicht nur berechtigt, sondern (mit Hans Urs von Balthasar
und vielen anderen) geradezu verpflichtet sind, darauf zu hoffen, da3 Gott ei-
ne Moglichkeit finden wird, die Verweigerer um ihrer selbst willen zur An-
nahme des angebotenen Engagements za bewegen, ohne deren Freiheit mit
Fiien zu treten. Gewifl muB man dabei immer betonen, daB es hier um eine
begriindete Hoffnung, nicht aber um ein Wissen geht. Dennoch heift dies:
Wir diirfen nicht nur, sondern wir miissen (!) hoffen (wissen es aber nicht),
daB Gott auch noch die Holle in seine Barmherzigkeit einbeschlieBt.

Weil es sich um echte Hoffnung und keineswegs um Wissen handelt, ist je-
doch jede leichtfertige SchluBfolgerung (,,Es wird schon alles gutgehen®)
ausgeschlossen. Es gibt zahlreiche Drohworte in der Bibel, die uns vor die
ernsthafte Moglichkeit unseres Verlorengehens stellen, und deshalb besteht
auch Ignatius darauf, da der Exerzitant eine Betrachtung iiber die Holle
macht. Das Innewerden des ,,Gegenteils* (Nr. 59) ist fiir ihn die Bedingung



Okumenische Perspektiven 249

fiir unser Zugelassenwerden zum Dienst Christi. Unsere Hoffnungspredigt
ist eigentlich nur dann sinnvoll, wenn sie auch die Hoffnungslosigkeiten
ernst nimmt, die uns umgeben. Die hoffnungsvollen Texte der Bibel werden
uns umso mehr ansprechen, je mehr wir zugleich auch die Note und das Leid
der Mitmenschen, ja der gesamten Schopfung wahrnehmen, vor Gott bringen
und seiner Liebe anvertrauen, betend und dankend, handelnd und hoffend,
»jeder nach dem MaB des Glaubens, das Gott ihm zugeteilt hat* (Rom 12,3).

Es wire falsch, die Situation der Welt optimistisch zu idealisieren und sich
quietistisch bervhigt auf eine Allversohnungstheorie zuriickzuziehen. Ge-
nauso falsch aber wire es, unsere Situation so hoffnungslos pessimistisch zu
deuten, bis wir resigniert dem Nichtstun verfallen oder uns verzweifelt zu To-
de arbeiten. Ich weill nicht, welche dieser beiden Versuchungen fiir uns die
grofiere ist. Wir sollten dariiber miteinander sprechen und uns gegenseitig in
Erinnerung rufen, was die Formel aus den ,,Scintillae Ignatianae®, die der un-
garische Jesuit Gabriel Hevenesi im Jahre 1705 verdffentlichte, folgender-
maBen zusammenfaBt: , Vertrane so auf Gott, als ob der Erfolg der Dinge
ganz von dir, nicht von Gott abhinge; wende dennoch dabei alle Miihe so an,
als ob du nichts, Gott allein alles tun werde“. Der unschétzbare Wert dieser
Formel liegt darin, daB sie einerseits unser Mihen und Ringen heravsfordert
und zugleich illusionslos den Geist vermittelt, der uns inmitten aller Anfech-
tungen, der Zerrissenheit, der Schmerzen und der Absurditdten unseres Le-
bens trotz allem aktiv bleiben lBt.

Die verwirrende Vielfalt und Fragwiirdigkeit der Welt

,,Die Personen sehen, die einen und die anderen: und zuerst die auf dem An-
gesicht der Erde in so grofier Verschiedenheit der Trachten wie der Gebdir-
den: — die einen weifs und die anderen schwarz; — die einen im Frieden und
die anderen im Krieg; — die einen weinend und die anderen lachend: — die ei-
nen gesund, die anderen krank; die einen geboren werdend und die anderen
sterbend; usw. " (Nr. 106).

Dann sollen wir uns zuriickbesinnen, ,,um aus dieser Sicht Nutzen zu zie-
hen*. Eben das ist die Frage, was diese Sicht eigentlich in uns bewirkt. Wird
sie lediglich Bewunderung hervorrufen fiir ,,die groe Fassungskraft und
Rundung der Welt, worin so viele und so verschiedene Volker wohnen* (Nr.
103), so dal wir staunen und die gewaltige Allmacht Gottes preisen? Wird
sie uns die verwirrende Vielfalt und Fragwiirdigkeit der Welt vor Augen
fiihren, damit wir etwas unternehmen, um Ausgleich und Gerechtigkeit zu
schaffen, um Kranke zu heilen und die Werke der Barmherzigkeit zu prakti-
zieren? Oder wird sie uns in Verzweiflung stiirzen, so dal wir ohnmichtig
zuschauen und nicht wissen, was wir tun sollen?



Franz-Josef Steinmetz 250

Ich meine, da es vor allem darauf ankommt, diese Problematik unseres Da-
seins liberhaupt wahrzunehmen. Denn vielen Menschen wird die Fragwiirdig-
keit ihres Lebens nie so stark bewuBt, daB sie zu eigener religioser Entschei-
dung bewegt wiirden, und dann gehen sie — wohl redlicherweise — auf dem brei-
ten Weg, den man in der sie priagenden Umgebung zu gehen pflegt. Ignatius hin-
gegen will uns aufriitteln, damit wir die ausweglos scheinende Situation sehen,
also nicht bloB die Vielfalt, sondern auch den ,,Ri“, der aus ihr spricht: nicht
etwa Fiille des Lebens im Wetteifer der Volker, sondern Frieden, der in Krieg
ansbricht, und Krieg, der sich im Frieden fortsetzt; nicht Austausch des Lebens,
sondern Lachen des einen, das des anderen Weinen ist. Gesundheit des einen,
die durch Krankheit des anderen erkauft wurde; Geburt, die letztlich andere mit
dem Tod bedroht und selber schon im Hinblick auf den Tod geschieht.

DaB Ignatius diese Fragwiirdigkeit der Welt bewuBt machen will, ergibt sich
auch aus dem, was die Menschen in dieser Betrachtung sagen und tun, nim-
lich, ,,wie die einen mit den anderen sprechen, wie sie schwéren und listern
usw.“ (Nr. 107) und ,,was die Personen auf dem Angesicht der Erde tun, wie et-
wa verwunden, toten, zar Holle gehen usw.” (Nr. 108). Auch hier sollen wir
uns besinnen, ,,um Nutzen aus ihren Worten zu ziehen und ,,um irgendeinen
Nutzen aus einem jeden dieser Dinge zu ziehen“. Wir konnen uns fragen, wie
und wo wir uns hier vom Verhalten unserer Mitmenschen bzw. unserer Umge-
bung unterscheiden. Ignatius wiinscht gewiB, da8 wir eine Gewissenserfor-
schung machen. Zumindest konnen auch wir in die Versuchung kommen, die
Leere der groBen Vielfalt durch hohles Gerede zu betduben, so daB Gott nicht
zu Wort kommen kann. Wie oft reden wir aneinander vorbei, so daB nur das
Stimmengewirr gegenseitiger Einsamkeiten zu horen ist? Ja, vielleicht kennen
wir sogar das, was Verschworung und Listerung genannt wird, weil wir am
Sinn des Lebens verzweifeln. Aus solchen Worten wird leicht das entspre-
chende Tun: das Angreifen, Eingreifen, Ergreifen und das Schlagen, um des
Lebens und der Selbst-behauptung willen. Und die Welt wird zur Hélle.

Es ist so, wie es Peter Knauer in seiner Ubersetzung des Exerzitienbuches
prizise kommentiert: ,,Ein und dieselbe Weltwirklichkeit ist, je nachdem ob
man sie aus der Trennung von Gott oder aus der Gemeinschaft mit ihm be-
trachtet, Gleichnis der Holle oder Gleichnis des Himmels. Im ersten Fall ha-
ben Verginglichkeit und Tod so das letzte Wort, da8 keine noch so gute Er-
fahrung dagegen ankommt. Im Glauben dagegen wird alle gute Erfahrung so
zom Gleichnis der Gemeinschaft mit Gott, daBl Verginglichkeit und Tod da-
gegen keine Macht mehr haben. Sie konnen nur noch daran hindern, das
Gleichnis des Himmels mit dem Himmel selbst zu verwechseln®.> Auf diesen
Weg des Glaubens will uns Ignatins im folgenden zuriickbringen.

* Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliuternde Texte. Graz, Wien, Koln 1978,
Nr. 60, Anmerkung 17.



Okumenische Perspektiven 251

Gott selbst kommt als Fremder

Zunichst sollen wir uns wieder klarmachen, wie die gottlichen Personen
,das ganze Erdenrund und alle Vélker schauen: in so groBer Blindheit und
wie sie sterben und zur Hélle hinabsteigen* (Nr. 106). Aber sie schauen kei-
neswegs ohnmaichtig oder tatenlos oder uninteressiert zu , sondern sie sagen:
,LaBt uns Erlosung des Menschengeschlechts bewirken usw.“ (Nr. 103) und
dieses Sagen geht iiber in Tun, ,,indem sie ndmlich die heiligste Menschwer-
dung wirken usw.“ (Nr. 108). Auch danach sollen wir uns zuriickbesinnen,
,um irgendeinen Nutzen aus einem jeden dieser Dinge zu ziehen®.

Ignatius erinnert also mit groBartiger Einfachheit daran, dal Gott diese
Welt trotz ihrer angstmachenden und verwirrenden Vielfalt liebt. ,,Gott liebt
diese Welt, und wir sind sein Eigen. Wohin er uns stellt, sollen wir es zeigen:
Gott liebt diese Welt*“ (Gotteslob Nr. 297). Aber wir sollen es zeigen, indem
auch wir diese Welt lieben, obwohl sie nicht nur bedrohlich erscheint, son-
dern tatsichlich ist. Das heiflt aber auch, daB alles Grandiose der Frohbot-
schaft vom menschgewordenen Gott von Anfang an drgerniserregend ist: das
Herrliche erscheint in der Erniedrigung, die Fiille in der Leere, der Reichtum
in Armut, das Leben im Tod. ,,Er war in der Welt, und die Welt ist durch ihn
geworden, aber die Welt erkannte ihn nicht. Er kam in sein Eigentum, aber
die Seinen nahmen ihn nicht auf* (Joh 1,10 f.).

Wer sich auf das Fremde und die Fremden in dieser Welt einlassen will,
muf} damit rechnen, daB} er selber als Fremder erscheint und abgelehnt wird.
Bevor wir fortfahren, unsere Begegnung mit dem Fremden zu diskutieren,
sollten wir die Fremdheit des menschgewordenen Gottes, d.h. des unbekann-
ten Jesus anschauen und uns fragen, ob und wie weit wir tatsichlich bereit
sind, ihn aufzunehmen und ,,mehr* zu lieben und ihm nachzufolgen. ,,Stof}
und AnstoB gehen von ihm aus, Heftigkeit, Streit, Unterscheidung, Verwei-
gerung der Anpassung und Widerstand. In der lautesten Metapher dafiir, die
freilich in der heutigen kirchlichen Sprache selten auftaucht, wird Jesus der
Stein genannt“.* Der biblische Jesus ist ,,winzig*, ,nackt* und ,,hidBlich®. Der
gewohnliche kirchliche Alltag hingegen blickt auf ihn ,,aus einer wohlbe-
kleideten, ausstaffierten Institution, die das Abgewogene sucht, das die Ex-
treme ausbalanciert, die unauffillige MittelmiBigkeit fordert” (69). Der ge-
schichtliche Jesus erscheint ,,winzig* z.B. in Bezug auf die ungeheure Weite
des Kosmos, als dessen ,,L.ogos“ er doch geglaubt wird oder auch in Bezug
auf die theologischen und literarischen Hochstilisierungen Jesu zum ,,Sub-
jekt des totalen Wissens*, aber auch im Gegensatz zu den normalerweise als
.bedeutend” angesehenen welt- und geistesgeschichtlichen Personlichkei-

4 So G. Bachl in seinem aufregenden Buch ,, Der schwierige Jesus “. Innsbruck 1994, 12.



Franz-Josef Steinmetz 252

ten. Er ist ,,nackt* und schutzlos, was ihn vom Klerikalismus aller Art, von
dessen Privilegien und dessen Kult der Titel und Kleider unterscheidet. Er ist
schlieBlich ,,das hdBliche Opferlamm®, aber ,,in der Verlassenheit des Lei-
dens ... ist er zugleich ,,wehrloses Objekt des Vorganges und ungebrochener
Wille, am Leben, an den Fiden des Vertrauens und der Liebe festzuhalten®
(103).

Diese Gedanken finden sich in anderer Form auch schon bei K. Rahner,
2.B. in seinen ,,Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuchs. Dort
heiflt es: ,,Als erstes sollten wir also von Jesus annehmen, wirkliche Men-
schen zu sein. Der Mut dazu — zum Dasein im Alltag, in der Hinfilligkeit
durch Krankheit und Tod, in der Ausgeliefertheit an die eigene und fremde
Banalitéit, der Enge der Verhiltnisse, zum Eingefiigtsein in die Masse — ist
gar nicht selbstverstindlich“ (124). Und weiter: ,,Wir brauchen Gott nicht
mehr in seiner unerreichbaren Andersheit zu ersehnen. Er ist da, wo wir
selbst sind. Er blickt uns von iiberall und aus allem an. Er triigt unsere Last
mit, hat unser Bitteres gekostet, ist unsere Wege gegangen, begegnet uns in
den Briidern und Schwestern unseres Geschlechtes. Aber da$ der erlosende
Sieg der Gnade Gottes eingeboren ist in unsere Schwachheit, so daB unsere
Not damit eigentlich erst recht bestiitigt wird — das mochten wir nicht dulden.
Wir wollten die Menschwerdung Gottes wohl aber so, da§ wir durch sie un-
serer Unertrdglichkeit immer schon gleich entflichen kénnten. Nun ist aber
die christliche Existenz gerade das Gerufensein in das Skandalon, das sein
Kommen in unser Fleisch besagt, die ihre Glorie nicht anders als durch die
Kenose bis ans Kreuz erlangt (145). Man kann diese Herausforderung kaum
besser auf den Punkt bringen, als es K. Rahner getan hat, und unsere Liebe
zur Fremdheit und Vielfalt des Lebens kann nur gelingen, wenn wir
grundsitzlich bereit sind, auch die Fremdheit des christlichen Erlosungsweg-
es zu akzeptieren.

Marias Worte und Taten

Wir sollen auch ,,unsere Herrin sehen und den Engel, der sie griifit“ (Nr.
106) und horen, ,,was der Engel und unsere Herrin sprechen* (Nr. 197) und
schliefflich anschauen, ,,was der Engel und unsere Herrin tun: der Engel, in-
dem er sein Amt als Bote ausiibt, und unsere Herrin, indem sie sich ver-
demiitigt und der gottlichen Majestit danksagt* (Nr. 108). Welchen Nutzen
konnen wir aus diesen Dingen ziehen?

In Maria hat Gott wenigstens ein menschliches Herz in dieser finsteren
verloren scheinenden Welt gefunden, in welchem er wirklich in das Seine ge-

¥ Miinchen 1965, 124 f und 145.



Okumenische Perspektiven 253

kommen ist und empfangen wurde. Dieses Herz ist wahrhaft ein miitterliches
Herz. Aber dieses Herz ist von der Verkiindigung an mit dem Schicksal ihres
Kindes verbunden und verwoben, nicht nur in der Glorie, sondern ebenso in
der Schmach des Kreuzes. Gewill griiit der Engel Maria als begnadete Re-
prasentantin der ganzen Menschheit, so dal groBe Freude in ihr entsteht. Das
»Magnificat™ gibt davon Zeugnis. Gerade die Begnadung aber macht sie zur
Mutter der Schmerzen. Von ihrem ,.Fiat* zu Gottes Heilswillen an wird sie
von Verdiachtigungen bedroht und lebt gleichsam als ausgestoBene ,,Frem-
de*. Und nach der Geburt ihres Kindes wird ihr dieses selber ,,unverstand-
lich* (Lk 2,50). Sie muB sogar die Abgewiesene ihres Sohnes werden (Joh
2,4). Dennoch erklart sie dem Engel: ,,Ich bin die Magd des Herrn; mir ge-
schehe, wie du es gesagt hast* (Lk 1,38).

Von den bloB sieben ,,Worten®, die von Maria im Neuen Testament iiber-
liefert werden, wollen wir nur eines noch etwas genauer anschauen.® Ihr er-
stes Wort heift nicht ,,Ja und Amen“, sondern ist eine Frage. Sie sagte zu dem
Engel: ,,Wie soll das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?* (Lk 1,34).
Auch wir diirfen und miissen uns fragen, heute so gut wie damals. Aber es
gibt verschiedene Weisen zu fragen. Es gibt den Zweifel der zynischen Ver-
nunft und das Verlangen nach greifbarer Sicherheit. Es gibt eine Art, die
stumm macht und den Dialog unterbricht. Zacharias sagte zu dem Engel:
,-Wie soll ich erkennen, daB das wahr ist?“ (Lk 1,18). Maria fragt anders. Sie
hélt das Gesprich offen und vertraut den Moglichkeiten Gottes. — Ganz dhn-
lich handelt ihr Brautigam Josef, den ich gerne miterwihnen méchte. Er hat-
te natiirlich Bedenken und Zweifel, denn er war von dem neuen, ihm ,,fremd*
erscheinenden Leben im SchoB8 der Jungfrau Maria verstindlicherweise
iiberrascht. Aber auch er schenkt dem Wort des Engels Glauben und handelt
entsprechend. Er nahm seine Braut, die ihm sehr ,,fremd* geworden war, zu
sich. Er verhielt sich im Grunde wie Abraham, der nach der bekannten For-
mulierung des Paulus ,.gegen alle Hoffnung voll Hoffnung geglaubt hat*
(R6m 4,18). Fiir Josef ging es um die Aufnahme ,,fremdartigen Lebens, des-
sen bleibende und gottliche Bedeutung nur geglaubt und nicht gewuBt wer-
den konnte.

Marias Worte und Taten fassen noch einmal kurz zusammen, was durch
die Betrachtung der Menschwerdung Gottes in uns allen moglich und wirk-
lich werden kann, wenn wir glauben. Von Maria konnen wir lernen zu fragen,
zu antworten, zu helfen, zu danken, zu suchen, fiir andere zu bitten und zu er-
mutigen. Oder einfacher zusammengefalit: zu zagen, zu fragen und zu wa-
gen. Ist das nicht genug?

¢ Vgl. FJ. Steinmetz, Marias sieben Worte. Eine Anregung nach Ludolf von Sachsen, in:
GuL 1988, 311-313.



Franz-Josef Steinmetz 254

,,Dienst an den Grenzen‘’

In der Zeit, in der Ignatius (nur) durch seine gewohnliche ,,groBe und torich-
te Sehnsucht, Ruhm zu erlangen®® motiviert war, verursachte er Grenzen. Als
aber Gott in seine personlichen Grenzen eindrang, und er sich selbst als zu-
gleich bedringt und dennoch befreit entdeckte, wurden seine Augen so
gedffnet, daB auch er wie Gott ,,die ganze Oberfliche oder Rundung der Welt
voller Menschen schauen‘ konnte® — Menschen, die wie er zuvor selbst, hin-
ter einer Unmenge von Grenzen eingeschlossen waren (Versklavangen, No-
te, Siinden). Und er wurde von dem Verlangen nach der Rettung seines Néch-
sten erfiillt, das heiBit von dem Wunsch, diese Grenzen zu beseitigen.

Geographische Grenzen losten sich offensichtlich sofort auf: ,,Nach wel-
chen Provinzen sie uns auch senden wollen, es alsbald ohne jede Ausflucht
und Entschuldigung auszufiihren, soweit dies an uns liegt“, so heiBit es schon
in der Griindungsurkunde der Gesellschaft Jesu. '

Seine neue Sprechweise — den Seelen zu helfen, den Nichsten za erbauen,
im Dienste Gottes, (auch) alles Ubrige — driickt die neue Richtung aus, in die
er sich selbst in die Welt begab und in ihr wirkte ...

1. Das erste Anliegen wird in den beiden Ausdriicken der ,,Formula Instituti
angekiindigt, die zugleich eine Grenze andeuten: ,,Verteidigung des Glau-
bens* und ,,Ausbreitung des Glaubens®, also Widerstand gegen Eindringlin-
ge und Ausdehnung der Grenzen. Beides fiihrt zu den besonderen Zielen, die
Ignatius in folgender Weise ausfiihrt:

Zuerst Evangelisierung: (ob sie nun meinen, sie sollten uns),,zu den Tiirken
senden, oder zu welchen Ungldubigen auch immer, auch in den Gegenden, die
man Indien nennt* und noch einmal ,,jene Gegenden bei den Indern an erster
Stelle aufmerksam berticksichtigen, wo die Ernte schon heranreift* "',

(Aber auch Widerstand gegen) Hiresie, wie z.B. ,,der Universitit Ingol-
stadt helfen und, soweit moglich, Deutschland als ganzem, was die Reinheit
des Glaubens, Gehorsam gegeniiber der Kirche und schlieBlich die gesunde
Lehre und die guten Sitten betrifft*.!2

7 Ausschuilte aus einem Vortrag vou P.Ignacio Iglesias wihrend des I11. Colloquiums de Hi-
storia et Spiritualitate Societatis Jesu in Chantilly bei Paris 1995, dokumentiert in: CIS Review
of Ignatian Spirituality Nr. 81. Rom 1996, 7-19. Die Ubersetzung fiir GuL aus dem Englischen
besorgte die Redaktion.

8 Pilgerbericht, Nr. 1.

* EB, Nr. 102.

10 Formula Instituti Nr. 3, in: Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu. Frankfurt
1980 (als Manuskript gedruckt).

""" Formula Instituti, Nr. 3, und Brief an Diego de Gouveia vom 23. November 1538.

12 Brief an die nach Deutschland gesandten Patres vom 24. September 1549,



Okumenische Perspektiven 255

Und christliche Bildung: ,,zu welchen Gléubigen auch immer*“. Dies ist
die Grenze der Glaubens-Unwissenheit (Halbgldubige und jene, die im Glau-
ben schwach sind), eine Grenze, hinter welcher Ignatius wihrend der ersten
Zeit seines Lebens selber verschlossen war ... Dieses Ziel, das in dem Aus-
druck ,,Kinder und ungebildete Personen angezeigt ist, sollte in die ,,For-
mula Instituti eingehen und der Inhalt eines Geliibdes werden, das von den
Profess-Patres iibernommen wurde? ... Als Ergebnis einer Bestimmung in
der ,,Formula Instituti* von 1550 sollte Ignatius spiter diese Grenze von den
Kollegien aus angehen. Anfénglich waren diese den Kandidaten fiir die Ge-
sellschaft vorbehalten, aber die Reihe der NutznieBler sollte bald schon aus-
gedehnt werden. Mehr noch, auch die Einschrénkungen, die die Unterrichts-
methoden und den Studieninhalt betrafen — wiederum eine Art Grenzen —
wurden beseitigt. Die menschliche Person als ganze zu betrachten war die
Absicht. Methode und Inhalt wurden als Mittel geplant, um den Glauben in
und durch eine Begegnung mit der Kultur entstehen zu lassen. Die Kollegien
sollten diese Kultur zwar ,,unterscheidend”, aber ohne irgendwelche Vorbe-
halte annehmen.

2. Das zweite fundamentale Anliegen, ndmlich die Nachstenliebe, ist von
dem ersten nicht zu trennen: der Glaube darf von seiner vollen Verwirkli-
chung nicht getrennt werden. Aus diesem Grund stellte sich Ignatius vom er-
sten Augenblick seines reifen christlichen Lebens und seiner Nachfolge des
Herrn an die Grenze von menschlicher Armut und Ausgrenzung und an die
der menschlichen Selbstsucht, in der diese verwurzelt sind ...

Diese intuitive Einsicht war so stark, daf} die ersten Jesuiten ihre Aufga-
benstellung an den Grenzen der Armut und der Ausgrenzung als etwas be-
trachteten, das dem Chorgebet und der feierlichen Liturgie (die von den da-
mals bekannten Formen des Ordenslebens als Priorititen angesehen wurden)
vorzuziehen sei.'* Ungliick, Gefangenschaft (Einkerkerung) und Krankheit
waren genau die Anfinge in der Reihe der Grenzen, wo Jesuiten die allum-
fassende, liebevolle Freundlichkeit Gottes gegenwirtig und sichtbar machen
sollten, die in ihnen (schon) gnadenhaft personlich anwesend war.

Diese feste Praxis des Ignatius und seiner ersten Gefihrten sollte in das
Fundament der Satzungen der Gesellschaft eingehen, um ein besténdiger
Grundzug in der Geschichte der Gesellschaft zu werden, der (auch) in unse-
rer Zeit offiziell bestitigt wurde. Es gab offensichtlich Hohen und Tiefen und
in der Tat zumindest anscheinend Widerspriiche zwischen den im Evangeli-
um fundierten Kriterien, die die Gesellschaft immer klar formuliert hat, und

13 Satzungen der Gesellschaft Jesu, Nr. 535.
'Y Formula Instituti, Nr. 6 und Nr. 8.



Franz-Josef Steinmetz 256

einigen paternalistischen Gewohnheiten, darunter auch solche des Ignatius
selbst ..."*2Diese Wirklichkeiten miissen in ihrem historischen Kontext inter-
pretiert werden, und man darf es nicht zulassen, daB unser wesentliches im
Evangelium fundiertes Anliegen verdunkelt wird, das sie veranlaBte, auch
nicht die reiche Vielfalt der Wege, auf denen die Gesellschaft mit sehr unter-
schiedlichem Erfolg bis zum heutigen Tag an dieser Grenze zu dienen fort-
fuhr.

3. Ein drittes Anliegen waren die politischen und kulturellen Machtzentren
wegen ihrer Kapazitit, Grenzen zu verursachen oder zu beseitigen, unge-
rechte Diskriminierung (zwischen den Eroberern oder den Eroberten, zwi-
schen dem Christentum und den beiden Indien im Osten und im Westen, zwi-
schen Nord und Siid, usw.) oder friedlichen Austausch zwischen den Kultu-
ren zu fordern; bloB private Interessen oder das allgemeine Gut zu pflegen:
»Je universaler das Gut ist desto gottlicher ist es. Deshalb darf es eine Vorlie-
be fiir die Personen und Orte geben, die dadurch, daB sie selber Fortschritte
machen, zur Ursache dafiir werden, dafl das Bildungsgut sich an viele ande-
re ausbreitet, die unter ihrem EinfluB oder ihrer Fiihrung stehen‘!>.

Diese Erkenntnis trieb Ignatius in seine Beziehungen ... zu Koénigen und
Herrschern und anderen bedeutenden Gestalten, darunter auch jene, die er
nicht persdnlich kannte. In sehr realen menschlichen Grenzsituationen (fiir
die er personlich den Begriff ,,Mibrduche* verwendete), mischte er sich ein,
um sie zu beseitigen.!® Um das zu bestitigen, braucht man nur die Korre-
spondenz des Ignatius zu betrachten ...

4. SchlieBlich ist da ein viertes Anliegen, das Ignatius in seinem allgemeinen
apostolischen Vorstof3 im Dienst an den Grenzen antreibt, und zwar in einem
dreifachen Sinn zur Kirche hin.

Die Kirche wird von menschlicher Macht beherrscht und kann sich um
sich selbst drehen und eng werden. Dann verursacht sie viele Mauern in sich
selber und um sich herum. Sie wird dann eher eine Gemeinschaft der Herr-
schaft als eine Gemeinschaft der (freundlichen) Aufnahme, und sie verriit
durch ihre Verwicklung in menschliche Machtpolitik die Vision Jesu. Ignati-
us versucht, die politischen Spannungen zwischen der Kirche und den irdi-
schen Michten zu iiberwinden, und in der Tat diente er oftmals als Vermitt-
ler. Gleichzeitig aber konnte er, dhnlich wie die grole Mehrheit der Christen

"% Wahrscheinlich sind hier liturgische und pastorale Gewohnheiten gemeint, die sich zu we-

nig um Armut und Ausgrenzung kiimmern.
15 Sarzungen der Gesellschaft Jesu, Nr. 622.
'6 Pilgerbericht, Nr. 89.



Okumenische Perspektiven 257

dieser Zeit, dem Widerspruch, den dieses Sich-Einmischen zur Folge hatte,
nicht entkommen. Er zog zum Beispiel gewaltsame Feldziige weltlicher Na-
tur unter Beteiligung der Kirche in Betracht, um das Heilige Land zuriickzu-
erobern.

Innerhalb der Kirche und im Hinblick anf ihre inneren Grenzen zeigte Ig-
natius jedoch eine andere Einstellung, eine, die ganz im Evangelium begriin-
det, nuancenreicher und durch personlichen Einsatz kostspieliger war. Er
fithrte keinen 6ffentlichen Reformkurs ein, sondern begann eine Lebenswei-
se — die er auch andere lehrte — welche vom Evangelium inspiriert war. Zwei-
fellos war dies sein wichtigster Beitrag zum Fortschritt ...

SchlieBlich gibt es eine dritte Grenze, die weitreichende Konflikte im Le-
ben und in der Aktivitdt der Kirche veranlafit: die Posen der Distanzierung,
der Furcht, der Arroganz, der totalen Uberlegenheit, der Defensive und Ver-
urteilung, die sich die Kirche zu eigen gemacht hatte ... Diese hatten schon
vor Ignatins begonnen, waren wihrend seines Lebens (immer noch ) stark
und sind danach bis in unsere Zeit hinein noch gewachsen. Weil die Kirche
sich zu sehr mit einer Kultur identifizierte, zu deren Bildung sie weitgehend
selber beigetragen hatte, fiihlte sie sich unsicher, wenn sie mit dem ganzen
Umfang der menschlichen Kulturen konfrontiert wurde, die sie umgaben.

Ignatius ging von der Uberzeugung aus, da8 Gott in den neuen Humanis-
men genau so gegenwirtig war wie in den urspriinglichen, die diese neuen
aufbliihen lieBen (Asien, America). Ignatius lebte nicht lang genug, um alle
Konsequenzen daraus zu ziehen, aber er 6ffnete viele Tiiren. Er begann eine
Spiritnalitit, die Gott in allem, was menschlich war, zu suchen und zu finden
glaubte,'” und er lehrte (uns) ein Mittel, das solches Suchen und Finden im
alltidglichen Leben ermoglicht, namlich die ,,Unterscheidung der Geister*.

Regeln fiir die Kommunikation

Bei verschiedenen Gelegenheiten hat Ignatius so etwas wie Kommunikati-
ons-Regeln aufgestellt, an die ich wenigstens erinnern mochte.'® Ich denke
z.B. an seine Anweisungen fiir die irische Gesandtschaftsreise der Patres Sal-
meron und Broet. Sie betonen, da man darauf achten solle, mit was fiir ei-
nem ,,Naturell man es zu tun habe. Die Kiihnheit dieser ,,weltmannischen*

17 Vgl. die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, in: EB Nr. 230-237.

'® Vgl. F. J. Steinmetz, Ignatianische Kommunikations-Regeln, in: GuL 1991, 306-313; inter-
essante Aspekte einer 6knmenischen Spiritualitit vermitteln auch die folgenden beiden Artikel
in dem Bildband ,, Ignatius von Loyola und die Gesellschaft Jesu 1491-1556“ (Hrsg. von A.
Falkner und P. Imhof). Wiirzburg 1990, ndmlich: Arij Roest Crollius, Die Musiime. Ge-
schichtliche Aspekte ignatianischer Spiritualitit (404—416); und James W. Reites, Die Juden.
Perspektiven ignatianischer Weltsicht (417-443).



Franz-Josef Steinmetz 258

Anpassungs-Methode, wirkt auf den ersten Blick befremdlich. Aber auch
Paulus schreibt in Kor 9,20 ff.: ,,Den Juden bin ich ein Jude geworden, um Ju-
den zu gewinnen. Den Gesetzlosen war ich sozusagen ein Gesetzloser — nicht
als ein Gesetzloser vor Gott, sondern gebunden an das Gesetz Christi —, um
die Gesetzlosen zu gewinnen. Allen bin ich alles geworden, um auf jeden Fall
einige zu retten.” Das, was von Paulus und von Ignatius iiber unser pastora-
les Verhalten gesagt wird, mag wie die Liberalitit eines Erfolgsmenschen er-
scheinen, dem es allein darauf ankommt, dem jeweils Néchsten zu gefallen.
In Wahrheit spricht hier vielmehr die Uberlegenheit der christlichen Liebe,
die die Freiheit hat, sich unterschiedlich auszudriicken, um verschiedensarti-
ge Menschen fiir das Evangelium zu gewinnen.

Weiterhin empfiehlt Ignatius im gleichen Brief, wir sollten ,,durch die Tii-
re des anderen hineingehen und durch die eigene herausgehen®. Was er damit
sagen will, ist klar: ,,So konnen auch wir, in einer zunéchst nur teilweise gut-
en Sache, mit Riicksicht auf das gute Endziel, uns fiirs erste jemandem an-
passen und eine gewisse Zustimmung erkennen lassen, indem wir das weni-
ger Gute an jenem zunichst nicht zu bemerken scheinen. Wenn wir dann all-
mihlich Vertrauen gefunden haben, kénnen wir umso mehr die Sache zum
Besseren wenden. Und so (erreichen wir), daB wir, nachdem man zur frem-
den Tiire hineingegangen ist, durch die eigene herausgehen.*

Auch die Anweisungen, die Ignatius im Jahre 1546 den Patres Laynez,
Salmeron und Jay fiir ihre Titigkeit auf dem Trienter Konzil gab (nédmlich:
langsam, bedichtig und liebevoll im Sprechen zu sein und sich Zeit zu einer
gemeinsamen Besprechung zu nehmen) sind nicht blo8 von historischem In-
teresse. Sie stellen die groBBe Bedeutung des richtigen Verhaltens fiir das Ge-
lingen eines Dialogs eindrucksvoll vor Augen und enthalten eine Reihe
duBerst feinfiihliger und hilfreicher Regeln. Das gilt dhnlich ebenso fiir die
beriithmte Nr. 22 des Exerzitienbiichleins.

Folgt man den Leitgedanken des Briefes an die Epheser, dann besteht die
wichtigste Aufgabe einer christlichen Gemeinde sogar darin, die Wahrheit
von der Einheit und Verséhnung aller Menschen im Alltag zu leben und zu
verwirklichen.' Das ist freilich keine blol menschliche, sondern eine gottli-
che Wahrheit, die von uns ein stindiges Umdenken verlangt. Allzuoft gehen
wir nimlich im Alltag von Dekreten und Regeln aus und betonen das, was
uns von anderen unterscheidet. Wir stellen Aufnahmebedingungen auf und
nennen Zulassungskriterien. Das hat im Hinblick auf bestimmte Amter, Auf-
gaben oder Ordensgemeinschaften seinen guten Sinn, sollte aber nicht zu

19 Vgl. ders., Wie weit ist es bis Ephesus? Kirche im ProzeB. Salzburg 1989, passim; L. Lies,
Europa und die Kirchen. Sikulare Katholizitit — Plausibilitdt neuer Kirchlichkeit. Thaur,
Wien, Miinchen 1995.



Okumenische Perspektiven 259

Spaltung und Verachtung fiihren. Nicht die duflerliche Beobachtung be-
stimmter Regeln oder eine gnadenlose ,,Gerechtigkeit” kennzeichnen den
Christen. Diese ,,trennende Wand“ (Eph 2,14) wurde von Christus eingeris-
sen. Entscheidend ist vielmehr das BewuBtsein unserer Gleichheit vor Gott
und unserer gemeinsamen Siindhaftigkeit, wie es Paulus schon im Brief an
die Romer ausgedriickt hat: Alle haben gesiindigt und die Herrlichkeit Got-
tes verloren. Ohne es verdient zu haben, wurden sie gerecht, dank seiner
Gnade, durch die Erlosung in Christus Jesus“ (Rom 3,22-24). Solches Be-
wuBtsein unterscheidet diejenigen, die ihr Leben in Christus fiihren, zunéchst
von den Fernstehenden. Das ist, wenn man so sagen will, unser einziger Vor-
teil, unser Vorrecht und unser Vorzug. Aber eben dieses BewuBtsein moti-
viert uns zugleich, die Einheit aller zu sehen und anzustreben. Es muB nicht
unbedingt sein, daB die Fernen zu uns kommen; der Weg von uns zu ihnen
kann um vieles kiirzer sein. Denn der Leib Christi, d.h. die Kirche, existiert
nicht fiir sich selbst, sondern zur Ehre Gottes und fiir das Heil der Welt. Er
entfaltet sich, indem er mit allen Menschen einen Dialog beginnt, ihnen dient
und sie in die tiefe Einheit einlédt, die in Christus gefunden werden kann: die
Versohnung der unterschiedlichen Rassen, Kulturen und Religionen, ja der
ganzen Menschheit. Eben dies ist die Wahrheit, die wir in Liebe verkiinden
diirfen.?

2 Dies wird uns zu der Uberzeugung bringen miissen, da8 der Gedanke der Auserwihlung
durch Gott zwar ,Vermittlung‘ einschlieBt, aber keine menschenbedrohende Parteilichkeit,
und daher allein Universalitiit im Auge haben darf. Das heifit, daB Auserwihlung und Bund der
Schopfungsintention Gottes untergeordnet sind, der das Heil aller Menschen will: Die ganze
Menschheit ist das auserwdhlite Volk Gottes. Alle historischen Formen religioser Auserwih-
lung miissen in dienender Funktion zu der universalen Auserwihlung aller Menschen stehen;
wenn nicht, dann sind Bedrohung, Gefahr und Gewalt gegeniiber Andersgldubigen dem
Selbstverstindnis von Individuen, Vélkern oder Glaubensgemeinschaften, auserwihlt zu sein,
inhidrent®, so erklirte E. Schillebeeckx am 22.4.1997 bei einem Vortrag zum Thema ,, Die Ein-
zigartigkeit Jesu Christi und der interreligidse Dialog * in der Katholischen Akademie in Miin-
chen.





