
Ökumenische Perspektiven 
Impulse aus ignatianischen Quellen1 

Franz-Josef Steinmetz, München 

Beinahe täglich kann man auch in Europa eine multikulturelle Gesellschaft 
erleben, die uns herausfordert. Wie gehen wir damit um? Wird uns auf diese 
Weise das Mysterium des jeweils größeren Gottes bewußt oder fürchten wir 
eine Überfremdung, die man lieber abwehren möchte? Wie können wir fähig 
werden, die Begegnung zwischen Menschen unterschiedlicher Kulturen zu 
fördern, ohne unseren Glauben zu verleugnen? Das sind einige Fragen, die 
im folgenden beantwortet werden sollen. 

Die Vision des Petrus 

Schon die Apostelgeschichte berichtet von entsprechenden Ängsten des Pe- 
trus. Wir kennen seine Vision von den unreinen Tieren in Joppe: •Er sah den 
Himmel offen und eine Schale auf die Erde herabkommen, die aussah wie ein 
großes Leinentuch, das an vier Ecken gehalten wurde. Darin lagen alle mög- 
lichen Vierfüßler, Kriechtiere der Erde und Vögel des Himmels. Und eine 
Stimme rief ihm zu: Steh auf,Petrus, schlachte und iß! Petrus aber antworte- 
te: Niemals, Herr! Noch nie habe ich etwas Unheiliges und Unreines geges- 
sen. Da richtete sich die Stimme ein zweites Mal an ihn: Was Gott für rein er- 
klärt, nenne du nicht unrein!" (10,9-15). 

Petrus war zunächst ratlos und wußte nicht genau, was er tun sollte. Die 
Vision konnte erstens bedeuten: Ihr sollt auch mit Nichtjuden wenigstens 
Tischgemeinschaft praktizieren und auf die traditionellen jüdischen Speise- 
regeln verzichten! Das aber war keineswegs einfach, denn sehr oft - um nicht 
zu sagen prinzipiell - handeln wir Menschen nach dem Sprichwort: •Was der 
Bauer nicht kennt, das mag er nicht". - Es wäre töricht zu behaupten, daß nur 
der Bauer dieses Problem habe. Vielmehr spielt es überall eine große Rolle, 
wo irgendetwas Fremdes auf uns zukommt. Es fällt allgemein schwer, sich 
für Neues zu öffnen. - Petrus aber war schließlich zu einem neuen Verhalten 
im Sinne dieser ersten Deutung bereit. - Die Vision gab ihm zu verstehen, 
daß die brüderliche Tischgemeinschaft mit Heiden erlaubt war:" Gott hat mir 

1   Überarbeitete Fassung eines Vortrags beim 3. Ost-West-Treffen europäischer Jesuiten in 
Frankfurt Sankt Georgen am 27. August 1996. Der Vortragsstil wurde beibehalten. 



Franz-Josef Steinmetz 246 

gezeigt, daß man keinen Menschen unrein oder unheilig nennen darf 
(10,28). 

Dadurch aber rückt auch schon die zweite, tiefere Deutung der Vision vor 
Augen: Gott will, daß wir, die wir aus dem Judentum kommen, die bisher als 
unrein geltenden Heiden nicht mehr so beurteilen, sondern sie in die Ge- 
meinschaft der Kirche aufnehmen. Die Ereignisse, die die Apostelgeschich- 
te berichtet, zeigen, daß die Vision tatsächlich als Gleichnishandlung in die- 
sem Sinne verstanden wurde. Als die versprengten Judenchristen während 
der Verfolgung, die wegen Stephanus entstanden war, sogar bis nach Antio- 
chia kamen, verkündeten zumindest einige von ihnen auch den Griechen das 
Evangelium von dem Herrn Jesus (11,20); denn Petrus hatte schon vorher er- 
klärt: •Wenn nun Gott ihnen, nachdem sie zum Glauben an Jesus Christus, 
den Herrn, gekommen sind, die gleiche Gabe verliehen hat wie uns: wer bin 
ich, daß ich Gott hindern könnte?" (11,17). Die NichtJuden, die den Juden 
zunächst fremd waren und im Grunde wie •getrennt" von ihnen lebten, sind 
in Christus •nicht mehr Fremde ohne Bürgerrecht, sondern Mitbürger der 
Heiligen und Hausgenossen Gottes" (Eph 2,19). 

Zwischen Angst und Idealisierung 

Wie aber sieht es heute aus? Einerseits gibt es zweifellos eine verbreitete 
Fremdenfeindlichkeit. Vieles ist uns allen bekannt, am meisten wohl die 
weitverbreitete Angst vor muslimischem Fundamentalismus, z.B. vor Ein- 
wanderern aus dem vorderen und mittleren Orient. Als ich diesen Vortrag 
vorbereitete, sah ich zufällig den amerikanischen Film •Nicht ohne meine 
Tochter", der nach dem bekannten Roman von Betty Mahmudy gedreht wor- 
den ist. Er schildert das Schicksal einer Amerikanerin, die einen iranischen 
Arzt geheiratet hat. Die in dieser Ehe aufbrechenden kulturellen und religiö- 
sen Probleme sind vermutlich einseitig und übertrieben gezeichnet und tref- 
fen wahrscheinlich nur in einzelnen Fällen die ganze Wirklichkeit. Dennoch 
spiegelt der Film gewiß auch die kulturellen Konflikte, die in den Beziehun- 
gen zwischen Ost und West tatsächlich akut sind. Es wird keine konstruktive 
Lösung angeboten, der Roman endet stattdessen in dramatischer Flucht und 
in schmerzlicher Trennung. 

Andererseits aber gibt es auch die Versuchung, das Fremde und die Frem- 
den zu idealisieren.2 Man zeigt sich weltoffen und tolerant (was sich vor al- 
lem eine soziale Oberschicht leisten kann) und benutzt das Fremde, um an 
der eigenen Kultur Kritik zu üben. Man verläßt sogar - europamüde gewor- 

2   Vgl. Beobachtungen in europäischen Gesellschaften, in: Christ in der Gegenwart vom 5. 
Mai 1996 (Nr. 18), 15. 



Ökumenische Perspektiven 247 

den - die eigene Heimat und zieht als idealistischer Aussteiger oder Hippie 
in den Orient, in den Urwald oder in die Südsee, wo man ein ursprüngliche- 
res und von Zwängen freies Leben zu finden hofft. Aber auch hier in Europa 
sind zumindest die Gebildeten infolge von Diplom-Titeln, beruflichen Qua- 
lifikationen und Sprachbarrieren immer noch weitgehend vor der Konkur- 
renz durch ausländische Arbeitnehmerinnen und Arbeitnehmer geschützt. In 
manchen Fällen erscheinen Einwanderinnen und Einwanderer sogar wie zu- 
sätzliche Einnahmequellen für Unternehmer, Ärzte, Rechtsanwälte und in- 
terkulturelle Sozialarbeiterinnen. 

Sowohl eine fremdenfeindliche wie eine idealisierende Haltung verein- 
nahmen und benutzen die Fremden für die eigenen oft verborgenen Ängste 
und Hoffnungen. Man übersieht dabei, wer die fremden Menschen wirklich 
sind und welche Pläne und Ziele sie eigentlich haben. So bleibt das Fremde 
•fremd", weil es als Fremdes besser in unsere Bedürfnisse paßt. Wenn die 
Vorstellungen, die wir uns machen, fertig und starr sind, verstellen sie uns 
den Blick für die Vielschichtigkeit der Fremden, weil entweder nur die hel- 
len oder nur die dunklen Seiten wahrgenommen werden. Sie verstellen uns 
auch die Aufgabe, die wir als Christen haben, nämlich: mit Menschen aus 
dem Orient, aus Asien, Afrika und Südamerika, die bei uns sind und bleiben 
werden, Konflikte konstruktiv anzugehen und mit ihnen zusammen Lösun- 
gen zu suchen. 

Traum und Wirklichkeit 

Eben das gilt nicht weniger für die Spannungen zwischen den europäischen 
Völkern, die im Grunde alle eine christliche Tradition haben. Das zeigte sich 
auch im Collegium Germanicum et Hungaricum in Rom, wo ich von 
1987-1993 Spiritual war. In diesem Kolleg leben Studenten aus verschiedenen 
Ländern, vor allem Deutsche, Österreicher, Ungarn (auch aus Siebenbürgen in 
Rumänien), Kroaten, Slowenen und Schweizer. Besonders zu erwähnen ist, 
daß einige Ungarn nicht der römisch-katholischen, sondern der griechisch- 
katholischen Kirche angehörten. Das bloße Zusammenleben (•friedliche Ko- 
existenz") war kein Problem. In der Praxis des Alltags konnte man sich notfalls 
in italienischer Sprache verständigen. Auch die gemeinsame Liturgie war kein 
unüberwindliches Hindernis. Es gab Lieder und Gebete in verschiedenen 
Sprachen, den Sinn der Gesten und Riten konnte man erlernen. Es war ähnlich 
wie bei einer gesamt-europäischen Aufführung des •Sommernachtstraums" 
von Shakespeare, die man 1996 in Deutschland sehen konnte. 14 Akteure 
spielten ihre Rollen in 9 verschiedenen Sprachen und trotzdem wurde das 
Theaterstück verstanden, denn es war dem Publikum seit langem bekannt, und 
Mimik und Gesten der Schauspieler sorgten zusätzlich für die nötige Kommu- 



Franz-Josef Steinmetz 248 

nikation. Die Gegensätze und der Pluralismus der •Standpunkte" in Europa 
dürfen jedoch nicht bloß liturgisch oder auf einer Theater-Bühne •gelöst" wer- 
den, sie stellen uns vielmehr vor die Aufgabe, unsere •geistlichen" Grund- 
lagen zur Sprache zu bringen und diese offen, mutig und vertrauensvoll zu dis- 
kutieren. Das aber gelang auch im Germanicum nur ansatzweise, und manche 
gegenseitigen Vorurteile (zwischen Ost und West, aber auch zwischen Nord 
und Süd) wurden lediglich in Form respektvoller Toleranz bewältigt. Es gab 
zwar persönliche Anteilnahme am Schicksal des jeweils anderen (z.B. am 
Krieg im ehemaligen Jugoslawien), es gab erfreuliche Solidaritätskundgebun- 
gen und zahlreiche Gespräche unter vier Augen, aber eine kritische Ausspra- 
che über das, was wir voneinander hätten lernen können, kam kaum zustande, 
denn man scheute sich einfach zu sehr, den anderen auf seine Fremdheit hin 
anzusprechen. War das Erreichte schon wunderbar genug? 

Die Vision des Ignatius 

Zu den Grundlagen jesuitischer Spiritualität gehört die •Betrachtung über die 
Menschwerdung", die Ignatius im Exerzitienbuch vorschlägt (Nr. 101-109). 
Ich darf bekennen, daß ich diese Betrachtung in früheren Jahren nur ober- 
flächlich gemacht habe, weil sie so allgemein und fundamental schien. Vor 
allem störte mich die Bemerkung des Ignatius, wir sollten betrachten, •daß 
alle zur Hölle abstiegen" (Nr. 102, vgl. Nr. 106). Mir war dieser Einstieg zu 
pessimistisch. Freilich erinnert Ignatius in den Regeln (Nr. 366-370) daran, 
daß man sehr auf die Weise achten muß, •von alledem zu sprechen und mit- 
zuteilen", und für uns ist es klar: •Niemand kann von der Gemeinschaft mit 
Gott ausgeschlossen sein, der sich nicht selber ausschließt" (P. Knauer). Ich 
meine jedoch, daß wir aufgrund der biblischen Botschaft vom universalen 
Heilswillen Gottes nicht nur berechtigt, sondern (mit Hans Urs von Balthasar 
und vielen anderen) geradezu verpflichtet sind, darauf zu hoffen, daß Gott ei- 
ne Möglichkeit finden wird, die Verweigerer um ihrer selbst willen zur An- 
nahme des angebotenen Engagements zu bewegen, ohne deren Freiheit mit 
Füßen zu treten. Gewiß muß man dabei immer betonen, daß es hier um eine 
begründete Hoffnung, nicht aber um ein Wissen geht. Dennoch heißt dies: 
Wir dürfen nicht nur, sondern wir müssen (!) hoffen (wissen es aber nicht), 
daß Gott auch noch die Hölle in seine Barmherzigkeit einbeschließt. 

Weil es sich um echte Hoffnung und keineswegs um Wissen handelt, ist je- 
doch jede leichtfertige Schlußfolgerung (•Es wird schon alles gutgehen") 
ausgeschlossen. Es gibt zahlreiche Drohworte in der Bibel, die uns vor die 
ernsthafte Möglichkeit unseres Verlorengehens stellen, und deshalb besteht 
auch Ignatius darauf, daß der Exerzitant eine Betrachtung über die Hölle 
macht. Das Innewerden des •Gegenteils" (Nr. 59) ist für ihn die Bedingung 



Ökumenische Perspektiven 249 

für unser Zugelassenwerden zum Dienst Christi. Unsere Hoffnungspredigt 
ist eigentlich nur dann sinnvoll, wenn sie auch die Hoffnungslosigkeiten 
ernst nimmt, die uns umgeben. Die hoffnungsvollen Texte der Bibel werden 
uns umso mehr ansprechen, je mehr wir zugleich auch die Nöte und das Leid 
der Mitmenschen, ja der gesamten Schöpfung wahrnehmen, vor Gott bringen 
und seiner Liebe anvertrauen, betend und dankend, handelnd und hoffend, 
•jeder nach dem Maß des Glaubens, das Gott ihm zugeteilt hat" (Rom 12,3). 

Es wäre falsch, die Situation der Welt optimistisch zu idealisieren und sich 
quietistisch beruhigt auf eine Allversöhnungstheorie zurückzuziehen. Ge- 
nauso falsch aber wäre es, unsere Situation so hoffnungslos pessimistisch zu 
deuten, bis wir resigniert dem Nichtstun verfallen oder uns verzweifelt zu To- 
de arbeiten. Ich weiß nicht, welche dieser beiden Versuchungen für uns die 
größere ist. Wir sollten darüber miteinander sprechen und uns gegenseitig in 
Erinnerung rufen, was die Formel aus den •Scintillae Ignatianae", die der un- 
garische Jesuit Gabriel Hevenesi im Jahre 1705 veröffentlichte, folgender- 
maßen zusammenfaßt: •Vertraue so auf Gott, als ob der Erfolg der Dinge 
ganz von dir, nicht von Gott abhinge; wende dennoch dabei alle Mühe so an, 
als ob du nichts, Gott allein alles tun werde". Der unschätzbare Wert dieser 
Formel liegt darin, daß sie einerseits unser Mühen und Ringen herausfordert 
und zugleich illusionslos den Geist vermittelt, der uns inmitten aller Anfech- 
tungen, der Zerrissenheit, der Schmerzen und der Absurditäten unseres Le- 
bens trotz allem aktiv bleiben läßt. 

Die verwirrende Vielfalt und Fragwürdigkeit der Welt 

•Die Personen sehen, die einen und die anderen: und zuerst die auf dem An- 
gesicht der Erde in so großer Verschiedenheit der Trachten wie der Gebär- 
den: - die einen weiß und die anderen schwarz; - die einen im Frieden und 
die anderen im Krieg; - die einen weinend und die anderen lachend: - die ei- 
nen gesund, die anderen krank; die einen geboren werdend und die anderen 
sterbend; usw. " (Nr. 106). 

Dann sollen wir uns zurückbesinnen, •um aus dieser Sicht Nutzen zu zie- 
hen". Eben das ist die Frage, was diese Sicht eigentlich in uns bewirkt. Wird 
sie lediglich Bewunderung hervorrufen für •die große Fassungskraft und 
Rundung der Welt, worin so viele und so verschiedene Völker wohnen" (Nr. 
103), so daß wir staunen und die gewaltige Allmacht Gottes preisen? Wird 
sie uns die verwirrende Vielfalt und Fragwürdigkeit der Welt vor Augen 
führen, damit wir etwas unternehmen, um Ausgleich und Gerechtigkeit zu 
schaffen, um Kranke zu heilen und die Werke der Barmherzigkeit zu prakti- 
zieren? Oder wird sie uns in Verzweiflung stürzen, so daß wir ohnmächtig 
zuschauen und nicht wissen, was wir tun sollen? 



Franz-Josef Steinmetz 250 

Ich meine, daß es vor allem darauf ankommt, diese Problematik unseres Da- 
seins überhaupt wahrzunehmen. Denn vielen Menschen wird die Fragwürdig- 
keit ihres Lebens nie so stark bewußt, daß sie zu eigener religiöser Entschei- 
dung bewegt würden, und dann gehen sie - wohl redlicherweise - auf dem brei- 
ten Weg, den man in der sie prägenden Umgebung zu gehen pflegt. Ignatius hin- 
gegen will uns aufrütteln, damit wir die ausweglos scheinende Situation sehen, 
also nicht bloß die Vielfalt, sondern auch den •Riß", der aus ihr spricht: nicht 
etwa Fülle des Lebens im Wetteifer der Völker, sondern Frieden, der in Krieg 
ausbricht, und Krieg, der sich im Frieden fortsetzt; nicht Austausch des Lebens, 
sondern Lachen des einen, das des anderen Weinen ist. Gesundheit des einen, 
die durch Krankheit des anderen erkauft wurde; Geburt, die letztlich andere mit 
dem Tod bedroht und selber schon im Hinblick auf den Tod geschieht. 

Daß Ignatius diese Fragwürdigkeit der Welt bewußt machen will, ergibt sich 
auch aus dem, was die Menschen in dieser Betrachtung sagen und tun, näm- 
lich, •wie die einen mit den anderen sprechen, wie sie schwören und lästern 
usw." (Nr. 107) und •was die Personen auf dem Angesicht der Erde tun, wie et- 
wa verwunden, töten, zur Hölle gehen usw." (Nr. 108). Auch hier sollen wir 
uns besinnen, •um Nutzen aus ihren Worten zu ziehen" und •um irgendeinen 
Nutzen aus einem jeden dieser Dinge zu ziehen". Wir können uns fragen, wie 
und wo wir uns hier vom Verhalten unserer Mitmenschen bzw. unserer Umge- 
bung unterscheiden. Ignatius wünscht gewiß, daß wir eine Gewissenserfor- 
schung machen. Zumindest können auch wir in die Versuchung kommen, die 
Leere der großen Vielfalt durch hohles Gerede zu betäuben, so daß Gott nicht 
zu Wort kommen kann. Wie oft reden wir aneinander vorbei, so daß nur das 
Stimmengewirr gegenseitiger Einsamkeiten zu hören ist? Ja, vielleicht kennen 
wir sogar das, was Verschwörung und Lästerung genannt wird, weil wir am 
Sinn des Lebens verzweifeln. Aus solchen Worten wird leicht das entspre- 
chende Tun: das Angreifen, Eingreifen, Ergreifen und das Schlagen, um des 
Lebens und der Selbst-behauptung willen. Und die Welt wird zur Hölle. 

Es ist so, wie es Peter Knauer in seiner Übersetzung des Exerzitienbuches 
präzise kommentiert: •Ein und dieselbe Weltwirklichkeit ist, je nachdem ob 
man sie aus der Trennung von Gott oder aus der Gemeinschaft mit ihm be- 
trachtet, Gleichnis der Hölle oder Gleichnis des Himmels. Im ersten Fall ha- 
ben Vergänglichkeit und Tod so das letzte Wort, daß keine noch so gute Er- 
fahrung dagegen ankommt. Im Glauben dagegen wird alle gute Erfahrung so 
zum Gleichnis der Gemeinschaft mit Gott, daß Vergänglichkeit und Tod da- 
gegen keine Macht mehr haben. Sie können nur noch daran hindern, das 
Gleichnis des Himmels mit dem Himmel selbst zu verwechseln".3 Auf diesen 
Weg des Glaubens will uns Ignatius im folgenden zurückbringen. 
3   Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Graz, Wien, Köln 1978, 
Nr. 60, Anmerkung 17. 



Ökumenische Perspektiven 251 

Gott selbst kommt als Fremder 

Zunächst sollen wir uns wieder klarmachen, wie die göttlichen Personen 
•das ganze Erdenrund und alle Völker schauen: in so großer Blindheit und 
wie sie sterben und zur Hölle hinabsteigen" (Nr. 106). Aber sie schauen kei- 
neswegs ohnmächtig oder tatenlos oder uninteressiert zu, sondern sie sagen: 
•Laßt uns Erlösung des Menschengeschlechts bewirken usw." (Nr. 103) und 
dieses Sagen geht über in Tun, •indem sie nämlich die heiligste Menschwer- 
dung wirken usw." (Nr. 108). Auch danach sollen wir uns zurückbesinnen, 
•um irgendeinen Nutzen aus einem jeden dieser Dinge zu ziehen". 

Ignatius erinnert also mit großartiger Einfachheit daran, daß Gott diese 
Welt trotz ihrer angstmachenden und verwirrenden Vielfalt liebt. •Gott liebt 
diese Welt, und wir sind sein Eigen. Wohin er uns stellt, sollen wir es zeigen: 
Gott liebt diese Welt" (Gotteslob Nr. 297). Aber wir sollen es zeigen, indem 
auch wir diese Welt lieben, obwohl sie nicht nur bedrohlich erscheint, son- 
dern tatsächlich ist. Das heißt aber auch, daß alles Grandiose der Frohbot- 
schaft vom menschgewordenen Gott von Anfang an ärgerniserregend ist: das 
Herrliche erscheint in der Erniedrigung, die Fülle in der Leere, der Reichtum 
in Armut, das Leben im Tod. •Er war in der Welt, und die Welt ist durch ihn 
geworden, aber die Welt erkannte ihn nicht. Er kam in sein Eigentum, aber 
die Seinen nahmen ihn nicht auf (Joh 1,10 f.). 

Wer sich auf das Fremde und die Fremden in dieser Welt einlassen will, 
muß damit rechnen, daß er selber als Fremder erscheint und abgelehnt wird. 
Bevor wir fortfahren, unsere Begegnung mit dem Fremden zu diskutieren, 
sollten wir die Fremdheit des menschgewordenen Gottes, d.h. des unbekann- 
ten Jesus anschauen und uns fragen, ob und wie weit wir tatsächlich bereit 
sind, ihn aufzunehmen und •mehr" zu lieben und ihm nachzufolgen. •Stoß 
und Anstoß gehen von ihm aus, Heftigkeit, Streit, Unterscheidung, Verwei- 
gerung der Anpassung und Widerstand. In der lautesten Metapher dafür, die 
freilich in der heutigen kirchlichen Sprache selten auftaucht, wird Jesus der 
Stein genannt".4 Der biblische Jesus ist •winzig", •nackt" und •häßlich". Der 
gewöhnliche kirchliche Alltag hingegen blickt auf ihn •aus einer wohlbe- 
kleideten, ausstaffierten Institution, die das Abgewogene sucht, das die Ex- 
treme ausbalanciert, die unauffällige Mittelmäßigkeit fördert" (69). Der ge- 
schichtliche Jesus erscheint •winzig" z.B. in Bezug auf die ungeheure Weite 
des Kosmos, als dessen •Logos" er doch geglaubt wird oder auch in Bezug 
auf die theologischen und literarischen Hochstilisierungen Jesu zum •Sub- 
jekt des totalen Wissens", aber auch im Gegensatz zu den normalerweise als 
•bedeutend" angesehenen weit- und geistesgeschichtlichen Persönlichkei- 

So G. Bachl in seinem aufregenden Buch •Der schwierige Jesus". Innsbruck 1994, 12. 



Franz-Josef Steinmetz 252 

ten. Er ist •nackt" und schutzlos, was ihn vom Klerikalismus aller Art, von 
dessen Privilegien und dessen Kult der Titel und Kleider unterscheidet. Er ist 
schließlich •das häßliche Opferlamm", aber •in der Verlassenheit des Lei- 
dens ..." ist er zugleich •wehrloses Objekt des Vorganges und ungebrochener 
Wille, am Leben, an den Fäden des Vertrauens und der Liebe festzuhalten" 
(103). 

Diese Gedanken finden sich in anderer Form auch schon bei K. Rahner, 
z.B. in seinen •Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch"5. Dort 
heißt es: •Als erstes sollten wir also von Jesus annehmen, wirkliche Men- 
schen zu sein. Der Mut dazu - zum Dasein im Alltag, in der Hinfälligkeit 
durch Krankheit und Tod, in der Ausgeliefertheit an die eigene und fremde 
Banalität, der Enge der Verhältnisse, zum Eingefügtsein in die Masse - ist 
gar nicht selbstverständlich" (124). Und weiter: •Wir brauchen Gott nicht 
mehr in seiner unerreichbaren Andersheit zu ersehnen. Er ist da, wo wir 
selbst sind. Er blickt uns von überall und aus allem an. Er trägt unsere Last 
mit, hat unser Bitteres gekostet, ist unsere Wege gegangen, begegnet uns in 
den Brüdern und Schwestern unseres Geschlechtes. Aber daß der erlösende 
Sieg der Gnade Gottes eingeboren ist in unsere Schwachheit, so daß unsere 
Not damit eigentlich erst recht bestätigt wird - das möchten wir nicht dulden. 
Wir wollten die Menschwerdung Gottes wohl aber so, daß wir durch sie un- 
serer Unerträglichkeit immer schon gleich entfliehen könnten. Nun ist aber 
die christliche Existenz gerade das Gerufensein in das Skandalon, das sein 
Kommen in unser Fleisch besagt, die ihre Glorie nicht anders als durch die 
Kenose bis ans Kreuz erlangt" (145). Man kann diese Herausforderung kaum 
besser auf den Punkt bringen, als es K. Rahner getan hat, und unsere Liebe 
zur Fremdheit und Vielfalt des Lebens kann nur gelingen^ wenn wir 
grundsätzlich bereit sind, auch die Fremdheit des christlichen Erlösungsweg- 
es zu akzeptieren. 

Marias Worte und Taten 

Wir sollen auch •unsere Herrin sehen und den Engel, der sie grüßt" (Nr. 
106) und hören, • was der Engel und unsere Herrin sprechen " (Nr. 197) und 
schließlich anschauen, • was der Engel und unsere Herrin tun: der Engel, in- 
dem er sein Amt als Bote ausübt, und unsere Herrin, indem sie sich ver- 
demütigt und der göttlichen Majestät danksagt" (Nr. 108). Welchen Nutzen 
können wir aus diesen Dingen ziehen ? 

In Maria hat Gott wenigstens ein menschliches Herz in dieser finsteren 
verloren scheinenden Welt gefunden, in welchem er wirklich in das Seine ge- 

5   München 1965, 124 fund 145. 



Ökumenische Perspektiven 253 

kommen ist und empfangen wurde. Dieses Herz ist wahrhaft ein mütterliches 
Herz. Aber dieses Herz ist von der Verkündigung an mit dem Schicksal ihres 
Kindes verbunden und verwoben, nicht nur in der Glorie, sondern ebenso in 
der Schmach des Kreuzes. Gewiß grüßt der Engel Maria als begnadete Re- 
präsentantin der ganzen Menschheit, so daß große Freude in ihr entsteht. Das 
•Magnificat" gibt davon Zeugnis. Gerade die Begnadung aber macht sie zur 
Mutter der Schmerzen. Von ihrem •Fiat" zu Gottes Heilswillen an wird sie 
von Verdächtigungen bedroht und lebt gleichsam als ausgestoßene •Frem- 
de". Und nach der Geburt ihres Kindes wird ihr dieses selber •unverständ- 
lich" (Lk 2,50). Sie muß sogar die Abgewiesene ihres Sohnes werden (Joh 
2,4). Dennoch erklärt sie dem Engel: •Ich bin die Magd des Herrn; mir ge- 
schehe, wie du es gesagt hast" (Lk 1,38). 

Von den bloß sieben •Worten", die von Maria im Neuen Testament über- 
liefert werden, wollen wir nur eines noch etwas genauer anschauen.6 Ihr er- 
stes Wort heißt nicht •Ja und Amen", sondern ist eine Frage. Sie sagte zu dem 
Engel: •Wie soll das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?" (Lk 1,34). 
Auch wir dürfen und müssen uns fragen, heute so gut wie damals. Aber es 
gibt verschiedene Weisen zu fragen. Es gibt den Zweifel der zynischen Ver- 
nunft und das Verlangen nach greifbarer Sicherheit. Es gibt eine Art, die 
stumm macht und den Dialog unterbricht. Zacharias sagte zu dem Engel: 
•Wie soll ich erkennen, daß das wahr ist?" (Lk 1,18). Maria fragt anders. Sie 
hält das Gespräch offen und vertraut den Möglichkeiten Gottes. - Ganz ähn- 
lich handelt ihr Bräutigam Josef, den ich gerne miterwähnen möchte. Er hat- 
te natürlich Bedenken und Zweifel, denn er war von dem neuen, ihm •fremd" 
erscheinenden Leben im Schoß der Jungfrau Maria verständlicherweise 
überrascht. Aber auch er schenkt dem Wort des Engels Glauben und handelt 
entsprechend. Er nahm seine Braut, die ihm sehr •fremd" geworden war, zu 
sich. Er verhielt sich im Grunde wie Abraham, der nach der bekannten For- 
mulierung des Paulus •gegen alle Hoffnung voll Hoffnung geglaubt hat" 
(Rom 4,18). Für Josef ging es um die Aufnahme •fremdartigen" Lebens, des- 
sen bleibende und göttliche Bedeutung nur geglaubt und nicht gewußt wer- 
den konnte. 

Marias Worte und Taten fassen noch einmal kurz zusammen, was durch 
die Betrachtung der Menschwerdung Gottes in uns allen möglich und wirk- 
lich werden kann, wenn wir glauben. Von Maria können wir lernen zu fragen, 
zu antworten, zu helfen, zu danken, zu suchen, für andere zu bitten und zu er- 
mutigen. Oder einfacher zusammengefaßt: zu zagen, zu fragen und zu wa- 
gen. Ist das nicht genug? 

6   Vgl. F.J. Steinmetz, Marias sieben Worte. Eine Anregung nach Ludolf von Sachsen, in: 
GuL 1988,311-313. 



Franz-Josef Steinmetz 254 

•Dienst an den Grenzen"1 

In der Zeit, in der Ignatius (nur) durch seine gewöhnliche •große und törich- 
te Sehnsucht, Ruhm zu erlangen"8 motiviert war, verursachte er Grenzen. Als 
aber Gott in seine persönlichen Grenzen eindrang, und er sich selbst als zu- 
gleich bedrängt und dennoch befreit entdeckte, wurden seine Augen so 
geöffnet, daß auch er wie Gott •die ganze Oberfläche oder Rundung der Welt 
voller Menschen schauen" konnte9 - Menschen, die wie er zuvor selbst, hin- 
ter einer Unmenge von Grenzen eingeschlossen waren (Versklavungen, Nö- 
te, Sünden). Und er wurde von dem Verlangen nach der Rettung seines Näch- 
sten erfüllt, das heißt von dem Wunsch, diese Grenzen zu beseitigen. 

Geographische Grenzen lösten sich offensichtlich sofort auf: •Nach wel- 
chen Provinzen sie uns auch senden wollen, es alsbald ohne jede Ausflucht 
und Entschuldigung auszuführen, soweit dies an uns liegt", so heißt es schon 
in der Gründungsurkunde der Gesellschaft Jesu.10 

Seine neue Sprechweise - den Seelen zu helfen, den Nächsten zu erbauen, 
im Dienste Gottes, (auch) alles Übrige - drückt die neue Richtung aus, in die 
er sich selbst in die Welt begab und in ihr wirkte ... 

1. Das erste Anliegen wird in den beiden Ausdrücken der •Formula Instituti" 
angekündigt, die zugleich eine Grenze andeuten: •Verteidigung des Glau- 
bens" und •Ausbreitung des Glaubens", also Widerstand gegen Eindringlin- 
ge und Ausdehnung der Grenzen. Beides führt zu den besonderen Zielen, die 
Ignatius in folgender Weise ausführt: 

Zuerst Evangelisierung: (ob sie nun meinen, sie sollten uns) •zu den Türken 
senden, oder zu welchen Ungläubigen auch immer, auch in den Gegenden, die 
man Indien nennt" und noch einmal •jene Gegenden bei den Indern an erster 
Stelle aufmerksam berücksichtigen, wo die Ernte schon heranreift" ". 

(Aber auch Widerstand gegen) Häresie, wie z.B. •der Universität Ingol- 
stadt helfen und, soweit möglich, Deutschland als ganzem, was die Reinheit 
des Glaubens, Gehorsam gegenüber der Kirche und schließlich die gesunde 
Lehre und die guten Sitten betrifft".12 

7 Ausschnitte aus einem Vortrag von P.Ignacio Iglesias während des III. Colloquiums de Hi- 
storia et Spiritualitate Societatis Jesu in Chantilly bei Paris 1995, dokumentiert in: CIS Review 
oflgnatian Spirituality Nr. 81. Rom 1996,7-19. Die Übersetzung für GuL aus dem Englischen 
besorgte die Redaktion. 
8 Pilgerbericht, Nr. 1. 
9 EB, Nr. 102. 
10 Formula Instituti Nr. 3, in: Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu. Frankfurt 
1980 (als Manuskript gedruckt). 
11 Formula Instituti, Nr. 3, und Brief an Diego de Gouveia vom 23. November 1538. 
12 Brief an die nach Deutschland gesandten Patres vom 24. September 1549. 



Ökumenische Perspektiven 255 

Und christliche Bildung: •zu welchen Gläubigen auch immer". Dies ist 
die Grenze der Glaubens-Unwissenheit (Halbgläubige und jene, die im Glau- 
ben schwach sind), eine Grenze, hinter welcher Ignatius während der ersten 
Zeit seines Lebens selber verschlossen war ... Dieses Ziel, das in dem Aus- 
druck •Kinder und ungebildete Personen" angezeigt ist, sollte in die •For- 
mula Instituti" eingehen und der Inhalt eines Gelübdes werden, das von den 
Profess-Patres übernommen wurde13 ... Als Ergebnis einer Bestimmung in 
der •Formula Instituti" von 1550 sollte Ignatius später diese Grenze von den 
Kollegien aus angehen. Anfänglich waren diese den Kandidaten für die Ge- 
sellschaft vorbehalten, aber die Reihe der Nutznießer sollte bald schon aus- 
gedehnt werden. Mehr noch, auch die Einschränkungen, die die Unterrichts- 
methoden und den Studieninhalt betrafen - wiederum eine Art Grenzen - 
wurden beseitigt. Die menschliche Person als ganze zu betrachten war die 
Absicht. Methode und Inhalt wurden als Mittel geplant, um den Glauben in 
und durch eine Begegnung mit der Kultur entstehen zu lassen. Die Kollegien 
sollten diese Kultur zwar •unterscheidend", aber ohne irgendwelche Vorbe- 
halte annehmen. 

2. Das zweite fundamentale Anliegen, nämlich die Nächstenliebe, ist von 
dem ersten nicht zu trennen: der Glaube darf von seiner vollen Verwirkli- 
chung nicht getrennt werden. Aus diesem Grund stellte sich Ignatius vom er- 
sten Augenblick seines reifen christlichen Lebens und seiner Nachfolge des 
Herrn an die Grenze von menschlicher Armut und Ausgrenzung und an die 
der menschlichen Selbstsucht, in der diese verwurzelt sind ... 

Diese intuitive Einsicht war so stark, daß die ersten Jesuiten ihre Aufga- 
benstellung an den Grenzen der Armut und der Ausgrenzung als etwas be- 
trachteten, das dem Chorgebet und der feierlichen Liturgie (die von den da- 
mals bekannten Formen des Ordenslebens als Prioritäten angesehen wurden) 
vorzuziehen sei.14 Unglück, Gefangenschaft (Einkerkerung) und Krankheit 
waren genau die Anfänge in der Reihe der Grenzen, wo Jesuiten die allum- 
fassende, liebevolle Freundlichkeit Gottes gegenwärtig und sichtbar machen 
sollten, die in ihnen (schon) gnadenhaft persönlich anwesend war. 

Diese feste Praxis des Ignatius und seiner ersten Gefährten sollte in das 
Fundament der Satzungen der Gesellschaft eingehen, um ein beständiger 
Grundzug in der Geschichte der Gesellschaft zu werden, der (auch) in unse- 
rer Zeit offiziell bestätigt wurde. Es gab offensichtlich Höhen und Tiefen und 
in der Tat zumindest anscheinend Widersprüche zwischen den im Evangeli- 
um fundierten Kriterien, die die Gesellschaft immer klar formuliert hat, und 

Satzungen der Gesellschaft Jesu, Nr. 535. 
Formula Instituti, Nr. 6 und Nr. 8. 



Franz-Josef Steinmetz 256 

einigen paternalistischen Gewohnheiten, darunter auch solche des Ignatius 
selbst ...14aDiese Wirklichkeiten müssen in ihrem historischen Kontext inter- 
pretiert werden, und man darf es nicht zulassen, daß unser wesentliches im 
Evangelium fundiertes Anliegen verdunkelt wird, das sie veranlaßte, auch 
nicht die reiche Vielfalt der Wege, auf denen die Gesellschaft mit sehr unter- 
schiedlichem Erfolg bis zum heutigen Tag an dieser Grenze zu dienen fort- 
fuhr. 

3. Ein drittes Anliegen waren die politischen und kulturellen Machtzentren 
wegen ihrer Kapazität, Grenzen zu verursachen oder zu beseitigen, unge- 
rechte Diskriminierung (zwischen den Eroberern oder den Eroberten, zwi- 
schen dem Christentum und den beiden Indien im Osten und im Westen, zwi- 
schen Nord und Süd, usw.) oder friedlichen Austausch zwischen den Kultu- 
ren zu fördern; bloß private Interessen oder das allgemeine Gut zu pflegen: 
•Je universaler das Gut ist desto göttlicher ist es. Deshalb darf es eine Vorlie- 
be für die Personen und Orte geben, die dadurch, daß sie selber Fortschritte 
machen, zur Ursache dafür werden, daß das Bildungsgut sich an viele ande- 
re ausbreitet, die unter ihrem Einfluß oder ihrer Führung stehen"15. 

Diese Erkenntnis trieb Ignatius in seine Beziehungen ... zu Königen und 
Herrschern und anderen bedeutenden Gestalten, darunter auch jene, die er 
nicht persönlich kannte. In sehr realen menschlichen Grenzsituationen (für 
die er persönlich den Begriff •Mißbräuche" verwendete), mischte er sich ein, 
um sie zu beseitigen.16 Um das zu bestätigen, braucht man nur die Korre- 
spondenz des Ignatius zu betrachten ... 

4. Schließlich ist da ein viertes Anliegen, das Ignatius in seinem allgemeinen 
apostolischen Vorstoß im Dienst an den Grenzen antreibt, und zwar in einem 
dreifachen Sinn zur Kirche hin. 

Die Kirche wird von menschlicher Macht beherrscht und kann sich um 
sich selbst drehen und eng werden. Dann verursacht sie viele Mauern in sich 
selber und um sich herum. Sie wird dann eher eine Gemeinschaft der Herr- 
schaft als eine Gemeinschaft der (freundlichen) Aufnahme, und sie verrät 
durch ihre Verwicklung in menschliche Machtpolitik die Vision Jesu. Ignati- 
us versucht, die politischen Spannungen zwischen der Kirche und den irdi- 
schen Mächten zu überwinden, und in der Tat diente er oftmals als Vermitt- 
ler. Gleichzeitig aber konnte er, ähnlich wie die große Mehrheit der Christen 

14a Wahrscheinlich sind hier liturgische und pastorale Gewohnheiten gemeint, die sich zu we- 
nig um Armut und Ausgrenzung kümmern. 
15 Satzungen der Gesellschaft Jesu, Nr. 622. 
16 Pilgerbericht, Nr. 89. 



Ökumenische Perspektiven 257 

dieser Zeit, dem Widerspruch, den dieses Sich-Einmischen zur Folge hatte, 
nicht entkommen. Er zog zum Beispiel gewaltsame Feldzüge weltlicher Na- 
tur unter Beteiligung der Kirche in Betracht, um das Heilige Land zurückzu- 
erobern. 

Innerhalb der Kirche und im Hinblick auf ihre inneren Grenzen zeigte Ig- 
natius jedoch eine andere Einstellung, eine, die ganz im Evangelium begrün- 
det, nuancenreicher und durch persönlichen Einsatz kostspieliger war. Er 
führte keinen öffentlichen Reformkurs ein, sondern begann eine Lebenswei- 
se - die er auch andere lehrte - welche vom Evangelium inspiriert war. Zwei- 
fellos war dies sein wichtigster Beitrag zum Fortschritt... 

Schließlich gibt es eine dritte Grenze, die weitreichende Konflikte im Le- 
ben und in der Aktivität der Kirche veranlaßt: die Posen der Distanzierung, 
der Furcht, der Arroganz, der totalen Überlegenheit, der Defensive und Ver- 
urteilung, die sich die Kirche zu eigen gemacht hatte ... Diese hatten schon 
vor Ignatius begonnen, waren während seines Lebens (immer noch ) stark 
und sind danach bis in unsere Zeit hinein noch gewachsen. Weil die Kirche 
sich zu sehr mit einer Kultur identifizierte, zu deren Bildung sie weitgehend 
selber beigetragen hatte, fühlte sie sich unsicher, wenn sie mit dem ganzen 
Umfang der menschlichen Kulturen konfrontiert wurde, die sie umgaben. 

Ignatius ging von der Überzeugung aus, daß Gott in den neuen Humanis- 
men genau so gegenwärtig war wie in den ursprünglichen, die diese neuen 
aufblühen ließen (Asien, America). Ignatius lebte nicht lang genug, um alle 
Konsequenzen daraus zu ziehen, aber er öffnete viele Türen. Er begann eine 
Spiritualität, die Gott in allem, was menschlich war, zu suchen und zu finden 
glaubte,17 und er lehrte (uns) ein Mittel, das solches Suchen und Finden im 
alltäglichen Leben ermöglicht, nämlich die •Unterscheidung der Geister". 

Regeln für die Kommunikation 

Bei verschiedenen Gelegenheiten hat Ignatius so etwas wie Kommunikati- 
ons-Regeln aufgestellt, an die ich wenigstens erinnern möchte.18 Ich denke 
z.B. an seine Anweisungen für die irische Gesandtschaftsreise der Patres Sal- 
meron und Broet. Sie betonen, daß man darauf achten solle, mit was für ei- 
nem •Naturell" man es zu tun habe. Die Kühnheit dieser •weltmännischen" 

17 Vgl. die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, in: EB Nr. 230-237. 
18 Vgl. F. J. Steinmetz, Ignatianische Kommunikations-Regeln, in: GuL 1991, 306-313; inter- 
essante Aspekte einer ökumenischen Spiritualität vermitteln auch die folgenden beiden Artikel 
in dem Bildband •Ignatius von Loyola und die Gesellschaft Jesu 1491-1556" (Hrsg. von A. 
Falkner und P. Imhof). Würzburg 1990, nämlich: Arij Roest Crollius, Die Muslime. Ge- 
schichtliche Aspekte ignatianischer Spiritualität (404-416); und James W. Reites, Die Juden. 
Perspektiven ignatianischer Weltsicht (417-443). 



Franz-Josef Steinmetz 258 

Anpassungs-Methode, wirkt auf den ersten Blick befremdlich. Aber auch 
Paulus schreibt in Kor 9,20 ff.: •Den Juden bin ich ein Jude geworden, um Ju- 
den zu gewinnen. Den Gesetzlosen war ich sozusagen ein Gesetzloser - nicht 
als ein Gesetzloser vor Gott, sondern gebunden an das Gesetz Christi -, um 
die Gesetzlosen zu gewinnen. Allen bin ich alles geworden, um auf jeden Fall 
einige zu retten." Das, was von Paulus und von Ignatius über unser pastora- 
les Verhalten gesagt wird, mag wie die Liberalität eines Erfolgsmenschen er- 
scheinen, dem es allein darauf ankommt, dem jeweils Nächsten zu gefallen. 
In Wahrheit spricht hier vielmehr die Überlegenheit der christlichen Liebe, 
die die Freiheit hat, sich unterschiedlich auszudrücken, um verschiedensarti- 
ge Menschen für das Evangelium zu gewinnen. 

Weiterhin empfiehlt Ignatius im gleichen Brief, wir sollten •durch die Tü- 
re des anderen hineingehen und durch die eigene herausgehen". Was er damit 
sagen will, ist klar: •So können auch wir, in einer zunächst nur teilweise gut- 
en Sache, mit Rücksicht auf das gute Endziel, uns fürs erste jemandem an- 
passen und eine gewisse Zustimmung erkennen lassen, indem wir das weni- 
ger Gute an jenem zunächst nicht zu bemerken scheinen. Wenn wir dann all- 
mählich Vertrauen gefunden haben, können wir umso mehr die Sache zum 
Besseren wenden. Und so (erreichen wir), daß wir, nachdem man zur frem- 
den Türe hineingegangen ist, durch die eigene herausgehen." 

Auch die Anweisungen, die Ignatius im Jahre 1546 den Patres Laynez, 
Salmeron und Jay für ihre Tätigkeit auf dem Trienter Konzil gab (nämlich: 
langsam, bedächtig und liebevoll im Sprechen zu sein und sich Zeit zu einer 
gemeinsamen Besprechung zu nehmen) sind nicht bloß von historischem In- 
teresse. Sie stellen die große Bedeutung des richtigen Verhaltens für das Ge- 
lingen eines Dialogs eindrucksvoll vor Augen und enthalten eine Reihe 
äußerst feinfühliger und hilfreicher Regeln. Das gilt ähnlich ebenso für die 
berühmte Nr. 22 des Exerzitienbüchleins. 

Folgt man den Leitgedanken des Briefes an die Epheser, dann besteht die 
wichtigste Aufgabe einer christlichen Gemeinde sogar darin, die Wahrheit 
von der Einheit und Versöhnung aller Menschen im Alltag zu leben und zu 
verwirklichen.19 Das ist freilich keine bloß menschliche, sondern eine göttli- 
che Wahrheit, die von uns ein ständiges Umdenken verlangt. Allzuoft gehen 
wir nämlich im Alltag von Dekreten und Regeln aus und betonen das, was 
uns von anderen unterscheidet. Wir stellen Aufnahmebedingungen auf und 
nennen Zulassungskriterien. Das hat im Hinblick auf bestimmte Ämter, Auf- 
gaben oder Ordensgemeinschaften seinen guten Sinn, sollte aber nicht zu 

19 Vgl. ders., Wie weit ist es bis Ephesus? Kirche im Prozeß. Salzburg 1989, passim; L. Lies, 
Europa und die Kirchen. Säkulare Katholizität - Plausibilität neuer Kirchlichkeit. Thaur, 
Wien, München 1995. 



Ökumenische Perspektiven 259 

Spaltung und Verachtung führen. Nicht die äußerliche Beobachtung be- 
stimmter Regeln oder eine gnadenlose •Gerechtigkeit" kennzeichnen den 
Christen. Diese •trennende Wand" (Eph 2,14) wurde von Christus eingeris- 
sen. Entscheidend ist vielmehr das Bewußtsein unserer Gleichheit vor Gott 
und unserer gemeinsamen Sündhaftigkeit, wie es Paulus schon im Brief an 
die Römer ausgedrückt hat: Alle haben gesündigt und die Herrlichkeit Got- 
tes verloren. Ohne es verdient zu haben, wurden sie gerecht, dank seiner 
Gnade, durch die Erlösung in Christus Jesus" (Rom 3,22-24). Solches Be- 
wußtsein unterscheidet diejenigen, die ihr Leben in Christus führen, zunächst 
von den Fernstehenden. Das ist, wenn man so sagen will, unser einziger Vor- 
teil, unser Vorrecht und unser Vorzug. Aber eben dieses Bewußtsein moti- 
viert uns zugleich, die Einheit aller zu sehen und anzustreben. Es muß nicht 
unbedingt sein, daß die Fernen zu uns kommen; der Weg von uns zu ihnen 
kann um vieles kürzer sein. Denn der Leib Christi, d.h. die Kirche, existiert 
nicht für sich selbst, sondern zur Ehre Gottes und für das Heil der Welt. Er 
entfaltet sich, indem er mit allen Menschen einen Dialog beginnt, ihnen dient 
und sie in die tiefe Einheit einlädt, die in Christus gefunden werden kann: die 
Versöhnung der unterschiedlichen Rassen, Kulturen und Religionen, ja der 
ganzen Menschheit. Eben dies ist die Wahrheit, die wir in Liebe verkünden 
dürfen.20 

20 •Dies wird uns zu der Überzeugung bringen müssen, daß der Gedanke der Auserwählung 
durch Gott zwar .Vermittlung' einschließt, aber keine menschenbedrohende Parteilichkeit, 
und daher allein Universalität im Auge haben darf. Das heißt, daß Auserwählung und Bund der 
Schöpfungsintention Gottes untergeordnet sind, der das Heil aller Menschen will: Die ganze 
Menschheit ist das auserwählte Volk Gottes. Alle historischen Formen religiöser Auserwäh- 
lung müssen in dienender Funktion zu der universalen Auserwählung aller Menschen stehen; 
wenn nicht, dann sind Bedrohung, Gefahr und Gewalt gegenüber Andersgläubigen dem 
Selbstverständnis von Individuen, Völkern oder Glaubensgemeinschaften, auserwählt zu sein, 
inhärent", so erklärte E. Schillebeeckx am 22.4.1997 bei einem Vortrag zum Thema •Die Ein- 
zigartigkeit Jesu Christi und der interreligiöse Dialog " in der Katholischen Akademie in Mün- 
chen. 




