
Petrus Canisius - ein Mystiker? 
Eine Hinführung zu seinem Testament 

Julius Oswald, München 

Ende dieses Jahres gedenken wir des vierhundertsten Todestages von Petrus 
Canisius, der am 21. Dezember 1597 in Freiburg in der Schweiz gestorben 
ist. Obwohl dieser bedeutende Jesuit wegen seiner Verdienste um die Aus- 
breitung des Glaubens sowie die Erneuerung und Festigung des Katholizis- 
mus in unserem Lande schon im siebzehnten Jahrhundert als zweiter Apostel 
Deutschlands bezeichnet1 und von Papst Pius XI. 1925 heiliggesprochen und 
zum Kirchenlehrer erhoben wurde, ist er heute zu Unrecht nahezu unbekannt. 
Um den verdienten Reformer der Kirche wieder in Erinnerung zu rufen, wer- 
den in diesem Gedenkjahr Ausstellungen, Festschriften2 und Kongresse sei- 
ne Leistungen als kaiserlicher und päpstlicher Berater, Konzilstheologe, Or- 
densoberer und Schriftsteller würdigen. Wer sich jedoch mit der Spiritualität 
und dem geistlichen Vermächtnis von Canisius vertraut machen möchte, soll- 
te sein Testament aufmerksam lesen. 

1. Probleme der Textüberlieferung 

Erstaunlicherweise ist dieses persönliche Dokument unter dieser Rücksicht 
bisher noch nicht gelesen worden, obwohl es kurz nach dem Tod des Heiligen 
im Nachlaß entdeckt und vor einhundert Jahren zusammen mit den •Confes- 
siones" des Canisius von Otto Braunsberger SJ herausgegeben wurde3. Weil 
er das Original des Testamentes nicht finden konnte, benutzte Braunsberger 
für seine Edition zwei Abschriften, von denen sich eine im Bayerischen 
Hauptstaatsarchiv in München befindet.Das zweite Manuskript konnte we- 
gen der ungenauen Angaben des Herausgebers bisher nicht wiedergefunden 
werden. Da beide Handschriften im sechsten Kapitel mitten im Satz abbre- 
chen, versuchte Braunsberger, den fehlenden Text zu rekonstruieren. Dabei 
stützte er sich auf Zitate des Testamentes in den Canisiusbiographien der Je- 

1 K. J. Rivinius, Die Canisius-Enzyklika •Militantis Ecclesiae", in: Reformatio Ecclesiae. 
Hrsg. R. Bäumer. Paderborn 1980, 894. 
2 Bereits erschienen sind: J. Oswald/P.Rummel (Hg.), Petrus Canisius - Reformer der Kir- 
che. Augsburg 1996. P. Flueler, Saint Pierre Canisius et Fribourg. Freiburg/Schweiz 1996. In- 
stitut für Kommunikation und Medien (Hg.), Petrus Canisius. (Diaserie) München 1997. 
3 O. Braunsberger (Hg.), Beati Petri Canisii SJ. epistulae et acta. Bd. I. Freiburg i.Br. 1896. 
1-68. 



Petrus Canisius - ein Mystiker? 261 

suiten Matthäus Rader, Petrus Python und Giuseppe Boero sowie in der Ge- 
schichte des deutschen Volkes von Johannes Janssen4. Trotz dieser Bemü- 
hungen gelang es Braunsberger jedoch nicht, die fehlenden Teile wiederher- 
zustellen und das Testament vollständig zu veröffentlichen. Deutsche Über- 
setzungen des von Braunsberger herausgegebenen lateinischen Textes der 
Confessiones und des Testamentes von Canisius veröffentlichten Nikolaus 
Scheid SJ5 und Johannes Metzler SJ6. 

Inzwischen hat sich die Quellenlage dadurch entscheidend verbessert, daß 
im Nachlaß von Matthäus Rader SJ7 eine vollständige lateinische Abschrift 
des Testamentes von Canisius entdeckt und zusammen mit einer deutschen 
Übersetzung veröffentlicht wurde8, nach der im folgenden zitiert wird. 

2. Kein Testament im juristischen Sinne 

Weil seine Erbschaftsangelegenheiten seit 1549 durch die Profeßgelübde ge- 
regelt waren, brauchte Canisius vor seinem Tode kein Testament mehr zu 
verfassen. Als Jesuit durfte er zudem kirchen- und ordensrechtlich keinerlei 
Privatbesitz haben, über den er eigenmächtig verfügen konnte. Deshalb er- 
schrak er geradezu bei dem Gedanken, sein Testament könnte als letztwillige 
Verfügung über sein Vermögen und damit als Verletzung des Armutsgelüb- 
des aufgefaßt werden. 

Tatsächlich erfüllte Canisius dieses Gelübde sehr gewissenhaft und ver- 
wendete schon kurz nach dem Eintritt in die Gesellschaft Jesu sein väterli- 
ches Erbe, um in Köln die erste Jesuitenniederlassung zu gründen und deren 
Lebensunterhalt zu sichern. Um über seine Einstellung zum Armutsgelübde 
keinerlei Mißverständnisse aufkommen zu lassen, betont er deshalb in der 
Einleitung des Testamentes, daß er damit kein göttliches oder menschliches 
Gesetz übertreten wolle. Es sei •eine Art Denkschrift über die empfangenen, 
einzigartigen Wohltaten des allmächtigen Gottes und die Hauptabschnitte 

4 J. Janssen, Geschichte des deutschen Volkes seit dem Ausgang des Mittelalters. Bd. IV. und 
V. Freiburg i. Br. 1876-94. 
5 N. Scheid, Die Bekenntnisse und das Testament des seligen Petrus Canisius. Freiburg/ 
Schweiz 1900. 
6 J. Metzler, Die Bekenntnisse des seligen Petrus Canisius und sein Testament. Mönchen- 
Gladbachl921. 
7 Matthäus Rader (1561-1634) trat 1581 in die Gesellschaft Jesu ein. Er wirkte als Lehrer am 
Jesuitenkolleg St. Salvator in Augsburg und wurde 1612 auf ausdrücklichen Wunsch Herzog 
Maximilians I. nach München versetzt. Neben seiner Lehrtätigkeit beschäftigte er sich mit Ge- 
schichte, Hagiographie und Philologie. Sein umfangreicher Briefwechsel dokumentiert seine 
Beziehungen zu führenden Persönlichkeiten seiner Zeit. Vgl. dazu R. Haub, Der Südtiroler Je- 
suitenpater Mattthäus Rader. Der Schiern 70(1996)724-736. M. Rader SJ, Der Briefwechsel. 
Bd. I.München 1995. 
8 J. Oswald/R.Haub (Hg.), Das Testament des Petrus Canisius. Frankfurt/ Main 1997. 



Julius Oswald 262 

meines bisherigen Lebens"9, die denen, die sich später mit der Geschichte 
des Jesuitenordens befassen werden, als zuverlässiger Bericht dienen solle. 
Bei der Abfassung sei der heilige Augustinus sein Vorbild gewesen, dessen 
Confessiones ebenfalls ein Testament seien, mit dem der berühmte Kirchen- 
lehrer seinem Schöpfer danke und die Leser dazu anrege, Gott zu loben und 
ihren Lebenswandel zu ändern. 

Weil es recht und billig sei, meint Canisius, daß der Urheber und das Ziel 
aller Dinge nicht nur in den höchsten, sondern auch in den geringsten und 
verächtlichsten Dingen erkannt und gepriesen werde, könne ihn niemand ta- 
deln, wenn er ein Testament verfasse, um den ewigen Ursprung alles Guten 
und den Erlöser von allem Bösen zu verherrlichen. Anmaßung und Selbstlie- 
be weist Canisius als widerwärtigen Pharisäismus gerade bei Ordensleuten 
entschieden zurück, da sie durch innere und äußere Demut Christus dem Ge- 
kreuzigten möglichst ähnlich werden sollen. Gott allein gebühre im Himmel 
und auf Erden vollkommene Ehre in Ewigkeit. Deshalb, schreibt Canisius, 
•bezweckt der erste Teil meines Testamentes, daß recht viele, wo immer sie 
leben, mich unterstützen mögen, der allerheiligsten, allzeit anbetungswürdi- 
gen Dreifaltigkeit von Herzen Dank zu sagen. Mit mir und für mich, darum 
bitte ich, mögen sie Gott preisen, fürchten, lieben, verherrlichen und vereh- 
ren: den ewigen Vater, der über alles erhaben ist, den eingeborenen Gottes- 
sohn, der die höchste Weisheit ist, und Gott, den Heiligen Geist, den Tröster, 
dessen Güte und Freigebigkeit jeden Begriff übersteigt" .xo 

Nicht Erbschaftsangelegenheiten, sondern Dankbarkeit gegenüber Gott 
veranlaßten also den alten, von einem schweren Schlaganfall gezeichneten 
Canisius, wenige Monate vor seinem Tod dem Jesuitenpater Sigismus 
Ilsung" sein geistliches Testament zu diktieren. Dabei waren für ihn nicht die 
eigenen Leistungen und Verdienste entscheidend, sondern der Beistand und 
die Führung Gottes, auf dessen Barmherzigkeit Canisius auch am Ende sei- 
nes Leben vertraute. Mit seinem Testament wollte er zudem die Gläubigen 
dazu ermutigen, Gott zu loben, ihm Ehrfurcht zu erweisen und zu dienen. 

3. Die •Confessiones" als Vorläufer des Testamentes 

Um das Anliegen von Canisius richtig zu verstehen, empfiehlt es sich, seine 
•Confessiones" zu lesen, in denen er um 1570 Rechenschaft über sein Leben 
ablegte, und die deshalb als Vorläufer des Testamentes gelten können. Wie 
schon der Titel zeigt, nahm er sich bei ihrer Abfassung das gleichnamige 

J. Oswald / R. Haub (Hg.), Das Testament ( s. Anm. 8) 59. 
J. Oswald/R.Haub (Hg.), Das Testament (s. Anm. 8) 60. 
Sigismus Ilsung wurde 1561 in Arbing in Oberösterreich geboren und trat 1577 in den Je- 



Petrus Canisius - ein Mystiker? 263 

Werk des heiligen Augustinus zum Vorbild, das er so schätzte, daß er den 
Frankfurter Kanoniker Johannes Schvvayger bewog, es 1569 neu herauszu- 
geben12. Der eigentliche Anlaß, diesen Lebensrückblick zu verfassen, waren 
für Canisius wohl seine Ablösung als Provinzial der süddeutschen Jesuiten 
und eine mystische Erfahrung, die ihm im Juni 1568 bei einer Reise nach 
Rom in Ancona geschenkt wurde. 

Als er in der dortigen Kathedrale sein Gewissen erforschte,ging ihm plötz- 
lich auf, wie er sein Leben auf ein festes Fundament gründen könne. Für die- 
se Einsicht dankt er in den Confessiones Gott mit den Worten: •Dank deiner 
Erleuchtung sah ich ein, daß dieses Fundament in der Erkenntnis der eige- 
nen Armseligkeit und Nichtigkeit bestehe, wenn ich vor allem betrachte, wie 
ich aus mir nichts sei, wisse, wolle, könne oder habe, nichts Gutes, sage ich, 
da du allein Anfang, Mitte und Ende alles Guten bist und von jedem vernünf- 
tigen Geschöpf so aufgefaßt werden mußt"13. 

Aufgrund dieser mystischen Erfahrung überdenkt Canisius sein bisheriges 
Leben und berichtet in den Confessiones voll Dankbarkeit über den Beistand 
und die Führung Gottes, die ihm seit seiner Geburt geschenkt worden waren. 
Wie Augustinus klagt er sich dabei zahlloser Verfehlungen und Sünden, be- 
sonders in der Kindheit und Jugend, an und bittet Gott inständig, seine Blind- 
heit zu heilen, damit er seine ganze Schuld erkennen und bereuen könne.Um 
Gottes Gnade und Barmherzigkeit herauszustellen und die eigene Unwürdig- 
keit zu unterstreichen, bezichtigt sich Canisius zahlreicher Vergehen und 
dankt Gott für alle Erfolge und alles Gute, das ihm unverdienterweise zuteil 
geworden ist. 

Wer die schweren Selbstanklagen unvoreingenommen liest, bekommt den 
Eindruck, Canisius habe ein sehr geringes Selbstwertgefühl gehabt und unter 
starken Schuldkomplexen gelitten. Zur gleichen Auffassung gelangt auch 
Siegfried Hofmann aufgrund seiner Beschäftigung mit anderen Schriften des 
Canisius. Um dessen •Insuffizienskomplex"14 aufzuzeigen, zitiert Hofmannn 
u.a. aus dem Brief, den Canisius am 7. Mai 1569 nach seiner Ablösung als 
Provinzial an den Ordensgeneral Franz Borgia geschrieben hat: •Ich danke 
sehr der Güte Gottes und Euer Hochwürden, daß ich endlich von dieser Last, 
die ich ungefähr vierzehn Jahre lang zu tragen hatte, befreit wurde, und daß 
man mir einen Nachfolger gab. Ich weiß von ihm, daß er besser, klüger und 

suitenorden ein. Er kam 1585 nach Freiburg in der Schweiz, wo er Canisius als Sekretär unter- 
stützte und 1631 starb. 
12 HJ. Sieben, Petrus Canisius und die Kirchenväter, in: Theologie und Philosophie 72 
(1997) 19. 
13 J. Metzler, Die Bekenntnisse (Anm. 6), 26. 
14 S. Hofmann, Petrus Canisius und die Politik, in: J. Oswald/ P. Rummel (Hg.), Petrus Ca- 
nisius (Anm 2), 119. 



Julius Oswald 264 

geeigneter ist, diese schwierige Provinz zu verwalten, wie es notwendig ist. 
Um eines muß ich aber noch Euer Hochwürden bitten: Legen Sie mir eine 
nicht zu leichte Buße auf für die vielen Fehler und Nachlässigkeiten in mei- 
nem Amte während so langer Jahre. ",5 

Diesem Eindruck widersprechen jedoch die großen Leistungen, die Cani- 
sius für die Erneuerung und Festigung der katholischen Kirche in Deutsch- 
land vollbracht hat. So verhandelte er schon als Vierundzwanzigjähriger im 
Auftrag der Kölner Geistlichen mehrmals mit Kaiser Karl V., um ihn zur Ab- 
setzung des zum Protestantismus neigenden Erzbischofs Hermann von Wied 
zu bewegen. Zwei Jahre später reiste er als Theologe des Kardinals Otto 
Truchseß von Waldburg zum Konzil nach Trient und sprach dort vor den an- 
gesehensten katholischen Theologen seiner Zeit über die Beichte und das Sa- 
krament der Ehe. Der ausgezeichnete Menschenkenner Ignatius von Loyola 
schätzte Canisius so sehr, daß er ihn mit den bewährten Jesuiten Claudius 
LeJay und Alfons Salmeron als Theologieprofessor nach Ingolstadt sandte 
und vor der Abreise nach Deutschland damit beauftragte, Papst Paul III. um 
den Reisesegen für die Gruppe zu bitten. Wortgewandt hielt Canisius bei die- 
ser Audienz vor dem Papst eine Ansprache. 

Dies sind nur einige der zahlreichen, heiklen und verantwortungsvollen 
Aufträge, die Canisius als Berater Kaiser Ferdinands I., päpstlicher Gesand- 
ter, deutscher Bischöfe und Fürsten sowie als Ordensoberer zu erledigen hat- 
te. Diesen schwierigen Aufgaben wäre Canisius mit einem zu geringen 
Selbstwertgefühl wohl kaum gewachsen gewesen. Außerdem ist allgemein 
bekannt, daß solche Demutsäußerungen dem Stil der damaligen Zeit entspre- 
chen und deshalb nicht als Minderwertigkeitskomplexe mißverstanden wer- 
den dürfen. 

Dennoch sind Bescheidenheit und Demut bezeichnend für den Glauben 
und die Frömmigkeit von Canisius, der sehr stark von der Spiritualität der 
Devotio moderna geprägt ist, in die ihn Nikolaus van Essche, sein geistlicher 
Begleiter während des Studiums in Köln, eingeführt hatte. •Unter seiner Lei- 
tung", schreibt Canisius in den Confessiones, •begann ich allmählich mir 
selbst zu mißfallen, um dir, o Gott, den ich in der Blüte der Jugend noch zu 
wenig kannte und fürchtete, mehr wohlzugefallen. Seine Ratschläge, seine 
Lebensart, sein Beispiel waren etwas ganz Neues für mein Auge und Ohr. Auf 
sein Zureden hin brach ich mein Ungestüm und dämpfte die Glut meiner ju- 
gendlichen Leidenschaften. "16 Deutlich erkennbar ist auch der Einfluß des 
heiligen Augustinus, dessen Confessiones sich Canisius bei der Abfassung 
seiner eigenen Bekenntnisses und des Testamentes zum Vorbild genommen 

B. Schneider (Hg.), Petrus Canisius. Briefe. Salzburg 1959, 165. 
J. Metzler, Die Bekenntnisse (Anm. 6), 14. 



Petrus Canisius - ein Mystiker? 265 

hat. Beziehungen bestehen aber auch zu Johannes Tauler, dessen deutsche 
Predigten Canisius 1543 unter dem Namen Petrus Noviomagus herausgab.17 

4. Einfluß des Mystikers Johannes Tauler 

In seinen Ansprachen stellt Tauler den Zuhörern den geistlich-geistigen 
Menschen als Vorbild vor Augen und ermutigt sie, seinem Beispiel zu folgen. 
Dabei komme es vor allem darauf an, die eigene Selbstbezogenheit und 
Selbstüberschätzung durch das Sterben des in sich selbst gefangenen Ich zu 
überwinden und das Leben in der Gemeinschaft mit Gott zu entfalten. Dieser 
Weg zu Gott beginnt nach Tauler •mit der Einsicht in die eigene Unzuläng- 
lichkeit und das eigene Unvermögen"18. Einheit und Einssein mit Gott wer- 
den jedoch erst durch wahre Armut im Geiste möglich, die •vollständiges 
Losgelöst- und Ledigsein von sich selbst, von den eigenen Werken und Lei- 
stungen"19 voraussetzt. Seine Umschreibung der Gemeinschaft des Men- 
schen mit Gott beschließt Tauler mit der ernsten Ermahnung zur Demut, die 
in der Anerkennung des eigenen Unvermögens und der eigenen Nichtigkeit 
besteht. •Je mehr der Mensch in der Einheit mit Gott sich losläßt und sich 
klein, ja nichtig macht, um so tiefer innerlich und herrlicher nimmt Gott sich 
solcher Menschen und deren Wirken an. "20 Weil Gott alles aus nichts ge- 
schaffen hat, stellt für Tauler •erst der in seiner Demut zu nichts gewordene 
Mensch das Material' für eine eigentliche Neuschöpfung dar"2'. 

Der unendliche Unterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf besteht 
nach Tauler darin, •daß der Mensch von sich aus Nichts ist und sich als sol- 
ches erkennen muß, während Gott die Seinsfülle nicht nur hat, sondern ganz 
eigentlich ist"22. Deshalb stellt sich der Mensch erst dann ins Licht der Wahr- 
heit, wenn ihm •das eigene Nichts im Lichte von Gottes absolutem Sein auf- 
scheint. In dieser Wahrheit, auf dem eigenen Nichts also, läßt sich die Got- 
tesbeziehung aufbauen. Daraus folgt Taulers Forderung: Liebes Kind: So 
baue einzig auf dein reines Nichts. Laß dich auf dein Nicht sein fallen und er- 
greife dein Nichtsein und halte dich daran fest und sonst an nichts weiter. "23 

17 Zu den Kontroversen über die Identität des Verfassers mit Petrus Canisius, die heute als si- 
cher gilt, siehe: A. Pelsemaeker, Canisius editeur de Tauler. In: RAM36(1960), 102-108.-A. 
Ampe, Een kritisch onderzoek van de •Innstitutiones Taulerianae". In: OGE 40 (1966), 167• 
240. 
18 L. Gnädinger, Johannes Tauler. Lebenswelt und mystische Lehre. München 1993, 100. 
19 L. Gnädinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 405. 
20 L. Gnädinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 169. 
21 L. Gnädinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 257. 
22 L. Gnädinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 128. 
23 L. Gnädinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 127. 



Julius Oswald 266 

Vergleicht man Taulers Auffassung mit der mystischen Erfahrung von Ca- 
nisius, der in Ancona die eigene •Armseligkeit und Nichtigkeit"24 als das 
Fundament all seines Denkens und Tuns erkannte, sind Gemeinsamkeiten 
nicht zu übersehen. Tauler würde diese Einsicht des Canisius zudem als wah- 
re Erleuchtung bezeichnen, denn ,je klarer und deutlicher Gott dem Men- 
schen aufgeschienen ist, um so kleiner und niedriger erfährt sich der Mensch 
im Vergleich zur Größe Gottes. Im Lichte Gottes erkennt der Mensch erst 
recht seine Nichtigkeit. Und daran wird man die Wahrheit des göttlichen Er- 
leuchtens erkennen, daß es ein wesentliches Erleuchten gewesen ist, nicht in 
Bildern oder in die (Seelen)Kräfte, sondern in den Grund der Seele, eben 
daran, daß ein solcher Mensch tiefer in sein eigenes Nichts versinkt. "2S Des- 
halb gehört Canisius nach Tauler zu denen, die • das Eine verwirklichen, das 
nottut: sie erkennen ihr eigenes Nichts, das sie darstellen, überlassen sich 
Gott und erwarten alles von ihm "26. 

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, daß Canisius sein mysti- 
sches Erlebnis mit siebenundvierzig Jahren hatte, und Tauler der Auffassung 
ist, daß •die ausschlaggebende Einsicht, die zur Lebenswende führt, oder 
auch der Erkenntnisprozeß, der in eine wesentliche innere Umkehr ausmün- 
det, sich beim Betroffenen in dem eher fortgeschrittenen Alter zwischen vier- 
zig und fünfzig Jahren abspielt"21. 

Die mystische Erfahrung von Canisius findet ihren Ausdruck im folgen- 
den Gebet, mit dem er sich in den Confessiones an Gott wendet. Wie eine 
Flut der anderen folgt, so •möge die Flut meiner Nichtigkeit, gemäß der ich, 
wie Abraham von sich gesteht, in Wahrheit Staub und Asche bin, immer die 
Flut deiner überaus erhabenen Hoheit, Macht und Vollkommenheit rufen, 
aus der wie aus einem Quell in jedem einzelnen Augenblick das Meer sämtli- 
cher Gnaden strömt, die allen und jedem einzelnen Geschöpfe im Himmel, 
auf der Erde und unter der Erde mitgeteilt werden. Da du aber nicht nur der 
Anfang des Guten bist, das in wunderbarer Weise fortwährend aus dir her- 
vorquillt, sondern auch sein Endziel, zu dem alles zurückgeleitet werden 
muß, so bekenne ich meine Sünde, o mildreichster Vater, daß ich dir deine 
Gaben nicht wieder zurückgestellt habe, sondern oft mir selbst aus ihnen Lob 
bereitete oder von anderen bereiten ließ, indem ich nicht wie der Prophet von 
Herzen sprach und danach handelte:, Nicht uns, Herr, nicht uns, sondern dei- 
nem Namen gib die Ehre!' Jetzt aber habe ich mir fest vorgenommen, unter 
deiner Gnadenhilfe in allem die erwähnte Grundlage zu berücksichtigen, 

24 Vgl. Anm. 13 
25 L. Gnändinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 70. 
26 L. Gnädinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 91. 
27 L. Gnädinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 92. 



Petrus Canisius - ein Mystiker? 267 

mich mit neuen Augen vor dir zu betrachten und zugleich, wie es sich geziemt, 
in Demut und Einfalt des Herzens voranzuschreiten. "28 

5. Das Testament - ein Lobpreis der göttlichen Vorsehung 

Nach dem jesuitischen Grundsatz, Gott suchen und finden in allen Dingen, 
betrachtet Canisius kurz vor dem Tode sein Leben, um darin die göttliche 
Vorsehung zu entdecken. Diese Lebensbetrachtung gliedert er in seinem Te- 
stament in sieben Kapitel, kleidet sie häufig in Gebete und verwendet Bibel- 
zitate sowie Anspielungen auf die Heilige Schrift, die ja bis heute ganz 
selbstverständlich als Altes und Neues Testament bezeichnet wird. Um je- 
doch sein geistliches Vermächtnis richtig zu verstehen, sollte man nicht nur 
auf die religiöse Sprache achten, sondern auch darauf, wo Canisius Gott be- 
gegnet, und wofür er ihm ausdrücklich dankt. Weil Leben und Werk des Ca- 
nisius schon mehrfach dargestellt wurden29, wird sein Testament im folgen- 
den unter diesem Aspekt betrachtet. 

Nach einem kurzen Hinweis, daß er im Mai 1521 in einer wohlhabenden 
Familie Nimwegens geboren wurde, hebt Canisius im ersten Kapitel des Te- 
stamentes hervor, daß seine Eltern gläubige Katholiken waren und trotz der 
Ausbreitung des Protestantismus der katholischen Kirche immer treu geblie- 
ben sind. Gott aber dankt er besonders dafür, daß er •stets unter Katholiken 
erzogen und mit der Milch des katholischen Glaubens genährt wurde "30. 

Um seinen Glauben zu festigen und ihn vor dem Bösen zu bewahren, 
schreibt Canisius im zweiten Kapitel, habe ihm Gott die Gnade geschenkt, 
von rechtmäßigen Dienern der Kirche die Sakramente zu empfangen und von 
einem katholischen Bischof zum Priester geweiht zu werden. Durch die 
geistliche Begleitung des Nikolaus van Essche, die Freundschaft mit Kartäu- 
sern und die Fürsprache der in Köln verehrten Heiligen sorgte Gott aber auch 
dafür, daß Canisius im Glauben wachsen, ein lebendiges Glied der Kirche 
bleiben und das Keuscheitsgelübde erfüllen konnte, das er als Neunzehn- 
jähriger freiwillig abgelegt hatte. Mit dem Schuldbekenntnis, das Canisius 
im dritten Kapitel ablegt, bittet er Gott nicht nur um Vergebung sondern 
dankt ihm dafür, daß er alles zum Guten lenkt und selbst den größten Sünder 
mit Gnade überreich beschenkt. 

Über die Gnadenbeweise, die er von Gott in und durch den Jesuitenorden 
empfing, berichtet Canisius in den übrigen Kapiteln seines Testamentes. Da- 
bei dankt er Gott für die Berufung in die Gesellschaft Jesu, erwähnt seine 
Reisen, die er als kaiserlicher und päpstlicher Berater, Konzilstheologe und 

28 J. Metzler, Die Bekenntnisse (Anm. 6), 27. 
29 Vgl. dazu Anm. 2 
30 J. Oswald/R. Haub (Hg.), Das Testament (Anm. 8), 61. 



Julius Oswald 268 

Ordensoberer zum Wohle der katholischen Kirche unternahm, und kommt 
schließlich auf seine Lehr- und Predigttätigkeit sowie seine Schriftstellerei 
zu sprechen, mit denen er den Glauben erneuert, die katholische Lehre ver- 
breitet und die Kirche verteidigt hat. 

Weil das Gerücht ausgestreut wurde, er sei zum Protestantismus überge- 
treten, veröffentlichte Canisius im Anhang seines Testamentes drei Gebete, 
in denen er sich klar von allen Häresien distanziert, seine unerschütterliche 
Treue zur katholischen Kirche bekennt, um eine gute Todesstunde bittet und 
bei Gott für die Feinde der Kirche Fürsprache einlegt, damit sie •wahre Buße 
tun und sich mit der katholischen Kirche, dem einzigen Ort der Auserwähl- 
ten, versöhnen!"31 

6. Bedeutung des Testamentes für unsere Zeit 

In seinem Testament bekennt sich Canisius vorbehaltlos zur katholischen Kir- 
che und ihrer Lehre, die er von seinen Eltern empfangen, als Jesuit gelebt, als 
Prediger verkündigt und als Theologe verteidigt hat. Er tat dies als Kind seiner 
Zeit, in der sich Theologen hart und polemisch miteinander auseinandersetz- 
ten. Obwohl Canisius dabei die katholische Lehre entschieden verteidigte, 
bemühte er sich, theologische Meinungsverschiedenheiten sachlich beizule- 
gen. Maßgebend waren für ihn die versöhnlich-irenische Einstellung des Peter 
Faber und die Weisung des Ignatius von Loyola: •Ihre Verteidigung des Apo- 
stolischen Stuhles und seines Ansehens und ihr Bemühen, die Leute zum Ge- 
horsam gegen denselben zurückzuführen, gehe nicht soweit, daß sie sich unü- 
berlegt ereifern und als Papisten verschrien werden; damit würden sie sich nur 
das Vertrauen entziehen. Vielmehr soll ihr Eifer gegen die falsche Lehre so 
sein, daß sie den Andersgläubigen persönlich eher Liebe, großes Verlangen 
nach ihrem Seelenheil und Mitleid erzeigen. "32 Canisius befolgte diesen Rat 
seines Ordensgenerals und ermahnte in diesem Sinne auch den Dillinger Pro- 
fessor Wilhelm Lindanus, der Calwin und Melanchthon in einer polemischen 
Schrift beleidigt hatte33. 

Zwar wird Canisius nicht selten als kämpferischer Gegenreformator gese- 
hen, der das ökumenische Gespräch belastet und verhindert. In Wirklichkeit 
aber handelte er nach dem Grundsatz: •keine unnütze Polemik, sondern posi- 
tiver Aufbau durch Katechese, Predigt, Erziehung im Beichtstuhl'^. 

31 J. Oswald /R. Haub (Hg.), Das Testament (Anm. 8), 95. 
32 Ignatius von Loyola, Geistliche Briefe. Eingef. von Hugo Rahner. Einsiedeln 1956, 194. 
33 B. Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge im XVI. Jahrhundert. Bd 
I. Freiburg i. Br. 1907,71. 
34 H. Jedin, Der heilige Petrus Canisius, in: Kirche des Glaubens - Kirche der Geschichte. Bd. 
I. Freiburg 1966, 388. 



Petrus Canisius - ein Mystiker? 269 

Religionsgespräche mit Protestanten fielen ihm deshalb nicht leicht, weil 
dabei häufig politische Interessen im Vordergrund standen und durch Pole- 
mik die Gegensätze vertieft und die Fronten verhärtet wurden. Trotzdem 
nahm Canisius daran teil und bereitete sich gründlich darauf vor, indem er 
nicht nur die Bibel und die Lehre der Kirche, sondern auch die Schriften pro- 
testantischer Theologen aufmerksam studierte. Obwohl er seine Genugtuung 
über das Scheitern des Wormser Religionsgespräches nicht verbirgt, hält Ca- 
nisius den Glaubensdialog nicht für endgültig gescheitert, sondern hofft, zu 
einem günstigeren Zeitpunkt ein besseres Ergebnis erreichen zu können.35 

Heute gibt es ermutigende Anzeichen dafür, die Glaubensspaltung zu 
überwinden, weil Katholiken und Protestanten in christlicher Nächstenliebe 
aufeinander zugehen. Um ins Gespräch zu kommen und einander zu verste- 
hen, liegt es nahe, sich an Canisius zu orientieren, der die katholische Glau- 
benslehre ebenso kannte wie die protestantische. Beim aufmerksamen Studi- 
um der Bibel sowie der katholischen und evangelischen Auffassung könnten 
beide Gesprächspartner Christus entdecken, der darum gebetet hat, daß alle 
Gläubigen in der Wahrheit geheiligt und in der Einheit vollendet werden36. 
Mit der Einheit der Christen ginge auch ein Herzenswusch des Canisius in 
Erfüllung, der zeitlebens unter der Glaubensspaltung gelitten hat. 

35 Vgl. B. Bundschuh, Das Wormser Religionsgespräch von 1577 unter besonderer Berück- 
sichtigung der kaiserlichen Religionspolitik. Münster 1988, 536. 
36 Vgl. Joh 17, 17.23. 




