Petrus Canisius — ein Mystiker?

Eine Hinfiithrung zu seinem Testament

Julius Oswald, Miinchen

Ende dieses Jahres gedenken wir des vierhundertsten Todestages von Petrus
Canisius, der am 21. Dezember 1597 in Freiburg in der Schweiz gestorben
ist. Obwohl dieser bedeutende Jesuit wegen seiner Verdienste um die Aus-
breitung des Glanbens sowie die Erneuerung und Festigung des Katholizis-
mus in unserem Lande schon im siebzehnten Jahrhundert als zweiter Apostel
Deutschlands bezeichnet' und von Papst Pius XI. 1925 heiliggesprochen und
zum Kirchenlehrer erhoben wurde, ist er heute zu Unrecht nahezua unbekannt.
Um den verdienten Reformer der Kirche wieder in Erinnerung zu rufen, wer-
den in diesem Gedenkjahr Ausstellungen, Festschriften? und Kongresse sei-
ne Leistungen als kaiserlicher und pipstlicher Berater, Konzilstheologe, Or-
densoberer und Schriftsteller wiirdigen. Wer sich jedoch mit der Spiritualitit
und dem geistlichen Verméchtnis von Canisius vertraut machen mochte, soll-
te sein Testament anfmerksam lesen.

1. Probleme der Textiiberlieferung

Erstaunlicherweise ist dieses persénliche Dokument unter dieser Riicksicht
bisher noch nicht gelesen worden, obwohl es kurz nach dem Tod des Heiligen
im Nachlaf} entdeckt und vor einhundert Jahren zusammen mit den ,,Confes-
siones* des Canisius von Otto Braunsberger SJ herausgegeben wurde?. Weil
er das Original des Testamentes nicht finden konnte, benutzte Braunsberger
fir seine Edition zwei Abschriften, von denen sich eine im Bayerischen
Hauptstaatsarchiv in Miinchen befindet.Das zweite Manuskript konnte we-
gen der ungenauen Angaben des Herausgebers bisher nicht wiedergefunden
werden. Da beide Handschriften im sechsten Kapitel mitten im Satz abbre-
chen, versuchte Braunsberger, den fehlenden Text zu rekonstruieren. Dabei
stiitzte er sich auf Zitate des Testamentes in den Canisiusbiographien der Je-

' K. J. Rivinius, Die Canisius-Enzyklika ,Militantis Ecclesiae*, in: Reformatio Ecclesiae.

Hrsg. R. Biaumer. Paderborn 1980, 894.

2 Bereits erschienen sind: J. Oswald/P.Rummel (Hg.), Petrus Canisius — Reformer der Kir-
che. Augsburg 1996. P. Flueler, Saint Pierre Canisius et Fribourg. Freiburg/Schweiz 1996. In-
stitut fiir Kommunikation und Medien (Hg.), Petrus Canisius. (Diaserie) Miinchen 1997.

*  O.Braunsberger (Hg.), Beati Petri Canisii S.J. epistulae et acta. Bd. I. Freiburg i.Br. 1896.
1-68.



Petrus Canisius — ein Mystiker? 261

suiten Matthidus Rader, Petrus Python und Giuseppe Boero sowie in der Ge-
schichte des deutschen Volkes von Johannes Janssen*. Trotz dieser Bemii-
hungen gelang es Braunsberger jedoch nicht, die fehlenden Teile wiederher-
zustellen und das Testament vollstindig zu veroffentlichen. Deutsche Uber-
setzungen des von Braunsberger herausgegebenen lateinischen Textes der
Confessiones und des Testamentes von Canisius verdffentlichten Nikolaus
Scheid SJ° und Johannes Metzler SJ°.

Inzwischen hat sich die Quellenlage dadurch entscheidend verbessert, daB3
im Nachlall von Matthius Rader S¥ eine vollstindige lateinische Abschrift
des Testamentes von Canisius entdeckt und zusammen mit einer deutschen
Ubersetzung veréffentlicht wurde®, nach der im folgenden zitiert wird.

2. Kein Testament im juristischen Sinne

Weil seine Erbschaftsangelegenheiten seit 1549 durch die ProfeBgeliibde ge-
regelt waren, brauchte Canisius vor seinem Tode kein Testament mehr zu
verfassen. Als Jesuit durfte er zudem kirchen- und ordensrechtlich keinerlei
Privatbesitz haben, liber den er eigenmichtig verfiigen konnte. Deshalb er-
schrak er geradezu bei dem Gedanken, sein Testament konnte als letztwillige
Verfiigung iiber sein Vermogen und damit als Verletzung des Armutsgeliib-
des aufgefalit werden.

Tatsdchlich erfiillte Canistus dieses Geliibde sehr gewissenhaft und ver-
wendete schon kurz nach dem Eintritt in die Gesellschaft Jesu sein viterli-
ches Erbe, um in K&ln die erste Jesuitenniederlassung zu griinden und deren
Lebensunterhalt zu sichern. Um iiber seine Einstellung zum Armutsgeliibde
keinerlei MiBverstindnisse aufkommen zu lassen, betont er deshalb in der
Einleitung des Testamentes, dafl er damit kein gottliches oder menschliches
Gesetz libertreten wolle. Es sei ,,eine Art Denkschrift iiber die empfangenen,
einzigartigen Wohltaten des allmichtigen Gottes und die Hauptabschnitte

* 1. Janssen, Geschichte des deutschen Volkes seit dem Ausgang des Mittelalters. Bd. 1V. und

V. Freiburg i. Br. 1876-94.

> N. Scheid, Die Bekenntnisse und das Testament des seligen Petrus Canisius. Freiburg/
Schweiz 1900.

8 J. Metzler, Die Bekenntnisse des seligen Petrus Canisius und sein Testament. Monchen-
Gladbach 1921.

7 Matthius Rader (1561-1634) trat 1581 in die Gesellschaft Jesu ein. Er wirkte als Lehrer am
Jesuitenkolleg St. Salvator in Augsburg und wurde 1612 auf ausdriicklichen Wunsch Herzog
Maximilians 1. nach Miinchen versetzt. Neben seiner Lehrtéitigkeit beschiftigte er sich mit Ge-
schichte, Hagiographie und Philologie. Sein umfangreicher Briefwechsel dokumentiert seine
Beziehungen zu fiihrenden Personlichkeiten seiner Zeit. Vgl. dazu R. Haub, Der Siidtiroler Je-
suitenpater Mattthéus Rader. Der Schlern 70(1996)724-736. M. Rader SI, Der Briefwechsel.
Bd. 1. Miinchen 1995.

8 J. Oswald/R.Haub (Hg.), Das Testament des Petrus Canisius. Frankfurt/ Main 1997.



Julius Oswald 262

meines bisherigen Lebens*®, die denen, die sich spiter mit der Geschichte
des Jesuitenordens befassen werden, als zuverldssiger Bericht dienen solle.
Bei der Abfassung sei der heilige Augustinus sein Vorbild gewesen, dessen
Confessiones ebenfalls ein Testament seien, mit dem der beriihmte Kirchen-
lehrer seinem Schopfer danke und die Leser dazu anrege, Gott zu loben und
ihren Lebenswandel zu dndern.

Weil es recht und billig sei, meint Canisius, daB der Urheber und das Ziel
aller Dinge nicht nur in den hochsten, sondern auch in den geringsten und
verichtlichsten Dingen erkannt und gepriesen werde, konne ihn niemand ta-
deln, wenn er ein Testament verfasse, um den ewigen Ursprung alles Guten
und den Erloser von allem Bosen zu verherrlichen. AnmaBung und Selbstlie-
be weist Canisius als widerwirtigen Pharisdismus gerade bei Ordensleuten
entschieden zuriick, da sie durch innere und duBlere Demut Christus dem Ge-
kreuzigten moglichst dhnlich werden sollen. Gott allein gebiihre im Himmel
und auf Erden vollkommene Ehre in Ewigkeit. Deshalb, schreibt Canisius,
~bezweckt der erste Teil meines Testamentes, dafl recht viele, wo immer sie
leben, mich unterstiitzen mogen, der allerheiligsten, allzeit anbetungswiirdi-
gen Dreifaltigkeit von Herzen Dank zu sagen. Mit mir und fiir mich, darum
bitte ich, mogen sie Gott preisen, fiirchten, lieben, verherrlichen und vereh-
ren: den ewigen Vater, der iiber alles erhaben ist, den eingeborenen Gottes-
sohn, der die hochste Weisheit ist, und Gott, den Heiligen Geist, den Troster,
dessen Giite und Freigebigkeit jeden Begriff iibersteigt*."°

Nicht Erbschaftsangelegenheiten, sondern Dankbarkeit gegeniiber Gott
veranlafiten also den alten, von einem schweren Schlaganfall gezeichneten
Canisius, wenige Monate vor seinem Tod dem Jesuitenpater Sigismus
Ilsung'' sein geistliches Testament zu diktieren. Dabei waren fiir ihn nicht die
eigenen Leistungen und Verdienste entscheidend, sondern der Beistand und
die Fithrung Gottes, auf dessen Barmherzigkeit Canisius auch am Ende sei-
nes Leben vertraute. Mit seinem Testament wollte er zudem die Glaubigen
dazu ermutigen, Gott zu loben, thm Ehrfurcht zu erweisen und zu dienen.

3. Die ,,Confessiones* als Vorldufer des Testamentes

Um das Anliegen von Canisius richtig zu verstehen, empfiehlt es sich, seine
,Confessiones zu lesen, in denen er um 1570 Rechenschaft iiber sein Leben
ablegte, und die deshalb als Vorlaufer des Testamentes gelten konnen. Wie
schon der Titel zeigt, nahm er sich bei ihrer Abfassung das gleichnamige

° J.Oswald /R. Haub (Hg.), Das Testament ( s. Anm. 8) 59.
10 J, Oswald/R.Haub (Hg.), Das Testament (s. Anm. 8) 60.
""" Sigismus Ilsung wurde 1561 in Arbing in Oberosterreich geboren und trat 1577 in den Je-



Petrus Canisius — ein Mystiker? 263

Werk des heiligen Augustinus zum Vorbild, das er so schitzte, da8 er den
Frankfurter Kanoniker Johannes Schvvayger bewog, es 1569 neu herauszu-
geben'?. Der eigentliche AnlaB, diesen Lebensriickblick zu verfassen, waren
fiir Canisius wohl seine Ablésung als Provinzial der siiddeutschen Jesuiten
und eine mystische Erfahrung, die ihm im Juni 1568 bei einer Reise nach
Rom in Ancona geschenkt wurde.

Als er in der dortigen Kathedrale sein Gewissen erforschte,ging ihm plotz-
lich auf, wie er sein Leben auf ein festes Fundament griinden konne. Fiir die-
se Einsicht dankt er in den Confessiones Gott mit den Worten: ,,Dank deiner
Erleuchtung sah ich ein, daf3 dieses Fundament in der Erkenntnis der eige-
nen Armseligkeit und Nichtigkeit bestehe, wenn ich vor allem betrachte, wie
ich aus mir nichts sei, wisse, wolle, konne oder habe, nichts Gutes, sage ich,
da du allein Anfang, Mitte und Ende alles Guten bist und von jedem verniinf-
tigen Geschopf so aufgefafit werden muf3t“".

Aufgrund dieser mystischen Erfahrung iiberdenkt Canisius sein bisheriges
Leben und berichtet in den Confessiones voll Dankbarkeit iiber den Beistand
und die Fiihrung Gottes, die ihm seit seiner Geburt geschenkt worden waren.
Wie Augustinus klagt er sich dabei zahlloser Verfehlungen und Siinden, be-
sonders in der Kindheit und Jugend, an und bittet Gott instindig, seine Blind-
heit zu heilen, damit er seine ganze Schuld erkennen und bereuen konne.Um
Gottes Gnade und Barmherzigkeit herauszustellen und die eigene Unwiirdig-
keit zu unterstreichen, bezichtigt sich Canisius zahlreicher Vergehen und
dankt Gott fiir alle Erfolge und alles Gute, das ihm unverdienterweise zuteil
geworden ist.

Wer die schweren Selbstanklagen unvoreingenommen liest, bekommt den
Eindruck, Canisius habe ein sehr geringes Selbstwertgefiihl gehabt und unter
starken Schuldkomplexen gelitten. Zur gleichen Auffassung gelangt auch
Siegfried Hofmann aufgrund seiner Beschiftigung mit anderen Schriften des
Canisius. Um dessen ,,Insuffizienskomplex““!* aufzuzeigen, zitiert Hofmannn
u.a. aus dem Brief, den Canisius am 7. Mai 1569 nach seiner Ablosung als
Provinzial an den Ordensgeneral Franz Borgia geschrieben hat: ,./ch danke
sehr der Giite Gottes und Euer Hochwiirden, daf ich endlich von dieser Last,
die ich ungefiihr vierzehn Jahre lang zu tragen hatte, befreit wurde, und daf3
man mir einen Nachfolger gab. Ich weifs von ihm, dafs er besser, kliiger und

suitenorden ein. Er kam 1585 nach Freiburg in der Schweiz, wo er Canisius als Sekretir unter-
stiitzte und 1631 starb.

12 H.J. Sieben, Petrus Canisius und die Kirchenviter, in: Theologie und Philosophie 72
(1997) 19.

13 J. Metzler, Die Bekenntnisse (Anm. 6), 26.

14§, Hofmann, Petrus Canisius und die Politik, in: J. Oswald/ P. Rummel (Hg.), Petrus Ca-
nisius (Anm 2), 119.



Julius Oswald 264

geeigneter ist, diese schwierige Provinz zu verwalten, wie es notwendig ist.
Um eines muf3 ich aber noch Euer Hochwiirden bitten: Legen Sie mir eine
nicht zu leichte Bufe auf fiir die vielen Fehler und Nachlissigkeiten in mei-
nem Amte wihrend so langer Jahre. <"

Diesem Eindruck widersprechen jedoch die groBen Leistungen, die Cani-
sius fiir die Erneuerung und Festigung der katholischen Kirche in Deutsch-
land vollbracht hat. So verhandelte er schon als Vierundzwanzigjihriger im
Auftrag der Kélner Geistlichen mehrmals mit Kaiser Karl V., um ihn zur Ab-
setzung des zum Protestantismus neigenden Erzbischofs Hermann von Wied
zu bewegen. Zwei Jahre spiiter reiste er als Theologe des Kardinals Otto
TruchseB von Waldburg zum Konzil nach Trient und sprach dort vor den an-
gesehensten katholischen Theologen seiner Zeit iiber die Beichte und das Sa-
krament der Ehe. Der ausgezeichnete Menschenkenner Ignatius von Loyola
schiitzte Canisius so sehr, daB er ihn mit den bewihrten Jesuiten Claudius
LeJay und Alfons Salmeron als Theologieprofessor nach Ingolstadt sandte
und vor der Abreise nach Deutschland damit beauftragte, Papst Paul III. um
den Reisesegen fiir die Gruppe zu bitten. Wortgewandt hielt Canisius bei die-
ser Audienz vor dem Papst eine Ansprache.

Dies sind nur einige der zahlreichen, heiklen und verantwortungsvollen
Auftrdge, die Canisius als Berater Kaiser Ferdinands 1., papstlicher Gesand-
ter, deutscher Bischofe und Fiirsten sowie als Ordensoberer zu erledigen hat-
te. Diesen schwierigen Aufgaben wire Canisius mit einem zu geringen
Selbstwertgefiihl wohl kaum gewachsen gewesen. AuBerdem ist allgemein
bekannt, daB solche DemutsauBerungen dem Stil der damaligen Zeit entspre-
chen und deshalb nicht als Minderwertigkeitskomplexe miverstanden wer-
den diirfen.

Dennoch sind Bescheidenheit und Demut bezeichnend fiir den Glauben
und die Frommigkeit von Canisius, der sehr stark von der Spiritnalitiit der
Devotio moderna geprigt ist, in die ihn Nikolaus van Essche, sein geistlicher
Begleiter wihrend des Studiums in Koln, eingefiihrt hatte. ,,Unter seiner Lei-
tung*“, schreibt Canisius in den Confessiones, , begann ich allmdahlich mir
selbst zu mififallen, um dir, o Gott, den ich in der Bliite der Jugend noch zu
wenig kannte und fiirchtete, mehr wohlzugefallen. Seine Ratschlige, seine
Lebensart, sein Beispiel waren etwas ganz Neues fiir mein Auge und Ohr. Auf
sein Zureden hin brach ich mein Ungestiim und dimpfte die Glut meiner ju-
gendlichen Leidenschaften. “'® Deutlich erkennbar ist auch der EinfluB des
heiligen Augustinus, dessen Confessiones sich Canisius bei der Abfassung
seiner eigenen Bekenntnisses und des Testamentes zum Vorbild genommen

'* B. Schneider (Hg.), Petrus Canisius. Briefe. Salzburg 1959, 165.
6 J. Metzler, Die Bekenntnisse (Anm. 6), 14.



Petrus Canisius — ein Mystiker? 265

hat. Beziehungen bestehen aber auch zu Johannes Tauler, dessen deutsche
Predigten Canisius 1543 unter dem Namen Petrus Noviomagus herausgab.'’

4. Einfluf3 des Mystikers Johannes Tauler

In seinen Ansprachen stellt Tauler den Zuhorern den geistlich-geistigen
Menschen als Vorbild vor Augen und ermutigt sie, seinem Beispiel zu folgen.
Dabei komme es vor allem darauf an, die eigene Selbstbezogenheit und
Selbstiiberschidtzung durch das Sterben des in sich selbst gefangenen Ich zu
iiberwinden und das Leben in der Gemeinschaft mit Gott zu entfalten. Dieser
Weg zu Gott beginnt nach Tauler ,,mit der Einsicht in die eigene Unzuling-
lichkeit und das eigene Unvermdgen*'8. Einheit und Einssein mit Gott wer-
den jedoch erst durch wahre Armut im Geiste moglich, die ,,vollstindiges
Losgelost- und Ledigsein von sich selbst, von den eigenen Werken und Lei-
stungen ‘' voraussetzt. Seine Umschreibung der Gemeinschaft des Men-
schen mit Gott beschlieBt Tauler mit der ernsten Ermahnung zur Demut, die
in der Anerkennung des eigenen Unvermégens und der eigenen Nichtigkeit
besteht. ,,Je mehr der Mensch in der Einheit mit Gott sich losldfit und sich
klein, ja nichtig macht, um so tiefer innerlich und herrlicher nimmt Gott sich
solcher Menschen und deren Wirken an.“?® Weil Gott alles aus nichts ge-
schaffen hat, stellt fiir Tauler ,,erst der in seiner Demut zu nichts gewordene
Mensch das ,Material” fiir eine eigentliche Neuschipfung dar“*'.

Der unendliche Unterschied zwischen Schopfer und Geschopf besteht
nach Tauler darin, ,,daf} der Mensch von sich aus Nichts ist und sich als sol-
ches erkennen muf3, wihrend Gott die Seinsfiille nicht nur hat, sondern ganz
eigentlich ist “®. Deshalb stellt sich der Mensch erst dann ins Licht der Wahr-
heit, wenn ihm ,,das eigene Nichts im Lichte von Gottes absolutem Sein auf-
scheint. In dieser Wahrheit, auf dem eigenen Nichts also, laft sich die Got-
tesbeziehung aufbauen. Daraus folgt Taulers Forderung: Liebes Kind: So
baue einzig auf dein reines Nichts. Laf dich auf dein Nichtsein fallen und er-
greife dein Nichtsein und halte dich daran fest und sonst an nichts weiter. “*

17 Zu den Kontroversen iiber die 1dentitit des Verfassers mit Petrus Canisius, die heute als si-
cher gilt, sieche: A. Pelsemaeker, Canisius éditeur de Tauler. In: RAM 36(1960), 102-108. — A.
Ampe, Een kritisch onderzoek van de ,, Innstitutiones Taulerianae “. In: OGE 40 (1966), 167—
240.

'8 L. Gnidinger, Johannes Tauler. Lebenswelt und mystische Lehre. Miinchen 1993, 100.

'% L. Gnidinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 405.

L. Gnadinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 169.

2 L. Gnadinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 257.

2 L. Gnidinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 128.

L. Gnadinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 127.



Julius Oswald 266

Vergleicht man Taulers Auffassung mit der mystischen Erfahrung von Ca-
nisius, der in Ancona die eigene ,,Armseligkeit und Nichtigkeit“?* als das
Fundament all seines Denkens und Tuns erkannte, sind Gemeinsamkeiten
nicht zu {ibersehen. Tauler wiirde diese Einsicht des Canisius zudem als wah-
re Erleuchtung bezeichnen, denn ,je klarer und deutlicher Gott dem Men-
schen aufgeschienen ist, um so kleiner und niedriger erfiihrt sich der Mensch
im Vergleich zur Grifle Gottes. Im Lichte Gottes erkennt der Mensch erst
recht seine Nichtigkeit. Und daran wird man die Wahrheit des gottlichen Er-
leuchtens erkennen, daf3 es ein wesentliches Erleuchten gewesen ist, nicht in
Bildern oder in die (Seelen)Krdfte, sondern in den Grund der Seele, eben
daran, daf} ein solcher Mensch tiefer in sein eigenes Nichts versinkt. “** Des-
halb gehort Canisius nach Tauler zu denen, die ,, das Eine verwirklichen, das
nottut: sie erkennen ihr eigenes Nichts, das sie darstellen, iiberlassen sich
Gott und erwarten alles von ihm**.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, dal Canisius sein mysti-
sches Erlebnis mit siebenundvierzig Jahren hatte, und Tauler der Auffassung
ist, daB ,,die ausschlaggebende Einsicht, die zur Lebenswende fiihrt, oder
auch der Erkenntnisprozef, der in eine wesentliche innere Umkehr ausmiin-
det, sich beim Betroffenen in dem eher fortgeschrittenen Alter zwischen vier-
7ig und fiinfzig Jahren abspielt“?.

Die mystische Erfahrung von Canisius findet ihren Ausdruck im folgen-
den Gebet, mit dem er sich in den Confessiones an Gott wendet. Wie eine
Flut der anderen folgt, so ,,mdge die Flut meiner Nichtigkeit, gemdif3 der ich,
wie Abraham von sich gesteht, in Wahrheit Staub und Asche bin, immer die
Flut deiner iiberaus erhabenen Hoheit, Macht und Vollkommenheit rufen,
aus der wie aus einem Quell in jedem einzelnen Augenblick das Meer scimtli-
cher Gnaden stromt, die allen und jedem einzelnen Geschopfe im Himmel,
auf der Erde und unter der Erde mitgeteilt werden. Da du aber nicht nur der
Anfang des Guten bist, das in wunderbarer Weise fortwihrend aus dir her-
vorquillt, sondern auch sein Endziel, zu dem alles zuriickgeleitet werden
muf, so bekenne ich meine Siinde, o mildreichster Vater, daf$ ich dir deine
Gaben nicht wieder zuriickgestellt habe, sondern oft mir selbst aus ihnen Lob
bereitete oder von anderen bereiten lief3, indem ich nicht wie der Prophet von
Herzen sprach und danach handelte: ,Nicht uns, Herr, nicht uns, sondern dei-
nem Namen gib die Ehre!* Jetzt aber habe ich mir fest vorgenommen, unter
deiner Gnadenhilfe in allem die erwdahnte Grundlage zu beriicksichtigen,

% Vegl. Anm. 13

» L. Gnindinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 70.
% L. Gnidinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 91.
2 L. Gnidinger, Johannes Tauler (Anm. 18), 92.



Petrus Canisius — ein Mystiker? 267

mich mit neuen Augen vor dir zu betrachten und zugleich, wie es sich geziemt,
in Demut und Einfalt des Herzens voranzuschreiten. “*

5. Das Testament — ein Lobpreis der gottlichen Vorsehung

Nach dem jesuitischen Grundsatz, Gott suchen und finden in allen Dingen,
betrachtet Canisius kurz vor dem Tode sein Leben, um darin die géttliche
Vorsehung zu entdecken. Diese Lebensbetrachtung gliedert er in seinem Te-
stament in sieben Kapitel, kleidet sie haufig in Gebete und verwendet Bibel-
zitate sowie Anspielungen auf die Heilige Schrift, die ja bis heute ganz
selbstverstindlich als Altes und Neues Testament bezeichnet wird. Um je-
doch sein geistliches Verméchtnis richtig zu verstehen, sollte man nicht nur
auf die religiose Sprache achten, sondern auch darauf, wo Canisius Gott be-
gegnet, und wofiir er ihm ausdriicklich dankt. Weil Leben und Werk des Ca-
nisius schon mehrfach dargestellt wurden®, wird sein Testament im folgen-
den unter diesem Aspekt betrachtet.

Nach einem kurzen Hinweis, da er im Mai 1521 in einer wohlhabenden
Familie Nimwegens geboren wurde, hebt Canisius im ersten Kapitel des Te-
stamentes hervor, daf seine Eltern gldubige Katholiken waren und trotz der
Ausbreitung des Protestantismus der katholischen Kirche immer treu geblie-
ben sind. Gott aber dankt er besonders dafiir, da88 er ,,stets unter Katholiken
erzogen und mit der Milch des katholischen Glaubens gendhrt wurde “*.

Um seinen Glauben zu festigen und ihn vor dem Bdsen zu bewahren,
schreibt Canisius im zweiten Kapitel, habe ihm Gott die Gnade geschenkt,
von rechtmiBigen Dienern der Kirche die Sakramente zu empfangen und von
einem katholischen Bischof zum Priester geweiht zu werden. Durch die
geistliche Begleitung des Nikolaus van Essche, die Freundschaft mit Kartéu-
sern und die Fiirsprache der in Koln verehrten Heiligen sorgte Gott aber auch
dafiir, da Canisius im Glauben wachsen, ein lebendiges Glied der Kirche
bleiben und das Keuscheitsgeliibde erfiillen konnte, das er als Neunzehn-
jahriger freiwillig abgelegt hatte. Mit dem Schuldbekenntnis, das Canisius
im dritten Kapitel ablegt, bittet er Gott nicht nur um Vergebung sondern
dankt ihm dafiir, daB er alles zum Guten lenkt und selbst den grofiten Siinder
mit Gnade iiberreich beschenkt.

Uber die Gnadenbeweise, die er von Gott in und durch den Jesuitenorden
empfing, berichtet Canisius in den iibrigen Kapiteln seines Testamentes. Da-
bei dankt er Gott fiir die Berufung in die Gesellschaft Jesu, erwihnt seine
Reisen, die er als kaiserlicher und pépstlicher Berater, Konzilstheologe und

2 J, Metzler, Die Bekenntnisse (Anm. 6), 27.
» Vgl. dazu Anm. 2
* T, Oswald/R. Haub (Hg.), Das Testament (Anm. 8), 61.



Julius Oswald 268

Ordensoberer zum Wohle der katholischen Kirche unternahm, und kommt
schlieBlich auf seine Lehr- und Predigttitigkeit sowie seine Schriftstellerei
zu sprechen, mit denen er den Glauben ernenert, die katholische Lehre ver-
breitet und die Kirche verteidigt hat.

Weil das Geriicht ausgestreut wurde, er sei zum Protestantismus iiberge-
treten, verdffentlichte Canisius im Anhang seines Testamentes drei Gebete,
in denen er sich klar von allen Héresien distanziert, seine unerschiitterliche
Treue zur katholischen Kirche bekennt, um eine gute Todesstunde bittet und
bei Gott fiir die Feinde der Kirche Fiirsprache einlegt, damit sie ,,wahre Bufe
tun und sich mit der katholischen Kirche, dem einzigen Ort der Auserwiihl-
ten, versohnen!*!

6. Bedeutung des Testamentes fiir unsere Zeit

In seinem Testament bekennt sich Canisius vorbehaltlos zur katholischen Kir-
che und ihrer Lehre, die er von seinen Eltern empfangen, als Jesuit gelebt, als
Prediger verkiindigt und als Theologe verteidigt hat. Er tat dies als Kind seiner
Zeit, in der sich Theologen hart und polemisch miteinander auseinandersetz-
ten. Obwohl Canisius dabei die katholische Lehre entschieden verteidigte,
bemiihte er sich, theologische Meinungsverschiedenheiten sachlich beizule-
gen. MaBgebend waren fiir ihn die vershnlich-irenische Einstellung des Peter
Faber und die Weisung des Ignatins von Loyola: ,,Ihre Verteidigung des Apo-
stolischen Stuhles und seines Ansehens und ihr Bemiihen, die Leute zum Ge-
horsam gegen denselben zuriickzufiihren, gehe nicht soweit, daf sie sich unii-
berlegt ereifern und als Papisten verschrien werden; damit wiirden sie sich nur
das Vertrauen entziehen. Vielmehr soll ihr Eifer gegen die falsche Lehre so
sein, daf sie den Andersgldubigen personlich eher Liebe, grofies Verlangen
nach ihrem Seelenheil und Mitleid erzeigen. “** Canisius befolgte diesen Rat
seines Ordensgenerals und ermahnte in diesem Sinne auch den Dillinger Pro-
fessor Wilhelm Lindanus, der Calwin und Melanchthon in einer polemischen
Schrift beleidigt hatte?:.

Zwar wird Canisius nicht selten als kiimpferischer Gegenreformator gese-
hen, der das 6kumenische Gesprich belastet und verhindert. In Wirklichkeit
aber handelte er nach dem Grundsatz: ,.keine unniitze Polemik, sondern posi-
tiver Aufbau durch Katechese, Predigt, Erziehung im Beichtstuhl “*.

' J. Oswald /R. Haub (Hg.), Das Testament (Anm. 8), 95.

*2 Ignatius von Loyola, Geistliche Briefe. Eingef. von Hugo Rahner. Einsiedeln 1956, 194,

3% B.Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Liindern deutscher Zunge im XVI. Jahrhundert. Bd.
I. Freiburg i. Br. 1907, 71.

** H. Jedin, Der heilige Petrus Canisius, in: Kirche des Glaubens — Kirche der Geschichie. Bd.
I. Freiburg 1966, 388.



Petrus Canisius — ein Mystiker? 269

Religionsgespriache mit Protestanten fielen ihm deshalb nicht leicht, weil
dabei hiufig politische Interessen im Vordergrund standen und durch Pole-
mik die Gegensitze vertieft und die Fronten verhirtet wurden. Trotzdem
nahm Canisius daran teil und bereitete sich griindlich darauf vor, indem er
nicht nur die Bibel und die Lehre der Kirche, sondern auch die Schriften pro-
testantischer Theologen aufmerksam studierte. Obwohl er seine Genugtuung
iber das Scheitern des Wormser Religionsgespréches nicht verbirgt, hilt Ca-
nisius den Glaubensdialog nicht fiir endgiiltig gescheitert, sondern hofft, zu
einem giinstigeren Zeitpunkt ein besseres Ergebnis erreichen zu konnen.*

Heute gibt es ermutigende Anzeichen dafiir, die Glaubensspaltung zu
iiberwinden, weil Katholiken und Protestanten in christlicher Nichstenliebe
aufeinander zugehen. Um ins Gesprich zu kommen und einander zu verste-
hen, liegt es nahe, sich an Canisius zu orientieren, der die katholische Glau-
benslehre ebenso kannte wie die protestantische. Beim aufmerksamen Studi-
um der Bibel sowie der katholischen und evangelischen Auffassung kénnten
beide Gespriachspartner Christus entdecken, der darum gebetet hat, daf} alle
Gldubigen in der Wahrheit geheiligt und in der Einheit vollendet werden*.
Mit der Einheit der Christen ginge auch ein Herzenswusch des Canisius in
Erfiillung, der zeitlebens unter der Glaubensspaltung gelitten hat.

¥ Vgl. B. Bundschuh, Das Wormser Religionsgesprich von 1577 unter besonderer Beriick-
sichtigung der kaiserlichen Religionspolitik. Miinster 1988, 536.
% Vgl Joh 17, 17.23,





