
Warum ich katholisch geworden bin 
Elke Kirsten, Obemdorf 

Ich habe ein bißchen Angst, zu pathetisch zu werden. D. h. ich kann es nicht 
vermeiden. Man hat als jemand, der von außen hinzutritt, eine ganz andere 
Wahrnehmung von Kirche als jemand, der in ihr aufgewachsen ist. Und ich 
bin einfach immer noch überwältigt von der Schönheit dessen, was ich da 
entdeckt habe, und bin sehr dankbar, daß ich nach so langem Aufenthalt in 
den Vorhöfen der einen heiligen katholischen Kirche endlich zu ihr hinge- 
funden habe. Ein bißchen hat mich beruhigt, daß zum Beispiel Romano Gu- 
ardini, aber auch Gertrud von le Fort noch ganz anders, mit noch ganz an- 
derem Pathos von der Kirche sprechen. R. Guardini entschuldigt sich dabei 
oft, weil er weiß, daß es als Übertreibung angesehen werden könnte, was er 
sagt. Aber wenn man auf das hinblickt, was Kirche ihrer Substanz nach ist, 
muß man es wohl doch einmal wagen, zu Worten zu greifen, die nicht die 
der Alltagssprache sind. 

Ich freue mich jedenfalls so darüber, daß es diese Kirche gibt, daß ich bit- 
ten muß, alles, was ich sage, ein wenig aus dieser Freude heraus zu verste- 
hen. Es ist ja nicht so, daß ein Konfessionswechsel allein aus rationalen Er- 
wägungen geschieht. Eine solche Entscheidung setzt die ganze Geschichte 
eines Menschen, einen ganz persönlichen Entwicklungsweg voraus, wenn es 
denn wirklich eine Entscheidung sein soll, die von der ganzen Person voll- 
zogen und behauptet wird. Deshalb ist es wohl wichtig, daß ich etwas davon 
berichte, was Voraussetzung für diese Entscheidung war. 

Meine Eltern gehörten zu einer nicht-kirchlichen religiösen Gemeinschaft, 
die sich um eine Frau gruppierte, die eine eigenwillige und eigenständige 
Weltanschauung entwickelt hat. Kirche wurde dabei als überholt abgelehnt, 
ich ging nie in eine Kirche, nahm selten am Religionsunterricht teil. Ich 
selbst distanzierte mich nach der Schulzeit sehr schnell von dieser Gemein- 
schaft, ohne jedoch nach einer anderen religiösen Bindung zu suchen. Nach 
Studium, Ehe, der Geburt zweier Töchter und nach der - freundschaftlichen 
- Scheidung wurde ich eher durch Zufall und widerwillig Waldorflehrerin. 

Natürlich wurde ich dadurch gezwungen, mich mit der Anthroposophie 
auseinanderzusetzen, das heißt auch dazu, mir über meinen eigenen Stand- 
punkt klar zu werden. Daß ich niemals Anthroposophin werden konnte, 
wußte ich immer. Durch meinen Lehrer, den Slavisten Prof. Ludolf Müller 
lernte ich den zur Evangelischen Landeskirche gehörenden Berneuchener 
Kreis mit seinem Zentrum in Kloster Kirchberg kennen. Es ist dies eine 
Gruppierung, der es - von einer ganzheitlich ausgerichteten Anthropologie 



Warum ich katholisch geworden bin 271 

ausgehend - um eine Betonung der Liturgie geht und die in ihren Gottes- 
diensten auf die Form der Messe zurückgreift, wie sie zu Zeiten Luthers ge- 
feiert wurde. Mit zunehmendem Alter war mir das Vorhandensein meiner ei- 
genen Religiosität bewußt geworden, und die Berneuchener Messen wurden 
eine geistliche Heimat für mich. Damit verbunden war auch der Eintritt in 
die evangelische Kirche. Obwohl mir der übrige Protestantismus immer zu 
kopfbetont war, engagierte ich mich in der Gemeinde und arbeitete in ver- 
schiedenen Arbeitskreisen mit, weil ich der Auffassung war, daß ich dann 
selbst versuchen mußte, das einzubringen, was mir in der evangelischen Kir- 
che fehlte. 

Eines Tages habe ich dann in einer radikalen Entscheidung mein Lehre- 
rinnendasein in der Waldorfschule aufgegeben und ein Zweitstudium aufge- 
nommen. Mein Interesse an religiös-theologischen Fragen war im Lauf der 
Jahre immer stärker geworden, und ich begann evangelische Theologie zu 
studieren. Bedingt durch persönliche Beziehungen - eine gemeinsame Reise 
mit einigen Professoren der Katholischen Fakultät nach Moskau - war 
meine Aufmerksamkeit von Anfang an auch auf die katholische Theologie 
gerichtet, obwohl ich sonst so gut wie keine Beziehung zur katholischen 
Kirche hatte. Ab und zu hatte mein Lehrer L. Müller mich in den Gottes- 
dienst zu Prof. A. Auer mitgenommen, ein paar Mal war ich im Karmel, aber 
es fehlte an menschlichen Begegnungen oder an sonstigen Berührungs- 
punkten: Über die katholische Kirche wußte ich wenig, nichts und niemand 
hatten mich zu ihr hingeführt. 

Karl Rahner spricht einmal davon, daß man rational viele Gründe für eine 
Konversion finden könnte, daß es aber doch wohl zuallererst ein Gnaden- 
moment sei, das zu diesem Schritt führt1. Rückblickend muß ich sagen, es 
sind viele kleine Gnadenmomente gewesen, die erst unmerklich und dann 
ganz deutlich erkennbar darauf hingeführt haben. Die Begegnung mit dem 
verstorbenen Theologen Bernhard Weite etwa und mit meinem jetzigen 
Doktorvater Prof. Hünermann und seinen Kollegen. Es gab dann aber auch 
ein wichtiges und entscheidendes Ur-Erlebnis, eine Art •Initiationserleb- 
nis", in dem mir plötzlich und mit einem Mal aufging, was Kirche ist und 
sein kann. 

Ich hatte gemeinsam mit russischen Freunden an einem festlichen Oster- 
gottesdienst in Oberndorf teilgenommen. Und dieser Gottesdienst hat in mir 
ein großes Staunen ausgelöst. Ein Staunen darüber, daß es ja das, was ich in 
der Kirche suchte, schon gab und in einer solchen mir unglaublich schön er- 
scheinenden Form gab. Später einmal habe ich versucht aufzuschreiben, was 
mir da plötzlich als ein überwältigendes Erlebnis aufging, und habe ge- 

K. Rahner, Schriften IX, I 



Elke Kirsten 272 

merkt, daß meine Worte dafür nicht ausreichten. Was mir dabei widerfuhr, 
war keine Vision, aber das Gesamtgeschehen der Messe hatte sich zu einer 
einzigen ergreifenden Offenbarung des Phänomens Kirche verdichtet. Ich 
erkannte plötzlich mit aller Klarheit, was Kirche im Innersten ist und sein 
kann, war überwältigt von - und ich bitte zu verzeihen, wenn ich das nur 
annäherungsweise in einer Aneinanderreihung von Substantiven ausdrücken 
kann - der Fülle, der Vielschichtigkeit, der Klarheit, der Durchsichtigkeit, 
der Wärme, der Helligkeit, der Farbenprächtigkeit, der Weite, der Tiefe, der 
Liebe, der Wahrheit und Schönheit, der absoluten Freiheit ihres innersten 
Lebens. Es war so, als ob von allen Dingen in der Kirche, allen Worten und 
Gesten ein Licht ausging, ein Licht, das sie selbst bis auf ihren eigenen 
Grund hin durchsichtig machte und das zu einem großen wunderbaren Licht 
zusammenfloß, in dem die Liturgie in ihrer ganzen strahlenden Lebendig- 
keit wie eine wundersame Blume aufblühte, eine Blume, in die man selbst 
hineingenommen war. - Als ich versuchte, mein Erlebnis in Worte zu fas- 
sen und gerade gemerkt hatte, wie mächtig und pathetisch so etwas für un- 
sere heutigen nüchternen Ohren klingt, schlug ich zufällig ein kleines Buch 
von Romano Guardini auf und las dort: •Betrachtet man die Liturgie als 
Ganzes und ihre Hauptstücke, und zwar nicht in der verkümmerten Form, 
wie sie so oft auftritt, sondern so, wie sie sein sollte, dann wird man zu guter 
Stunde das Wunder eines geradezu ungeheuren Stils erleben können. Man 
wird sehen und spüren, daß sich hier eine innere Welt von unendlicher Weite 
und Tiefe Ausdruck geschaffen hat, so reich, von solcher Fülle, solcher 
Klarheit und Allgemeingültigkeit der Form, wie wohl sonst nie wieder."2 

Darüber habe ich mich sehr gefreut, weil es mir bestätigte, daß ich in mei- 
nem Ostererlebnis wirklich das eigentliche Wunder der Liturgie erlebt hatte. 

In meinem Alltagsleben interessierte sich niemand für dieses Erlebnis, ich 
trug es als Geheimnis mit mir herum, aber es hatte mich natürlich sehr wach 
gemacht, ich ging erst häufiger, dann immer zu Prof. Auer in den Gottes- 
dienst, nahm Katholizismus nun sehr bewußt auf und kam aus dem Staunen 
gar nicht mehr heraus - bis heute nicht -, was mir da an Reichtum und 
Schönheit und Weisheit in meinem Leben bisher entgangen war. Das lag si- 
cher auch daran, daß das Bild von katholischer Kirche, das heute der Öf- 
fentlichkeit von Medien und Andersdenkenden präsentiert wird, ein stark 
negativ gefärbtes ist. Sich um das zu bemühen, was Katholizismus wirklich 
und seiner Substanz nach ist, wird ja nicht einmal mehr versucht. Und auch 
meine Vorstellungen waren selbstverständlich von diesem negativen Bild 
geprägt. Ich kann heute nur sagen, es war die reine Gnade, die mich diesen 

R. Guardini, Vom Geist der Liturgie. Freiburg 1957, 64. 



Warum ich katholisch geworden bin 273 

Ostergottesdienst in Oberndorf in einer solchen Intensität hat erfassen las- 
sen; was später kam, war schon bewußtes Ergreifen, bewußte Reflexion des- 
sen, was ich dort erlebt hatte. 

Um diese Reflexion nachvollziehbar zu machen, muß ich ein bißchen aus- 
holen und etwas von meinem Welt- und Menschenverständnis darstellen, da- 
mit daraus deutlich werden kann, wie die Kirche da hineingehört und wel- 
che Bedeutung sie für mich besitzt. 

Ich bin der Überzeugung, daß jeder Mensch in der Tiefe seiner Seele ein 
religiöser Mensch ist, d. h. vom Heiligen her auf Heiliges hin angelegt - 
auch da, wo ihm das selbst gar nicht bewußt ist. Heiliges verstehe ich hier 
(mit B. Weite) als Wirklichkeit aller Wirklichkeiten, als wirkliche, geister- 
füllte Lebendigkeit, als den Raum, die Wohnung Gottes. Und ich glaube, 
daß diese heilige Lebendigkeit nicht nur der Grund des Menschen und aller 
seiner Lebensvollzüge, sondern auch der der Welt ist. Wo diese Dimension 
der Seele in einem Menschen - sei es als angeborenes Vermögen, sei es als 
in den Erfahrungen des Lebens erschlossene - gut entfaltet ist, kann er sie 
auch in der Welt erkennen oder wenigstens erahnen. Nur ist unsere Welt eher 
geprägt von einem Verschüttetsein, bzw. von der Verdrängung dieser Di- 
mension. Das, was im eigenen Leben und um uns herum auf sie verweist, 
wird nicht mehr wahrgenommen. Das Leben ist weitgehend reduziert auf die 
nüchterne, kühle, rationale Ebene unserer modernen, von Technik und Wis- 
senschaft geprägten Welt. Dennoch ist der Mensch immer auch von Sehn- 
sucht geprägt, von der Sehnsucht nach etwas ganz anderem, nach Guck und 
Erfüllung. Daraus resultiert die Spannung, in der der Mensch - und der mo- 
derne Mensch in ganz besonderem Maße - steht und die ihn zur Suche nach 
immer neuen Erfüllungsmöglichkeiten treibt. 

Kirche besitzt in ihrer Ganzheit und in allen ihren Einzelmomenten Hin- 
weischarakter, sie verweist auf diese andere Wirklichkeit, die sich heute 
meist nur noch als Sehnsucht meldet, und steht damit in Korrespondenz zur 
Tiefendimension der menschlichen Seele. In ihren Worten, Bildern, Zei- 
chen, in ihrer Liturgie bringt sie etwas zum Ausdruck, was als Sehnsuchts- 
bilder, als Ideen - oder, wenn man so will, als Archetypen - in der religiö- 
sen Sphäre der menschlichen Psyche auf Entfaltung, auf Anruf, Wachruf 
wartet. Die Kraft, diese Bilder zu sichtbarem Ausdruck zu bringen, Gestalt 
werden zu lassen, die menschliche Symbolfähigkeit, hat in Jahrhunderten 
den Reichtum und die Vielfalt symbolischer Zeichen und Vollzüge der Kir- 
che entstehen lassen. Und so - als sichtbare Gestalten - können sie wie- 
derum zurückwirken auf die religiöse Tiefensphäre der Seele, um das dort 
verborgene Potential eines vollen, bunten, lebendigen religiösen Lebens 
wachzurufen und zur Gestaltwerdung aufzufordern. Eines Lebens, das - zur 
Entfaltung gebracht - alle, auch die ganz alltäglichen, Lebensvollzüge erst 



Elke Kirsten 21A 

in ihr volles Sein erhebt, und das die Welt im ganzen verwandelt. Dieses 
Wissen um eine (wie man auch sagen kann) •mythische Dimension", die 
dem Leben überhaupt erst seine Fundierung, seine Ausrichtung, seine Le- 
bendigkeit und Geistigkeit gibt, ist in der katholischen Kirche überall spür- 
bar, auch wenn es weitgehend gar nicht mehr zu Bewußtsein gelangt. Nicht 
nur das Wort weist über sich hinaus auf eine andere Wirklichkeitsebene, 
sondern alle die kleinen Zeichen, Gewohnheiten, Riten, vor denen man als 
Neuling ins Staunen gerät ob der darin enthaltenen Weisheit. Das Weihwas- 
ser, das Niederknien, der Weihrauch, die bestickten Gewänder, die Kerzen, 
das Sich-Bekreuzigen, die Statuen der Heiligen, alles trägt da, wo es noch 
als Ausdruck und Verbindung zum Heiligen erlebt und wahrgenommen wird 
und noch nicht in äußerer Form erstarrt, d. h. vom Heiligen abgeschnitten 
ist, den Hinweischarakter, weist auf Transzendentes, läßt in dem, der sich 
ganz in das Geschehen hineinnehmen läßt, selbst Transzendentes aufbre- 
chen. Und Transzendentes bricht da auf, wo Liebe aufbricht, innere Freiheit, 
Lebendigkeit, Phantasie. Und zwar geschieht das nicht in statischer, sondern 
in dynamischer Weise, so daß das Hintergrundgeschehen der Welt, das Zen- 
tralgeschehen - Sein und Tat Jesu Christi - seine Wirksamkeit entfaltet und 
als tiefstes Geschehen auch der menschlichen Seele diese in ihre ursprüng- 
liche Bewegung hineinentläßt. 

Das weisheitsvolle Wissen um das, was Mensch und Leben letztlich aus- 
macht, das in der katholischen Kirche in kleinen Zeichen und im großen Ge- 
schehen der Liturgie zum Ausdruck kommt, ist es, was mich zutiefst be- 
troffen und in Erstaunen versetzt hat. Bei B. Weite heißt es einmal, echte Er- 
fahrung würde sich durch drei Momente auszeichnen: Unmittelbarkeit, 
Ganzheitlichkeit und Verwandlung. Mein •Initiationserlebnis" war ein un- 
mittelbares Ganzheitserlebnis, es ging mir zugleich mit der Vielfalt, der 
Schönheit, der Lebendigkeit der Liturgie, der Worte und der Gesten, das ein- 
heitliche Geöffnetsein auf das eine wesentliche Hintergrundlicht auf - ohne 
daß ich je eine Ekklesiologie gelesen hätte, wußte ich plötzlich, daß sich hier 
volles, buntes, lebendiges Leben in seiner Verklärung durch das strahlende 
Licht Christi zeigte, daß hier ein Hinweis gegeben wurde, was entfaltetes, 
ins Wesentliche gehobenes Menschsein und Leben sein könnten. 

Die Entsprechungstheorie, daß nämlich die religiösen Ausdrucksformen 
der Kirche den Sehnsuchtsbildern der menschlichen Psyche entsprechen und 
beides sich gegenseitig anregt und lebendig macht und erhält, so daß da- 
durch das menschliche Leben im ganzen sein es zu wahrer Lebendigkeit be- 
freiendes Fundament bekommt, ist meine Erklärung für das, was ich in und 
mit der Kirche erlebt habe und weiter erlebe. Meine rationale Deutung des- 
sen, was ich in der Messe erfahre. Der Protestantismus ist durch Luther und 
im Zuge der Aufklärung sehr auf die rationale Ebene reduziert und einge- 



Warum ich katholisch geworden bin 275 

engt worden, der Verlust der •mythischen Dimension" ist mir dort immer 
schmerzhaft spürbar gewesen. In meinem Philosophie- und Theologiestu- 
dium, in meinem Nachdenken über den Menschen ist mir immer weniger die 
Seite der ratio als die des •Unbewußten", des Vorbewußten mit seiner 
ganzen Ambivalenz, seiner dämonischen wie lebenspendenden Seite, der 
Bereich von Emotionalität und Lebenskraft, der der Phantasie und Sponta- 
neität, der meiner Überzeugung nach im tiefsten auch der Ort heiliger Weis- 
heit ist, interessant gewesen. Und ich leide unter der Dürftigkeit unserer 
Zeit, in der eben keine wunderbaren Kathedralen mehr gebaut und keine gol- 
denen Altäre mehr geschnitzt werden. Deshalb konnte ich nicht anders als 
betroffen sein, als mir zum ersten Mal die Nähe der katholischen Kirche zu 
dieser heiligen Weisheit zu Bewußtsein kam. Wobei ich natürlich weiß, wie 
sehr diese Nähe verdunkelt sein kann, wie sehr dieser ganze Reichtum ver- 
flachen, erstarren, seines Hinweischarakters beraubt sein kann. Daß auch die 
katholische Kirche nicht der Gefahr enthoben ist, daß sie die Verbindung mit 
dem Heiligen verliert, daß sie die Religion •macht" aus menschlicher 
Selbstherrlichkeit heraus, und daß die religiöse Dimension unter dem Druck 
unserer modernen Welt im ganzen verfällt, im einzelnen Menschen wie in 
der Kirche. Aber wenn man ganz neu und unbelastet in die Kirche eintritt, 
steht erst einmal das andere im Vordergrund, das Staunen, die große freu- 
dige Überraschung, daß hier ja wirkliches Leben sichtbar und zum Ausdruck 
gebracht wird, das nicht nur dazu verhilft, die eigene geistig-seelisch-reli- 
giöse Lebendigkeit zu entfalten, sondern das Trost und Wärme geben kann, 
wenn es in einem selbst leer ist, wenn man selbst fern von allem Heiligen 
lebt -, das Richtung weist und in die eigene freiheitlich liebende Mitte 
zurückführt. Mit Dogmen und Papst habe ich keine Schwierigkeiten; Auto- 
rität, grundsätzlich betrachtet, stellt das sein-sollende Leben vor Augen, sie 
bringt es in Erinnerung, wo es vergessen worden ist, hilft, den eigenen Stand 
zu klären, unterscheiden zu lernen, auch nein sagen zu lernen zu dem, was 
diesem Leben nicht entspricht. Und ich meine, man kann einer in Jahrhun- 
derten gewachsenen weisheitsvollen Überlieferung ruhig erst einmal Ver- 
trauen entgegenbringen. 

Aber was ist mit der ganzen - in der Geschichte oft so schlimm in Er- 
scheinung getretenen - negativen Seite, heißt es dann immer sofort, du bist 
zu romantisch, projizierst, siehst das alles nicht realistisch genug. Dagegen 
kann ich nur sagen: Ich sehe das alles, ich sehe das sehr deutlich, es ist das, 
was R. Guardini die •Tragik" der Kirche genannt hat, ihre Gebrochenheit, 
die schlimmen Auswüchse, die Routine, die Erstarrung. Aber es ist wie bei 
einem Menschen, man kann sich ganz von seinen Schwächen, Fehlern, Ne- 
gativitäten gefangennehmen lassen, man kann aber auch - in einer immer 
neuen Bemühung - den göttlich-heiligen Persongrund dahinter erahnen und 



Elke Kirsten 276 

sich darauf beziehen. Wo dieser heilige Grund der Kirche nicht mehr wahr- 
genommen, mindestens erahnt werden kann und sie auf ihre menschlich- 
fehlerhafte Seite reduziert wird, kann sie natürlich keine bewußt wahrge- 
nommene heilende Ausstrahlungskraft mehr haben. Ich habe vom ersten 
Tage an befürchtet, daß sie in dem Versuch, ihre Ausstrahlungskraft durch 
Anpassung an die Maßstäbe unseres modernen Lebens zu erhalten, an Sub- 
stanz verlieren könnte. B. Weite schreibt einmal: •Die Kirche soll nicht noch 
einmal sagen, was ohnehin schon alle Welt sagt. Sie soll vielmehr durch ihr 
Dasein und durch die diesem zugehörigen Formen ihres Lebens das sagen, 
was alle Welt nicht sagt und in ihrem jetzigen Zustand nicht sagen kann und 
nach dem doch alle Welt sich im Verborgenen sehnt. Sie soll durch ihr Da- 
sein an das Verdrängte und Vergessene erinnern, das allein Menschen 
menschlich macht und die Zivilisation zur Menschenwürdigkeit ergänzen 
kann."3 

Kirche ist in unserer Gesellschaft etwas Fremdes, sie steht im Wider- 
spruch zu ihr und soll das meiner Meinung nach auch. Das heißt nicht, daß 
sie sich nicht kümmern soll um das, was heute geschieht und gedacht wird. 
Sie soll das ruhig aufnehmen in ihr Bedenken, aber sie soll es prüfen und 
soll es durchsichtig machen auf seinen wesentlichen Gehalt hin. Kirche kann 
aus ihrem Wissen die Fundierung geben, den Sinn stiften, einordnen, was da 
an Neuem aufbricht. Aber sie muß treu an dem festhalten, was sie ist. Noch 
einmal Weite: •Denn gerade in Symbolen, Riten und mythologischen Rede- 
weisen spricht immer noch das göttliche Geheimnis zur Tiefe der Seele, mö- 
gen diese Gestaltungen sich auch auf der Oberfläche des modernen Be- 
wußtseins als fremd ausnehmen. Gerade dieses Fremde ist die Kirche der 
Gesellschaft schuldig, und diese sucht es in Wirklichkeit verborgen in der 
Tiefe der Seele, während sie freilich an der Oberfläche ganz anderen Din- 
gen nachläuft."4 

Kirche kann und soll, wie ich meine, nicht nur das bewußte Leben des 
Menschen ansprechen, sondern vor allem auch die Tiefe der Seele ernähren. 
Und sie weiß, wie die Seele ernährt werden kann. Sie weiß um das Ge- 
heimnis der Schönheit, um die heilende Kraft der Wiederholung, z. B. auch 
im Rosenkranz und in Litaneien, sie weiß um die Notwendigkeit von Ge- 
meinschaft. Bei einer meiner ersten Messen habe ich plötzlich verstanden, 
was der Ausdruck •Gemeinschaft des Glaubens" bedeutet, daß man ja beim 
Gebet, bei der Messe, beim Hinknien, beim Sich-Bekreuzigen in den Strom 
aller Gläubigen auf der ganzen Welt hineingenommen wird, einen Strom, 
der trägt und Sicherheit verleiht. Einen Strom, oder eine Welle, die unauf- 

B. Weite, Die Würde des Menschen und die Religion. Mainz 1993, 83, 84. 
B. Weite, ebd., 83 



Warum ich katholisch geworden bin 277 

hörlich gegen Starrheit und Eigensinn, Ideologie und Fanatismus, Bosheit 
und Grausamkeit anbrandet und versucht sie zu verwandeln. Daß man dabei 
nicht nur mit den jetzt lebenden katholischen Gläubigen, sondern auch mit 
denen anderer Zeiten vereint ist, daß man die gleichen Gebete betet, dieselbe 
Messe feiert, sich in allem mit der überlieferten Tradition verbunden weiß, 
stärkt natürlich das Gefühl der Geborgenheit, das die Gemeinschaft des 
Glaubens vermittelt. K. Rahner sagt einmal, •daß vom Wesen jeder denkba- 
ren Kirche Christi und von deren eschatologischer Endgültigkeit her jene 
Kirche die größere Chance hat als Kirche Christi zu gelten, die in einer deut- 
licheren, volleren und ungebrocheneren geschichtlich und soziologisch 
greifbaren Kontinuität zur Kirche des Anfangs steht."5 Das ist sicher richtig, 
aber auch hier muß man vielleicht sagen, daß einem solchen rationalen Ar- 
gument mit Sicherheit ein anderes entgegengestellt werden kann, das einem 
Protestanten plausibler erscheint. Einheit der Kirche, auch im geschichtli- 
chen Sinn, kann dagegen auch eine Erfahrung sein, eine unmittelbare, ganz- 
heitliche, verwandelnde, die Dankbarkeit auslöst, dazugehören zu dürfen, 
die eine innigere geistige Verbindung schafft, z. B. auch zu dem, was theo- 
logisch schon gedacht wurde, und die von daher verwandelnd wirkt im 
Sinne eines existentiellen Aufgehobenseins in neuen geistigen Räumen. 

Es kommt mir im ganzen so vor, als hätte ich einen neuen weiten Raum 
betreten, der mein Leben verwandelt, neue Perspektiven erschließt, mich be- 
wußter in meinem Leben verwurzelt. Dabei spielen theologische Argumente 
durchaus auch eine Rolle, aber sie treten zurück hinter der Gesamterfahrung, 
der Erfahrung der Atmosphäre, ihrer ergreifenden verwandelnden Wirkung. 
An der Spiritualität katholischer Theologie freue ich mich, von der gedank- 
lichen Seite her habe ich der katholischen Theologie immer näher gestanden 
als der evangelischen. (Ohne den Gedanken der participatio z. B., der Teil- 
habe des Menschen am Göttlichen, wäre ich gar nicht in der Lage, meine 
Weltsicht zu begründen.) Aber ich bin überzeugt, daß das eigentlich Kir- 
chentrennende nicht die gedanklich-theologischen Unterschiede sind, son- 
dern daß diese viel tiefer liegen. Wobei ich nicht den Eindruck erwecken 
möchte, daß ich die rationale Vermittlung und Auslegung der Glaubens- 
wahrheiten nicht für wichtig hielte, dazu denke ich selbst viel zu gerne und 
weiß sehr gut, daß unsere Erfahrungen reflektiert werden müssen, um ihre 
verwandelnde Wirkung entfalten zu können. Beides: seelisch-geistlich-gei- 
stige Lebendigkeit und Erfahrungsfähigkeit verbunden mit rationalem 
Durchsichtigmachen dieser Erfahrungen führt erst zu einer Sicherheit der 
Lebenshaltung, die sich aus ihrer Ganzheitlichkeit heraus vertrauensvoll und 
lebendig gestaltend auf die Welt einlassen kann. 

K. Rahner, Schriften IX, I 



Elke Kirsten 278 

Es ist jetzt einige Jahre her, daß ich am Pfingstfest in Oberndorf in die Kir- 
che aufgenommen wurde. Alles, was ich seitdem kennengelernt habe, was 
mich in immer neue Bereiche des Katholizismus hineingeführt hat: bei Auf- 
enthalten in Reute, in Beuron, im Tübinger Karmel, beim täglichen Besuch 
der Messe, beim Beten des Rosenkranzes, beim Studium katholischer Theo- 
logie hat mich bestärkt und bestätigt, daß es die für mich richtige Entschei- 
dung war. Sicherlich werden mir im Laufe der Zeit auch Dinge begegnen, 
denen ich von meinem Erfahrungs- und Wissenshorizont her nicht vorbe- 
haltlos zustimmen kann oder die ich ablehnen muß, aber die Grundbejahung, 
die Grundintuition wird nicht mehr verlorengehen, und Möglichkeiten, sie 
lebendig zu erhalten, gibt es ja genügend. - Ich habe hier meinen eigenen, 
ganz persönlichen Weg in die katholische Kirche geschildert. Aber ich 
denke, daß dabei deutlich geworden ist, daß ich der Überzeugung bin, daß 
hier für alle Menschen die Grundlage zur Entfaltung eines wirklich leben- 
digen christlichen Lebens zu finden ist. Daß dies so wenigen zu Bewußtsein 
kommt, daß viele Menschen die Kirche verlassen, liegt sicher daran, daß in 
unserer Zeit die Zugänge zu den Ursprüngen der menschlichen Seele und 
der Erscheinungen der Welt verschüttet und verdrängt sind, daß ganzheitli- 
ches Leben kaum mehr möglich erscheint und man eine künstliche Compu- 
terwelt schafft und sich darin einnistet, mit der man sich gegen alles ab- 
schottet, was die selbstgemachten Vorstellungen und festgefahrenen Ge- 
wohnheiten in Frage stellen könnte, weil es von einer ganz anderen Wirk- 
lichkeit, der des Heiligen Geistes, her aufbricht. Vielleicht, daß in Zeiten der 
Not, innerer oder äußerer, ein solches Aufbrechen stattfinden kann. Ein Auf- 
brechen, das auch die Erkenntnis mit sich bringen könnte, daß hier - in der 
Kirche - ja vor aller Augen ein Weg gewiesen wird zu dem, was sich im 
Grunde ihres Herzens alle Menschen ersehnen: zu Erfüllung und Heilsein. 




