Warum ich katholisch geworden bin

Elke Kirsten, Oberndorf

Ich habe ein bichen Angst, zu pathetisch zu werden. D. h. ich kann es nicht
vermeiden. Man hat als jemand, der von auBen hinzutritt, eine ganz andere
Wahrnehmung von Kirche als jemand, der in ihr aufgewachsen ist. Und ich
bin einfach immer noch iiberwiltigt von der Schonheit dessen, was ich da
entdeckt habe, und bin sehr dankbar, da8 ich nach so langem Aufenthalt in
den Vorhofen der einen heiligen katholischen Kirche endlich zu ihr hinge-
funden habe. Ein bichen hat mich beruhigt, da zum Beispiel Romano Gu-
ardini, aber auch Gertrud von le Fort noch ganz anders, mit noch ganz an-
derem Pathos von der Kirche sprechen. R. Guardini entschuldigt sich dabei
oft, weil er weiB, daB es als Ubertreibung angesehen werden kénnte, was er
sagt. Aber wenn man auf das hinblickt, was Kirche ihrer Substanz nach ist,
muB man es wohl doch einmal wagen, zu Worten zu greifen, die nicht die
der Alltagssprache sind.

Ich freue mich jedenfalls so dariiber, daB es diese Kirche gibt, daB ich bit-
ten mul, alles, was ich sage, ein wenig aus dieser Freude heraus zu verste-
hen. Es ist ja nicht so, daB ein Konfessionswechsel allein aus rationalen Er-
wigungen geschieht. Eine solche Entscheidung setzt die ganze Geschichte
eines Menschen, einen ganz personlichen Entwicklungsweg voraus, wenn es
denn wirklich eine Entscheidung sein soll, die von der ganzen Person voll-
zogen und behauptet wird. Deshalb ist es wohl wichtig, daB ich etwas davon
berichte, was Voraussetzung fiir diese Entscheidung war.

Meine Eltern gehorten zu einer nicht-kirchlichen religidsen Gemeinschaft,
die sich um eine Frau gruppierte, die eine eigenwillige und eigenstindige
Weltanschauung entwickelt hat. Kirche wurde dabei als iiberholt abgelehnt,
ich ging nie in eine Kirche, nahm selten am Religionsunterricht teil. Ich
selbst distanzierte mich nach der Schulzeit sehr schnell von dieser Gemein-
schaft, ohne jedoch nach einer anderen religiosen Bindung zu suchen. Nach
Studium, Ehe, der Geburt zweier Tochter und nach der — freundschaftlichen
— Scheidung wurde ich eher durch Zufall und widerwillig Waldorflehrerin.

Natiirlich wurde ich dadurch gezwungen, mich mit der Anthroposophie
auseinanderzusetzen, das heifit auch dazu, mir iiber meinen eigenen Stand-
punkt klar zu werden. Dal} ich niemals Anthroposophin werden konnte,
wuflte ich immer. Durch meinen Lehrer, den Slavisten Prof. Ludolf Miiller
lernte ich den zur Evangelischen Landeskirche geh6renden Berneuchener
Kreis mit seinem Zentrum in Kloster Kirchberg kennen. Es ist dies eine
Gruppierung, der es — von einer ganzheitlich ausgerichteten Anthropologie



Warum ich katholisch geworden bin 271

ausgehend — um eine Betonung der Liturgie geht und die in ihren Gottes-
diensten auf die Form der Messe zuriickgreift, wie sie zu Zeiten Luthers ge-
feiert wurde. Mit zunehmendem Alter war mir das Vorhandensein meiner ei-
genen Religiositdt bewuBt geworden, und die Berneuchener Messen wurden
eine geistliche Heimat fiir mich. Damit verbunden war auch der Eintritt in
die evangelische Kirche. Obwohl mir der iibrige Protestantismus immer zu
kopfbetont war, engagierte ich mich in der Gemeinde und arbeitete in ver-
schiedenen Arbeitskreisen mit, weil ich der Auffassung war, daff ich dann
selbst versuchen muBte, das einzubringen, was mir in der evangelischen Kir-
che fehlte.

Eines Tages habe ich dann in einer radikalen Entscheidung mein Lehre-
rinnendasein in der Waldorfschule aufgegeben und ein Zweitstudium aufge-
nommen. Mein Interesse an religios-theologischen Fragen war im Lauf der
Jahre immer stirker geworden, und ich begann evangelische Theologie zu
studieren. Bedingt durch personliche Beziehungen — eine gemeinsame Reise
mit einigen Professoren der Katholischen Fakultit nach Moskau — war
meine Aufmerksamkeit von Anfang an auch auf die katholische Theologie
gerichtet, obwohl ich sonst so gut wie keine Beziehung zur katholischen
Kirche hatte. Ab und zu hatte mein Lehrer L. Miiller mich in den Gottes-
dienst zu Prof. A. Auer mitgenommen, ein paar Mal war ich im Karmel, aber
es fehlte an menschlichen Begegnungen oder an sonstigen Beriihrungs-
punkten: Uber die katholische Kirche wuBte ich wenig, nichts und niemand
hatten mich zu ihr hingefiihrt.

Karl Rahner spricht einmal davon, da man rational viele Griinde fiir eine
Konversion finden konnte, dafl es aber doch wohl zuallererst ein Gnaden-
moment sei, das zu diesem Schritt fiihrt!. Riickblickend muB ich sagen, es
sind viele kleine Gnadenmomente gewesen, die erst unmerklich und dann
ganz deutlich erkennbar darauf hingefiihrt haben. Die Begegnung mit dem
verstorbenen Theologen Bernhard Welte etwa und mit meinem jetzigen
Doktorvater Prof. Hiinermann und seinen Kollegen. Es gab dann aber auch
ein wichtiges und entscheidendes Ur-Erlebnis, eine Art ,Initiationserleb-
nis“, in dem mir plétzlich und mit einem Mal aufging, was Kirche ist und
sein kann.

Ich hatte gemeinsam mit russischen Freunden an einem festlichen Oster-
gottesdienst in Oberndorf teilgenommen. Und dieser Gottesdienst hat in mir
ein grofles Staunen ausgelost. Ein Staunen dariiber, daB es ja das, was ich in
der Kirche suchte, schon gab und in einer solchen mir unglaublich schén er-
scheinenden Form gab. Spiter einmal habe ich versucht aufzuschreiben, was
mir da plétzlich als ein iiberwiltigendes Erlebnis aufging, und habe ge-

! K. Rahner, Schriften IX, 88.



Elke Kirsten 272

merkt, dal meine Worte dafiir nicht ausreichten. Was mir dabei widerfuhr,
war keine Vision, aber das Gesamtgeschehen der Messe hatte sich zu einer
einzigen ergreifenden Offenbarung des Phinomens Kirche verdichtet. Ich
erkannte plotzlich mit aller Klarheit, was Kirche im Innersten ist und sein
kann, war iiberwiltigt von —~ und ich bitte zu verzeihen, wenn ich das nur
anndherungsweise in einer Aneinanderreihung von Substantiven ausdriicken
kann — der Fiille, der Vielschichtigkeit, der Klarheit, der Durchsichtigkeit,
der Wirme, der Helligkeit, der Farbenprichtigkeit, der Weite, der Tiefe, der
Liebe, der Wahrheit und Schonheit, der absoluten Freiheit ihres innersten
Lebens. Es war so, als ob von allen Dingen in der Kirche, allen Worten und
Gesten ein Licht ausging, ein Licht, das sie selbst bis auf ihren eigenen
Grund hin durchsichtig machte und das zu einem groBen wunderbaren Licht
zusammenfloB, in dem die Liturgie in ihrer ganzen strahlenden Lebendig-
keit wie eine wundersame Blume aufbliihte, eine Blume, in die man selbst
hineingenommen war. — Als ich versuchte, mein Erlebnis in Worte zu fas-
sen und gerade gemerkt hatte, wie michtig und pathetisch so etwas fiir un-
sere heutigen niichternen Ohren klingt, schlug ich zufillig ein kleines Buch
von Romano Guardini auf und las dort: ,Betrachtet man die Liturgie als
Ganzes und ihre Hauptstiicke, und zwar nicht in der verkiimmerten Form,
wie sie so oft auftritt, sondern so, wie sie sein sollte, dann wird man zu guter
Stunde das Wunder eines geradezu ungeheuren Stils erleben kénnen. Man
wird sehen und spiiren, da8} sich hier eine innere Welt von unendlicher Weite
und Tiefe Ausdruck geschaffen hat, so reich, von solcher Fiille, solcher
Klarheit und Allgemeingiiltigkeit der Form, wie wohl sonst nie wieder.*
Dariiber habe ich mich sehr gefreut, weil es mir bestitigte, daB ich in mei-
nem Ostererlebnis wirklich das eigentliche Wunder der Liturgie erlebt hatte.

In meinem Alltagsleben interessierte sich niemand fiir dieses Erlebnis, ich
trug es als Geheimnis mit mir herum, aber es hatte mich natiirlich sehr wach
gemacht, ich ging erst hiufiger, dann immer zu Prof. Auer in den Gottes-
dienst, nahm Katholizismus nun sehr bewuBt auf und kam aus dem Staunen
gar nicht mehr heraus — bis heute nicht —, was mir da an Reichtum und
Schonheit und Weisheit in meinem Leben bisher entgangen war. Das lag si-
cher auch daran, daf§ das Bild von katholischer Kirche, das heute der Of-
fentlichkeit von Medien und Andersdenkenden prisentiert wird, ein stark
negativ gefirbtes ist. Sich um das zu bemiihen, was Katholizismus wirklich
und seiner Substanz nach ist, wird ja nicht einmal mehr versucht. Und auch
meine Vorstellungen waren selbstverstindlich von diesem negativen Bild
geprigt. Ich kann heute nur sagen, es war die reine Gnade, die mich diesen

2 R. Guardini, Vom Geist der Liturgie. Freiburg 1957, 64.



Warum ich katholisch geworden bin 273

Ostergottesdienst in Oberndorf in einer solchen Intensitit hat erfassen las-
sen; was spiter kam, war schon bewulites Ergreifen, bewufite Reflexion des-
sen, was ich dort erlebt hatte.

Um diese Reflexion nachvollziehbar zu machen, muB ich ein bifichen aus-
holen und etwas von meinem Welt- und Menschenverstindnis darstellen, da-
mit daraus deutlich werden kann, wie die Kirche da hineingehort und wel-
che Bedeutung sie fiir mich besitzt.

Ich bin der Uberzeugung, daB jeder Mensch in der Tiefe seiner Seele ein
religioser Mensch ist, d. h. vom Heiligen her auf Heiliges hin angelegt -
auch da, wo ihm das selbst gar nicht bewuft ist. Heiliges verstehe ich hier
(mit B. Welte) als Wirklichkeit aller Wirklichkeiten, als wirkliche, geister-
fiillte Lebendigkeit, als den Raum, die Wohnung Gottes. Und ich glaube,
daB diese heilige Lebendigkeit nicht nur der Grund des Menschen und aller
seiner Lebensvollziige, sondern auch der der Welt ist. Wo diese Dimension
der Seele in einem Menschen — sei es als angeborenes Vermogen, sei es als
in den Erfahrungen des Lebens erschlossene — gut entfaltet ist, kann er sie
auch in der Welt erkennen oder wenigstens erahnen. Nur ist unsere Welt eher
geprigt von einem Verschiittetsein, bzw. von der Verdringung dieser Di-
mension. Das, was im eigenen Leben und um uns herum auf sie verweist,
wird nicht mehr wahrgenommen. Das Leben ist weitgehend reduziert auf die
niichterne, kiihle, rationale Ebene unserer modernen, von Technik und Wis-
senschaft geprigten Welt. Dennoch ist der Mensch immer auch von Sehn-
sucht geprigt, von der Sehnsucht nach etwas ganz anderem, nach Giick und
Erfiillung. Daraus resultiert die Spannung, in der der Mensch — und der mo-
derne Mensch in ganz besonderem Mafle — steht und die ihn zur Suche nach
immer neuen Erfiilllungsmoglichkeiten treibt.

Kirche besitzt in ihrer Ganzheit und in allen ihren Einzelmomenten Hin-
weischarakter, sie verweist auf diese andere Wirklichkeit, die sich heute
meist nur noch als Sehnsucht meldet, und steht damit in Korrespondenz zur
Tiefendimension der menschlichen Seele. In ihren Worten, Bildern, Zei-
chen, in ihrer Liturgie bringt sie etwas zum Ausdruck, was als Sehnsuchts-
bilder, als Ideen — oder, wenn man so will, als Archetypen — in der religio-
sen Sphire der menschlichen Psyche auf Entfaltung, auf Anruf, Wachruf
wartet. Die Kraft, diese Bilder zu sichtbarem Ausdruck zu bringen, Gestalt
werden zu lassen, die menschliche Symbolfihigkeit, hat in Jahrhunderten
den Reichtum und die Vielfalt symbolischer Zeichen und Vollziige der Kir-
che entstehen lassen. Und so — als sichtbare Gestalten — kdnnen sie wie-
derum zuriickwirken auf die religiése Tiefensphire der Seele, um das dort
verborgene Potential eines vollen, bunten, lebendigen religiosen Lebens
wachzurufen und zur Gestaltwerdung aufzufordern. Eines Lebens, das — zur
Entfaltung gebracht — alle, auch die ganz alltdglichen, Lebensvollziige erst



Elke Kirsten 274

in ihr volles Sein erhebt, und das die Welt im ganzen verwandelt. Dieses
Wissen um eine (wie man auch sagen kann) ,,mythische Dimension*, die
dem Leben iiberhaupt erst seine Fundierung, seine Ausrichtung, seine Le-
bendigkeit und Geistigkeit gibt, ist in der katholischen Kirche iiberall spiir-
bar, auch wenn es weitgehend gar nicht mehr zu BewuBtsein gelangt. Nicht
nur das Wort weist iiber sich hinaus auf eine andere Wirklichkeitsebene,
sondern alle die kleinen Zeichen, Gewohnheiten, Riten, vor denen man als
Neuling ins Staunen gerit ob der darin enthaltenen Weisheit. Das Weihwas-
ser, das Niederknien, der Weihrauch, die bestickten Gewiinder, die Kerzen,
das Sich-Bekreuzigen, die Statuen der Heiligen, alles trigt da, wo es noch
als Ausdruck und Verbindung zum Heiligen erlebt und wahrgenommen wird
und noch nicht in 4uBerer Form erstarrt, d. h. vom Heiligen abgeschnitten
ist, den Hinweischarakter, weist auf Transzendentes, 4Bt in dem, der sich
ganz in das Geschehen hineinnehmen 14Bt, selbst Transzendentes aufbre-
chen. Und Transzendentes bricht da auf, wo Liebe aufbricht, innere Freiheit,
Lebendigkeit, Phantasie. Und zwar geschieht das nicht in statischer, sondern
in dynamischer Weise, so daB3 das Hintergrundgeschehen der Welt, das Zen-
tralgeschehen — Sein und Tat Jesu Christi — seine Wirksamkeit entfaltet und
als tiefstes Geschehen auch der menschlichen Seele diese in ihre urspriing-
liche Bewegung hineinentlaft.

Das weisheitsvolle Wissen um das, was Mensch und Leben letztlich aus-
macht, das in der katholischen Kirche in kleinen Zeichen und im groBen Ge-
schehen der Liturgie zum Ausdruck kommt, ist es, was mich zutiefst be-
troffen und in Erstaunen versetzt hat. Bei B. Welte heif3t es einmal, echte Er-
fahrung wiirde sich durch drei Momente auszeichnen: Unmittelbarkeit,
Ganzheitlichkeit und Verwandlung. Mein , Initiationserlebnis* war ein un-
mittelbares Ganzheitserlebnis, es ging mir zugleich mit der Vielfalt, der
Schénheit, der Lebendigkeit der Liturgie, der Worte und der Gesten, das ein-
heitliche Gedffnetsein auf das eine wesentliche Hintergrundlicht auf — ohne
daB ich je eine Ekklesiologie gelesen hitte, wuBte ich plétzlich, daB sich hier
volles, buntes, lebendiges Leben in seiner Verkldrung durch das strahlende
Licht Christi zeigte, daB hier ein Hinweis gegeben wurde, was entfaltetes,
ins Wesentliche gehobenes Menschsein und Leben sein konnten.

Die Entsprechungstheorie, dal ndmlich die religiosen Ausdrucksformen
der Kirche den Sehnsuchtsbildern der menschlichen Psyche entsprechen und
beides sich gegenseitig anregt und lebendig macht und erhilt, so daB da-
durch das menschliche Leben im ganzen sein es zu wahrer Lebendigkeit be-
freiendes Fundament bekommt, ist meine Erklidrung fiir das, was ich in und
mit der Kirche erlebt habe und weiter erlebe. Meine rationale Deutung des-
sen, was ich in der Messe erfahre. Der Protestantismus ist durch Luther und
im Zuge der Aufklirung sehr auf die rationale Ebene reduziert und einge-



Warum ich katholisch geworden bin 275

engt worden, der Verlust der ,,mythischen Dimension® ist mir dort immer
schmerzhaft spiirbar gewesen. In meinem Philosophie- und Theologiestu-
dium, in meinem Nachdenken iiber den Menschen ist mir immer weniger die
Seite der ratio als die des ,,Unbewuften”, des VorbewuBten mit seiner
ganzen Ambivalenz, seiner dimonischen wie lebenspendenden Seite, der
Bereich von Emotionalitit und Lebenskraft, der der Phantasie und Sponta-
neitit, der meiner Uberzeugung nach im tiefsten auch der Ort heiliger Weis-
heit ist, interessant gewesen. Und ich leide unter der Diirftigkeit unserer
Zeit, in der eben keine wunderbaren Kathedralen mehr gebaut und keine gol-
denen Altire mehr geschnitzt werden. Deshalb konnte ich nicht anders als
betroffen sein, als mir zum ersten Mal die Nihe der katholischen Kirche zu
dieser heiligen Weisheit zu BewuBtsein kam. Wobei ich natiirlich weiB, wie
sehr diese Nihe verdunkelt sein kann, wie sehr dieser ganze Reichtum ver-
flachen, erstarren, seines Hinweischarakters beraubt sein kann. Daf3 auch die
katholische Kirche nicht der Gefahr enthoben ist, daB sie die Verbindung mit
dem Heiligen verliert, daB sie die Religion ,,macht“ aus menschlicher
Selbstherrlichkeit heraus, und da die religiose Dimension unter dem Druck
unserer modernen Welt im ganzen verfillt, im einzelnen Menschen wie in
der Kirche. Aber wenn man ganz neu und unbelastet in die Kirche eintritt,
steht erst einmal das andere im Vordergrund, das Staunen, die groBe freu-
dige Uberraschung, daB hier ja wirkliches Leben sichtbar und zum Ausdruck
gebracht wird, das nicht nur dazu verhilft, die eigene geistig-seelisch-reli-
giose Lebendigkeit zu entfalten, sondern das Trost und Wirme geben kann,
wenn es in einem selbst leer ist, wenn man selbst fern von allem Heiligen
lebt —, das Richtung weist und in die eigene freiheitlich liebende Mitte
zuriickfiihrt. Mit Dogmen und Papst habe ich keine Schwierigkeiten; Auto-
ritidt, grundsitzlich betrachtet, stellt das sein-sollende Leben vor Augen, sie
bringt es in Erinnerung, wo es vergessen worden ist, hilft, den eigenen Stand
zu kliren, unterscheiden zu lernen, auch nein sagen zu lernen zu dem, was
diesem Leben nicht entspricht. Und ich meine, man kann einer in Jahrhun-
derten gewachsenen weisheitsvollen Uberlieferung ruhig erst einmal Ver-
trauen entgegenbringen.

Aber was ist mit der ganzen — in der Geschichte oft so schlimm in Er-
scheinung getretenen — negativen Seite, heilt es dann immer sofort, du bist
zu romantisch, projizierst, siehst das alles nicht realistisch genug. Dagegen
kann ich nur sagen: Ich sehe das alles, ich sehe das sehr deutlich, es ist das,
was R. Guardini die ,, Tragik* der Kirche genannt hat, ihre Gebrochenheit,
die schlimmen Auswiichse, die Routine, die Erstarrung. Aber es ist wie bei
einem Menschen, man kann sich ganz von seinen Schwéchen, Fehlern, Ne-
gativititen gefangennehmen lassen, man kann aber auch — in einer immer
neuen Bemiihung — den g6ttlich-heiligen Persongrund dahinter erahnen und



Elke Kirsten 276

sich darauf beziehen. Wo dieser heilige Grund der Kirche nicht mehr wahr-
genommen, mindestens erahnt werden kann und sie auf ihre menschlich-
fehlerhafte Seite reduziert wird, kann sie natiirlich keine bewuBt wahrge-
nommene heilende Ausstrahlungskraft mehr haben. Ich habe vom ersten
Tage an befiirchtet, da8 sie in dem Versuch, ihre Ausstrahlungskraft durch
Anpassung an die MaBstibe unseres modernen Lebens zu erhalten, an Sub-
stanz verlieren konnte. B. Welte schreibt einmal: ,,Die Kirche soll nicht noch
einmal sagen, was ohnehin schon alle Welt sagt. Sie soll vielmehr durch ihr
Dasein und durch die diesem zugehorigen Formen ihres Lebens das sagen,
was alle Welt nicht sagt und in ihrem jetzigen Zustand nicht sagen kann und
nach dem doch alle Welt sich im Verborgenen sehnt. Sie soll durch ihr Da-
sein an das Verdringte und Vergessene erinnern, das allein Menschen
menschlich macht und die Zivilisation zur Menschenwiirdigkeit erginzen
kann.*?

Kirche ist in unserer Gesellschaft etwas Fremdes, sie steht im Wider-
spruch zu ihr und soll das meiner Meinung nach auch. Das heifit nicht, daB
sie sich nicht kiimmern soll um das, was heute geschieht und gedacht wird.
Sie soll das ruhig aufnehmen in ihr Bedenken, aber sie soll es priifen und
soll es durchsichtig machen auf seinen wesentlichen Gehalt hin. Kirche kann
aus ihrem Wissen die Fundierung geben, den Sinn stiften, einordnen, was da
an Neuem aufbricht. Aber sie muf treu an dem festhalten, was sie ist. Noch
einmal Welte: ,,Denn gerade in Symbolen, Riten und mythologischen Rede-
weisen spricht immer noch das gottliche Geheimnis zur Tiefe der Seele, mo-
gen diese Gestaltungen sich auch auf der Oberfliche des modernen Be-
wuBtseins als fremd ausnehmen. Gerade dieses Fremde ist die Kirche der
Gesellschaft schuldig, und diese sucht es in Wirklichkeit verborgen in der
Tiefe der Seele, wihrend sie freilich an der Oberfliche ganz anderen Din-
gen nachliuft.*

Kirche kann und soll, wie ich meine, nicht nur das bewuBte Leben des
Menschen ansprechen, sondern vor allem auch die Tiefe der Seele erniihren.
Und sie weil, wie die Seele ernihrt werden kann. Sie wei um das Ge-
heimnis der Schonheit, um die heilende Kraft der Wiederholung, z. B. auch
im Rosenkranz und in Litaneien, siec weil um die Notwendigkeit von Ge-
meinschafi. Bei einer meiner ersten Messen habe ich plétzlich verstanden,
was der Ausdruck ,,Gemeinschaft des Glaubens* bedeutet, da man ja beim
Gebet, bei der Messe, beim Hinknien, beim Sich-Bekreuzigen in den Strom
aller Gldubigen auf der ganzen Welt hineingenommen wird, einen Strom,
der trdgt und Sicherheit verleiht. Einen Strom, oder eine Welle, die unauf-

3 B. Welte, Die Wiirde des Menschen und die Religion. Mainz 1993, 83, 84.
4 B. Welte, ebd., 83



Warum ich katholisch geworden bin 277

horlich gegen Starrheit und Eigensinn, Ideologie und Fanatismus, Bosheit
und Grausamkeit anbrandet und versucht sie zu verwandeln. Dafl man dabei
nicht nur mit den jetzt lebenden katholischen Glaubigen, sondern auch mit
denen anderer Zeiten vereint ist, dal man die gleichen Gebete betet, dieselbe
Messe feiert, sich in allem mit der iiberlieferten Tradition verbunden weil3,
starkt natiirlich das Gefiihl der Geborgenheit, das die Gemeinschaft des
Glaubens vermittelt. K. Rahner sagt einmal, ,,dall vom Wesen jeder denkba-
ren Kirche Christi und von deren eschatologischer Endgiiltigkeit her jene
Kirche die grofiere Chance hat als Kirche Christi zu gelten, die in einer deut-
licheren, volleren und ungebrocheneren geschichtlich und soziologisch
greifbaren Kontinuitat zur Kirche des Anfangs steht.*> Das ist sicher richtig,
aber auch hier muf3 man vielleicht sagen, daf} einem solchen rationalen Ar-
gument mit Sicherheit ein anderes entgegengestellt werden kann, das einem
Protestanten plausibler erscheint. Einheit der Kirche, auch im geschichtli-
chen Sinn, kann dagegen auch eine Erfahrung sein, eine unmittelbare, ganz-
heitliche, verwandelnde, die Dankbarkeit auslést, dazugehoren zu diirfen,
die eine innigere geistige Verbindung schafft, z. B. auch zu dem, was theo-
logisch schon gedacht wurde, und die von daher verwandelnd wirkt im
Sinne eines existentiellen Aufgehobenseins in neuen geistigen Rdumen.

Es kommt mir im ganzen so vor, als hétte ich einen neuen weiten Raum
betreten, der mein Leben verwandelt, neue Perspektiven erschlieBt, mich be-
wufter in meinem Leben verwurzelt. Dabei spielen theologische Argumente
durchaus auch eine Rolle, aber sie treten zuriick hinter der Gesamterfahrung,
der Erfahrung der Atmosphire, ihrer ergreifenden verwandelnden Wirkung.
An der Spiritualitét katholischer Theologie freue ich mich, von der gedank-
lichen Seite her habe ich der katholischen Theologie immer ndher gestanden
als der evangelischen. (Ohne den Gedanken der participatio z. B., der Teil-
habe des Menschen am Géitlichen, wire ich gar nicht in der Lage, meine
Weltsicht zu begriinden.) Aber ich bin iiberzeugt, da} das eigentlich Kir-
chentrennende nicht die gedanklich-theologischen Unterschiede sind, son-
dern dal} diese viel tiefer liegen. Wobei ich nicht den Eindruck erwecken
mochte, dall ich die rationale Vermittlung und Auslegung der Glaubens-
wahrheiten nicht fiir wichtig hielte, dazu denke ich selbst viel zu gerne und
weil} sehr gut, daB3 unsere Erfahrungen reflektiert werden miissen, um ihre
verwandelnde Wirkung entfalten zu kdnnen. Beides: seelisch-geistlich-gei-
stige Lebendigkeit und Erfahrungsfihigkeit verbunden mit rationalem
Durchsichtigmachen dieser Erfahrungen fiihrt erst zu einer Sicherheit der
Lebenshaltung, die sich aus ihrer Ganzheitlichkeit heraus vertrauensvoll und
lebendig gestaltend auf die Welt einlassen kann.

5 K. Rahner, Schriften 1X, 88, 89.



Elke Kirsten 278

Es ist jetzt einige Jahre her, daB ich am Pfingstfest in Oberndorf in die Kir-
che aufgenommen wurde. Alles, was ich seitdem kennengelernt habe, was
mich in immer neue Bereiche des Katholizismus hineingefiihrt hat: bei Auf-
enthalten in Reute, in Beuron, im Tiibinger Karmel, beim téiglichen Besuch
der Messe, beim Beten des Rosenkranzes, beim Studium katholischer Theo-
logie hat mich bestérkt und bestitigt, dal es die fiir mich richtige Entschei-
dung war. Sicherlich werden mir im Laufe der Zeit auch Dinge begegnen,
denen ich von meinem Erfahrungs- und Wissenshorizont her nicht vorbe-
haltlos zustimmen kann oder die ich ablehnen muf}, aber die Grundbejahung,
die Grundintuition wird nicht mehr verlorengehen, und Méglichkeiten, sie
lebendig zu erhalten, gibt es ja geniigend. — Ich habe hier meinen eigenen,
ganz personlichen Weg in die katholische Kirche geschildert. Aber ich
denke, daB dabei deutlich geworden ist, daB ich der Uberzeugung bin, da
hier fiir alle Menschen die Grundlage zur Entfaltung eines wirklich leben-
digen christlichen Lebens zu finden ist. Daf3 dies so wenigen zu BewuBtsein
kommt, daf viele Menschen die Kirche verlassen, liegt sicher daran, daf} in
unserer Zeit die Zuginge zu den Urspriingen der menschlichen Seele und
der Erscheinungen der Welt verschiittet und verdringt sind, dafl ganzheitli-
ches Leben kaum mehr moglich erscheint und man eine kiinstliche Compu-
terwelt schafft und sich darin einnistet, mit der man sich gegen alles ab-
schottet, was die selbstgemachten Vorstellungen und festgefahrenen Ge-
wohnheiten in Frage stellen konnte, weil es von einer ganz anderen Wirk-
lichkeit, der des Heiligen Geistes, her aufbricht. Vielleicht, daB in Zeiten der
Not, innerer oder dufierer, ein solches Aufbrechen stattfinden kann. Ein Auf-
brechen, das auch die Erkenntnis mit sich bringen konnte, da3 hier — in der
Kirche — ja vor aller Augen ein Weg gewiesen wird zu dem, was sich im
Grunde ihres Herzens alle Menschen ersehnen: zu Erfiillung und Heilsein.





