
Ignatius und der barmherzige Gott 
Johannes Herzgsell, München 

Gott ist barmherzig. - Kaum eine Wahrheit klingt für uns Christen selbstver- 
ständlicher. Aber kaum eine Wahrheit läßt sich schwerer im Leben ganz ein- 
holen. Auch der hl. Ignatius von Loyola hat erst nach seiner Bekehrung in ei- 
nem schwierigen, mühseligen Prozeß den barmherzigen Gott entdeckt. Die- 
ser Prozeß soll hier anhand des •Pilgerberichts"1, seiner geistlichen Autobio- 
graphie, nachgezeichnet werden. Die persönliche Erfahrung des barmherzi- 
gen Gottes findet beim Heiligen ihren literarischen Niederschlag unter ande- 
rem in der •Ersten Woche" seines •Exerzitienbuches".2 In dieser Zeit ist der 
Exerzitant aufgefordert, sich seiner eigenen Sünden und seiner Sündhaftig- 
keit bewußt zu werden - aber eben im Licht der barmherzigen Liebe Gottes: 
•In der Ersten Woche der Exerzitien stellt sich der Exerzitant der dunklen 
Seite seines Lebens: der Schuldverfallenheit und Gottesferne. Von sich aus 
ist er im Unheil und verloren. Im Blick auf Christus, den Gekreuzigten, aber 
erkennt er, daß von Gott her alle Schuld vergeben ist und daß er aus Gottes 
Erbarmen leben darf. Vertrauend verläßt er sich auf Gottes Liebe und fragt 
sich, wie er ihr in seinem Handeln entsprechen kann."3 

Die persönlichen Erfahrungen des hl. Ignatius nach dem Pilgerbericht4 

Wenn von der Bekehrung des hl. Ignatius die Rede ist, denken wir unwillkür- 
lich an seine Zeit in Loyola: Wie er nach seiner Verwundung bei Pamplona in 
sein heimatliches Schloß gebracht wird, wie er, dem Tod knapp entronnen, in 
den langen Monaten auf dem Krankenlager seinen Lebensentwurf radikal 
ändert und ganz auf Gott ausrichtet. Wie er sich vornimmt, die Heiligen nach- 
zuahmen und nach Jerusalem zu pilgern... In der Tat wird in diesem Lebens- 
abschnitt aus dem religiös gleichgültigen und oberflächlichen Menschen ein 

1 Ignatius von Loyola, Bericht des Pilgers. Übersetzt und kommentiert von Peter Knauer. 
Leipzig 1990. - Die Zahl hinter •PB" (Pilgerbericht) bezieht sich auf die jeweilige Randnum- 
mer, nicht die Seite. 
2 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Übersetzt und erklärt von 
Peter Knauer. Graz u. a. 1983 (2. Auflage). - Die Zahl hinter •EB" (Exerzitienbuch) steht wie- 
der für die Randnummer. 
3 E. Kunz, ,ßewegt von Gottes Liebe", in: Ignatianisch. Eigenart und Methode der Gesell- 
schaft Jesu. Hrsg. M. Sievernich/G. Switek. Freiburg u.a. 1990, 83. 
4 Referenz sind die Nummern 1-31 des Pilgerberichts. Nur nach direkten Zitaten wird die ge- 
naue Randnummer angemerkt. 



Johannes Herzgsell 280 

Eiferer für Gott, in dem das •große Verlangen" entflammt ist, Gott •in allem 
... zu dienen" (PB 14). •Sünde, Streben nach Reichtum, Ehre und Macht ver- 
wandelten sich in Buße, Armut, Demut und Dienst - mit einem Wort: in die 
Nachfolge Jesu".5 

Dennoch dürfen wir über dem ersten gewaltigen Anstoß den zweiten Teil 
seiner Bekehrung - anschließend in Manresa - nicht übersehen. Vor Ignatius 
liegt ein kurzer äußerer Weg von Loyola nach Manresa, aber ein weiter inne- 
rer Weg, bis er sich vom religiösen Eiferer zum verständnisvoll Liebenden 
wandelt, bis er sein Bild von einem Richtergott, den es durch harte Buße zu- 
friedenzustellen gilt, mit dem Bild von einem Gott der Barmherzigkeit und 
der Liebe vertauscht hat. Er selbst spricht sich im Rückblick auf Loyola jedes 
innere Verständnis in geistlichen Dingen ab. Sein Eifer war noch völlig 
•blind" (PB 14). Ihm schwebte noch eine rein äußerliche Imitation der Heili- 
gen vor. Die wahren geistlichen Tugenden kannte er noch nicht: die Demut 
und die Liebe, die Geduld und die Klugheit. Wie sonst hätte er sich unter- 
wegs ernsthaft überlegen können, ob er den Mauren, der seiner Meinung 
nach die Jungfrau Maria beleidigt hatte, erdolchen sollte? Die wesentliche 
religiöse Reifung stand Ignatius also nach Loyola erst noch bevor. Erst •die 
Zeit der Buße (etwa elf Monate) und die Erleuchtung in Manresa" prägten 
•die religiöse Reifung Inigos entscheidend und legten den Grundstock für 
seine in den Exerzitien meditationspädagogisch gestaltete Spiritualität."6 

In Manresa nimmt Ignatius, seiner Absicht getreu, das aszetische Leben 
eines heroischen Büßers und Beters auf. Er fastet - außer sonntags. Täglich 
betet er sieben Stunden auf den Knien und nimmt an den Gottesdiensten teil - 
Hochamt, Vesper und Komplet. Während der Messe liest er gewöhnlich die 
Leidensgeschichte Christi. Dazu geißelt er sich jeden Tag mehrmals und 
steht regelmäßig um Mitternacht auf. Haare und Nägel läßt er einfach wach- 
sen; bekleidet ist er mit einem groben einfachen Bußgewand. •Was sich Igna- 
tius nach seiner Genesung an Buße vorgenommen hatte, hält er in Manresa, 
unweit vom Montserrat, nicht nur ein, sondern überbietet es in unglaublicher 
Weise. Hier zeigt sich etwas von der Konsequenz und der Unbedingtheit, die 
sein Leben schon immer aufwiesen."7 

Seine persönlichen Erfahrungen, die ihm schließlich die Augen für die 
Barmherzigkeit Gottes öffnen, lassen sich in diesen elf Monaten in drei Peri- 
oden gliedern. In der ersten Periode fühlt sich Ignatius innerlich noch ausge- 
glichen; sie hält die ersten vier Monate an. In der zweiten Periode erlebt er 

5 R. Garcia-Mateo, Ignatius von Loyola in seiner sozio-kulturellen Umwelt: Spanien 1491- 
1527, in: Ignatianisch, 36. 
6 R. Garcia-Mateo, a. a. O., 35. 
7 F. Wulf, Dialektik von Mystik und Dienst bei Ignatius von Loyola, in: Ignatianisch, 62. 



Ignatius und der barmherzige Gott 281 

starke innere Bewegungen und wird von Anfechtungen und schrecklichen 
Skrupeln heimgesucht. Die dritte Periode ist eine Zeit großen Trostes und tie- 
fer Glaubenserfahrung. 

Die erste Periode faßt Ignatius selbst bündig zusammen: •Bis zu dieser 
Zeit hatte er immer in ungefähr demselben inneren Zustand mit einer großen 
Ausgeglichenheit von Fröhlichkeit verharrt, ohne irgendeine Erkenntnis von 
inneren geistlichen Dingen zu haben." (PB 20). Ausgeglichenheit und unge- 
trübte Freude verlassen ihn in der zweiten Periode, als er in die tieferen, 
dunklen Schichten seiner Existenz vordringt. Drei Erfahrungen prägen diese 
Periode: die Erfahrung sehr verschiedener psychischer Stimmungen und Zu- 
stände; die Erfahrung von Versuchungen; und die Erfahrung von Skrupeln. 

Ignatius sieht sich starken innerseelischen Bewegungen und Schwankun- 
gen ausgesetzt: •Doch begann er bald ... große Verschiedenheiten in seiner 
Seele zu haben. Er fand sich die einen Male so mürrisch, daß er weder Ge- 
schmack am Beten noch am Messehören noch an irgendeinem anderen Gebet 
fand, das er hielt. Und andere Male kam es ihm so sehr im Gegensatz dazu 
und so plötzlich, daß es schien, die Traurigkeit und Trostlosigkeit sei von ihm 
genommen, wie wenn einem jemand einen Mantel von den Schultern 
nimmt." (PB 21) Er erlebt in dieser Zeit sehr intensiv den Unterschied zwi- 
schen geistlicher Trostlosigkeit und geistlicher Tröstung. Diese Erfahrung 
findet sich in seinem Exerzitienbuch wieder. Dort schreibt er über die geistli- 
che Tröstung u.a.: •... Überhaupt nenne ich ,Tröstung' alle Zunahme an Hoff- 
nung, Glaube und Liebe und alle innere Freudigkeit, die zu den himmlischen 
Dingen ruft und hinzieht und zum eigenen Heil seiner Seele, indem sie ihr 
Ruhe und Frieden in ihrem Schöpfer und Herrn gibt." (EB 316) Und die 
geistliche •Trostlosigkeit" definiert er als •das ganze Gegenteil der dritten 
Regel, wie Dunkelheit der Seele, Verwirrung in ihr, Regung zu den niederen 
und irdischen Dingen, Unruhe von verschiedenen Bewegungen und Versu- 
chungen, die zu Unglauben bewegen, ohne Hoffnung, ohne Liebe, wobei sich 
die Seele ganz träge, lau, traurig und wie von ihrem Schöpfer und Herrn ge- 
trennt findet." (EB 317) Ignatius muß bereits durch diese erste Erfahrung 
(der innerpsychischen Schwankungen) •begreifen, daß er nicht einfach Herr 
seines .Inneren' ist, daß er nicht brutal mit irgendwelchen Vorsätzen und 
Ähnlichem seine Seele manipulieren kann. Sie ist ein zarter Stoff, mit dem 
man behutsam umgehen muß."8 

Die erste Versuchung plagt Ignatius in Gestalt der Frage und des Zweifels: 
•Und wie wirst du dieses Leben [der Askese und im Dienst Gottes] siebzig 

8 H. Jürgens, Schwerter zu Pflugscharen ". Die Wandlung des Ignatius von Loyola, in: Igna- 
tius von Loyola und die Gesellschaft Jesu 1491-1556. Hrsg. A Falkner/P. Imhof. Würzburg 
1990,51. 



Johannes Herzgsell 282 

Jahre aushalten, die du zu leben hast?" (PB 20) •Man könnte meinen, daß 
diese Frage, die da in ihm aufstieg, durchaus vernünftig, ja geradezu notwen- 
dig war. Aber Ignatius merkte, daß es keine bloße Frage war, sondern eigent- 
lich ein Stoß gegen seine Ausrichtung mit der klaren Tendenz, ihn von ihr ab- 
zubringen."9 Er durchschaut den Zweifel als Versuchung •vom Feind" und 
überwindet ihn. 

Auch später wird der Heilige Luzifer kurz den •Feind", und näherhin den 
•Feind der menschlichen Natur" nennen (EB z.B. 334; 136). In diesem Aus- 
druck erscheint der oder das Böse als Widersacher des Menschen und nicht 
als Widersacher Gottes. Das schließt einen religösen Dualismus von vorn- 
herein aus. Dieser Ausdruck verrät auch die tatsächliche Wirkung des Bösen, 
nämlich dem Menschen und seiner •Natur" zu schaden. In aristotelisch- tho- 
manischer Tradition versteht Ignatius unter •Natur" das Wesen des Men- 
schen, das er sein soll und sein kann. Der •Feind" hat die Tendenz, den Men- 
schen an der Entwicklung und Entfaltung seines Wesens zu hindern und sein 
Wesen zu destruieren. Mit dem •Feind der menschlichen Natur", dem 
•Feind" oder den •Feinden" mag Ignatius all jene negativen •Einflußmäch- 
te" im Blick haben, durch die einzelne Menschen wie auch Gruppen, Ge- 
meinschaften und Gesellschaften dazu versucht und gedrängt werden, •sich 
aus der Hinordnung auf Gott und dem Vertrauen auf Gott zu lösen und sich 
statt dessen so an weltliche Gegebenheiten (Reichtum, Erfolg, Ansehen 
usw.) fesseln zu lassen, daß sie kein befreites, wahrhaft menschliches Leben 
mehr führen können und in der Folge auch das Leben anderer zerstören. Sol- 
che Einflußmächte sind im Menschen selbst, aber auch im sozialen Bereich 
wirksam. Sie können von Menschen und ihren negativen Handlungen oder 
auch von Institutionen ausgehen. Oft ist die negative Einflußmacht aber gar 
nicht konkret festzumachen, sondern sie ist als eine geistige Atmosphäre an- 
wesend, die alles durchdringt."10 

Die Erfahrung der Versuchung selbst schlägt sich in der zweiten Regel zur 
Unterscheidung der Geister für die Erste Exerzitienwoche nieder: •Bei den- 
jenigen, die intensiv dabei sind, sich von ihren Sünden zu reinigen und im 
Dienst Gottes, unseres Herrn, vom Guten zum Besseren aufzusteigen, ist es 
die umgekehrte Weise wie in der ersten Regel. Denn dann ist es dem bösen 
Geist eigen, zu beißen, traurig zu machen und Hindernisse aufzustellen, in- 
dem er mit falschen Gründen beunruhigt, damit man nicht weitergehe." (EB 
315)" Das gibt genau die persönliche Erfahrung des hl. Ignatius von Manre- 
sa wieder. Er befand sich auf dem Weg vom Guten zum Besseren und mußte 

9 H. Jürgens, a. a. O., 50. 
10 E. Kunz, a. a. O., 90. 
1'   Die Hervorhebung durch Kursivschrift in diesem Zitat wie auch alle weiteren in Zitaten: 
J.H. 



Ignatius und der barmherzige Gott 283 

sich bei seiner ersten Versuchung mit •Hindernissen", •falschen Gründen" 
und Zweifeln auseinandersetzen. 

Eine spätere Versuchung vom Bösen ist ganz anderer Art. Oft wenn Igna- 
tius sich schlafen legt, kommen ihm bedeutende Einsichten und fühlt er sich 
geistlich getröstet. Doch diese Trosterfahrungen gehen von der eh knapp be- 
messenen Zeit ab, die er zum Schlafen festgesetzt hat und braucht. Von daher 
beginnt er zu zweifeln, ob die Erkenntnisse und Tröstungen vom •guten 
Geist" stammen. 

Während Ignatius in Loyola noch grob versucht worden ist - z. B. zu welt- 
licher Ehre und weltlichem Ruhm - , werden seine Versuchungen in Manre- 
sa, zumindest in der späteren Phase, sublimer. Die Dynamik der Versuchun- 
gen vom Groben zum Sublimen spiegelt sich im Exerzitienbuch wider. Den 
Regeln zur Unterscheidung der Geister für die Erste Woche schließen sich 
differenziertere und feinere Regeln zur Unterscheidung der Geister für die 
Zweite Woche an. So lautet beispielsweise die vierte Regel für die Zweite 
Woche: •Es ist dem bösen Engel eigen, der Gestalt unter einem Lichtengel 
annimmt, bei der frommen Seele einzutreten und bei sich selbst hinauszuge- 
hen; nämlich gute und heilige Gedanken zu bringen, wie es dieser gerechten 
Seele entspricht; und danach bemüht er sich allmählich, bei sich hinauszuge- 
hen, indem er die Seele zu seinen verborgenen Täuschungen und verkomme- 
nen Absichten zieht." (EB 332; vgl.334). Auch bei der Versuchung in Man- 
resa schleicht sich der •böse Geist" in Gestalt eines •Lichtengels" ein, indem 
er Ignatius geistliche Erkenntnisse und Tröstungen eingibt, um ihm den nöti- 
gen Schlaf zu rauben. 

Ein weiteres Erlebnis des hl. Ignatius sei im Zusammenhang mit Versu- 
chungen erwähnt. Gleich zu Beginn in Manresa erscheint ihm häufig •ein 
Ding in der Luft" (PB 19). Es ist sehr schön anzusehen und hat die Gestalt ei- 
ner Schlange mit einer Art Augen. Solange ihm diese Gestalt erscheint, emp- 
findet er Trost, sobald sie aber verschwindet, Trostlosigkeit. Später, unmit- 
telbar nach seiner großartigen Erleuchtung am Cardoner, wird er diese Visi- 
on ganz deutlich als Erscheinung des Teufels entlarven. 

Diese Versuchung bzw. Täuschung durch den •Feind" bestätigt die Erfah- 
rung, die Ignatius schon in Loyola gemacht hatte: Solange die Eingebung des 
bösen Geistes andauert, ist er vernügt; sobald sie jedoch aufhört, stellen sich 
Trostlosigkeit und Traurigkeit ein. Die Wirkung des bösen Geistes hält Igna- 
tius im Exerzitienbuch allgemein so fest: Es ist •dem bösen Geist eigen", die- 
jenigen Menschen, die im Dienst Gottes voranschreiten, •traurig zu machen" 
(EB 315). Von der Erscheinung des Teufels in schöner Schlangengestalt her 
wird auch leicht verständlich, weshalb Ignatius bei den Exerzitien den Aus- 
druck •Lichtenger verwendet (EB 332) und die sechste Regel zur Unter- 
scheidung der Geister für die Zweite Woche mit den Worten einleitet: •Wenn 



Johannes Herzgsell 284 

man den Feind der menschlichen Natur an seinem Schlangenschwanz und 
dem bösen Ziel verspürt und erkannt hat..." (EB 334)12 Durch die Täuschung 
in Schlangengestalt vertieft sich die Erkenntnis des Ignatius •aus den Wo- 
chen seines Krankenlagers, daß sich aus dem ,Schwanz der Schlange', d.h. 
aus der Tendenz und logischen Konsequenz von Gedanken und Phantasien, 
die in einem aufsteigen, erschließen läßt, woher sie kommen."13 

Ganz auf der Linie der Versuchungen liegt Ignatius' dritte Erfahrung in 
dieser Zeit - seine Befallenheit von Skrupeln. Bereits am Montserrat hatte er 
eine dreitägige schriftliche Generalbeichte über sein gesamtes früheres Le- 
ben abgelegt. Doch kommen ihm nun Zweifel, ob er auch wirklich alles ge- 
beichtet habe. Ihm scheint zuweilen, er habe einige Dinge vergessen. So 
beichtet er sie. Aber seine Skrupel bleiben. Und nun versucht er mit ver- 
schiedensten Mitteln, seine Skrupel loszuwerden. Auf den Rat eines guten 
Geistlichen hin schreibt er alles auf, woran er sich erinnern kann, und be- 
kennt es noch einmal. Aber das schafft ihm keine Erleichterung. Sein Beicht- 
vater gebietet ihm schließlich, nur noch die deutlichen Sachen anzusprechen. 
Aber auch das nützt Ignatius nichts, da er alles für sehr deutlich hält. In sei- 
ner Not betet er zu Gott und klagt ihm, bei keinem Menschen und keinem Ge- 
schöpf Abhilfe zu finden. Oft ist er sogar versucht, sich durch ein größeres 
Loch in seiner Zelle zu stürzen. Nur der Gedanke, es sei Sünde, hält ihn vom 
Selbstmord zurück. Schließlich probiert er es mit einem strengen Fasten. Ei- 
ne ganze Woche lang nimmt er überhaupt nichts zu sich. Doch auch das hilft 
nur vorübergehend. Nach einigen Tagen stellen sich die Skrupel wieder ein; 
er erinnert sich erneut an all seine Sünden und fühlt sich verpflichtet, sie noch 
einmal zu beichten. In diesem Augenblick erfaßt ihn ein •Widerwille" gegen 
das Leben, das er führt, - mit all den Skrupeln - und ein •Ansturm", es zu las- 
sen (PB 25). Und es ist ihm, als würde ihn Gott wie aus einem Traum, besser 
einem Alptraum, aufwachen lassen. Mit großer Klarheit erkennt er, daß seine 
Skrupel vom •bösen Geist" herrühren, und er beschließt, keine früheren 
Sünden mehr zu beichten. Von diesem Augenblick an ist er frei von den Skru- 
peln. 

Hinter den Skrupeln steckt bei Ignatius immer noch ein Sicherheitsden- 
ken. Um einem richtenden und strafenden Gott keine •Angriffsfläche" zu 
bieten, muß jede Sünde, auch die geringste, gebeichtet sein. Das Leid der 
Skrupel bereitet Ignatius aber auf die entscheidende Erfahrung vor. In den 
Skrupeln erlebt er seine ganze Ohnmacht. Er kann sich bei aller Anstrengung 
nicht aus eigener Kraft davon befreien und erlösen. In seinen Worten: •Und 
obwohl er fast erkannte, daß jene Skrupel ihm viel Schaden bewirkten, so daß 

12 Das Bild von der Schlange geht natürlich auf Gen 3 zurück. 
13 H. Jürgens, a. a. O., 51. 



Ignatius und der barmherzige Gott 285 

es gut wäre, sich von ihnen zu lösen, konnte er es doch nicht bei sich fertig- 
bringen." (PB 22) Das ermöglicht ihm die Einsicht, vollständig auf die 
BarmherzigkeitGottes angewiesen zu sein. Und diese Barmherzigkeit darf er 
nun erfahren. Er beendet den betreffenden Abschnitt seines Berichtes mit 
dem ausdrücklichen Vermerk: •Er hielt es für gewiß, daß Gott unser Herr ihn 
um seiner Barmherzigkeit willen hatte befreien wollen." (PB 25) 

Seine Ohnmacht den eigenen Skrupeln gegenüber lehrt Ignatius, sich von 
Gott beschenken zu lassen. •Auch hier wieder das Erleben der eigenen Ohn- 
macht gegenüber Vorgängen in seiner Seele und schließlich wie ein Ge- 
schenk die klare Bewußtwerdung, was da eigentlich geschieht. ... Die Frei- 
heit, diese Skrupel abzulegen, kommt wie ein Geschenk; sie ist nicht die 
Frucht verkrampfter Vorsätze mit dem Anspruch, die Verwirklichung selber 
zu leisten. Die Selbst-Herr-lichkeit des Ignatius, die wohl von frühester 
Kindheit an als Anspruch an sich selbst fest eingekerbt war und ihn auf 
selbsterworbenen Ruhm festnagelte, wich einem aus Erfahrung gewonnen 
Wissen um die eigenen Grenzen, ohne daß die ursprünglich angelegte 
Großherzigkeit Schaden gelitten hätte."14 

Noch etwas anderes ist Ignatius schon vorher bei seinen Skrupeln aufge- 
gangen. Sie werden immer feiner und daher immer noch bedrängender. 
•Und nachdem er gebeichtet hatte, kehrten ihm doch die Skrupel wieder, wo- 
bei sich die Dinge jedesmal verfeinerten, so daß er sich sehr bedrängt fand" 
(PB 22). Diese Erfahrung taucht im Exerzitienbuch in der vierten Regel zu 
den Skrupeln auf: •Der Feind schaut sehr darauf, ob eine Seele grob oder fein 
ist. Und wenn sie fein ist, bemüht er sich, sie noch mehr zum Extrem zu ver- 
feinern, um sie mehr zu verwirren und durcheinander zu bringen." (EB 349) 
Überhaupt steht die eigene Erfahrung des Ignatius in Manresa Pate für sämt- 
liche sechs Regeln zu den Skrupeln und Überredungskünsten des Feindes im 
Exerzitienbuch. (EB 346-351) 

Auf die inneren Bewegungen, Versuchungen und Skrupel folgt als dritte 
und letzte Periode in Manresa eine Zeit anhaltenden Trostes und tiefer geist- 
licher Erfahrungen. 

Zunächst lockert Ignatius die übertriebene Aszese; er gibt den •gegen sich 
selbst gekehrten Rigorismus"15 auf. Infolge einer klaren Vision beginnt er 
wieder Fleisch zu essen. Zudem pflegt er auch wieder das Äußere; er schnei- 
det sich die Haare und die Nägel. 

Bezüglich seiner spirituellen Erfahrungen merkt er an: •In dieser Zeit be- 
handelte Gott ihn auf die gleiche Weise, wie ein Schullehrer ein Kind behan- 

14 H. Jürgens, a. a. O., 54. 
15 E. Frick, Die mystische Urkirche. Das Erleuchtungserlebnis in Manresa (1522), in: Igna- 
tius und die Gesellschaft Jesu, 61. 



Johannes Herzgsell 286 

delt, wenn er es unterweist." (PB 27) Sein Streben nach Sicherheit, das sich 
noch hinter den Skrupeln geäußert hat, weicht einem kindlichen Vertrauen zu 
Gott. Dieser vertrauenswürdige Gott läßt ihn nun die christlichen Glaubens- 
geheimnisse schauen und von innen verstehen. Im einzelnen zählt Ignatius 
vier Geheimnisse auf, die er in Visionen wahrnimmt: die heiligste Dreifaltig- 
keit, die Erschaffung der Welt, die Realpräsenz Christi im Sakrament der Eu- 
charistie und die Menschheit Christi und Marias. Insbesondere die Schau der 
heiligsten Dreifaltigkeit ist von viel Freude und Tröstung, und auch von vie- 
len Tränen begleitet. Letzteres ist eine Gabe, die ihm auch später in überrei- 
chem Maß zuteil wird. 

Eine weitere geistliche Erfahrung aus dieser Zeit schildert Ignatius. Sie ist 
seine größte Erleuchtung - am Fluß Cardoner - und stellt eine Art Gesamt- 
schau der Geheimnisse dar: •Und als er so dasaß, begannen sich ihm die Au- 
gen des Verstandes zu öffnen. Und nicht, daß er irgendeine Vision gesehen 
hätte, sondern er verstand und erkannte viele Dinge, ebensosehr von geistli- 
chen Dingen wie von Dingen des Glaubens und der Wissenschaft. Und dies 
mit einer so großen Erleuchtung, daß ihm alle Dinge neu erschienen... Und 
dies bedeutete, in so großem Maß mit erleuchtetem Verstand zu* bleiben, daß 
ihm schien, als sei er ein anderer Mensch und habe eine andere Erkenntnis- 
fähigkeit, als er zuvor hatte." (PB 30) 

Die rein geistige Erleuchtung seines Verstandes läßt ihn alle Dinge, die 
weltlichen wie die geistlichen, in neuem Licht sehen. Sie macht aus ihm ei- 
nen bleibend anderen Menschen mit einem bleibend anderen Bewußtsein. 

Die Bekehrung des hl. Ignatius erfolgte in zwei Phasen. Auf Loyola er- 
glühte in ihm der Eifer, sich und sein ganzes Leben für Gott einzusetzen. 
Diesen Eifer glaubte er vor allem in Buße und Aszese umsetzen zu müssen. 
Sein Gott trug noch Züge eines Richters, der Genugtuung und Buße ver- 
langt. Durch die Erfahrungen in Manresa wird Ignatius zu einem Liebenden 
und Sehenden geläutert. •Selbstzerstörerische Formen der Askese treten nun 
mehr und mehr zurück. Welch ein Unterschied zu dem blinden Haudegen 
Christi auf dem Krankenlager!"16 Statt mit •Blindheit" geschlagen zu sein, 
besitzt Ignatius von nun ein klares, angemessenes, inneres Verständnis von 
Gott. •War sein Gottesbild bisher eher von sadistischen Zügen geprägt, nur 
ein Spiegel seines unbarmherzigen Umganges mit sich selbst, so öffnet sich 
der Pilger jetzt der Barmherzigkeit Gottes gerade dort, wo er sich seiner 
Sündigkeit, d. h. Erlösungsbedürftigkeit bewußt wird."17 Vom barmherzigen 
Gott lernt Ignatius, mit sich selbst und anderen barmherzig umzugehen - 
dem Wort der Hl. Schrift gemäß: •Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer" (Mt 

H. Jürgens, a. a. O., 56. 
E. Frick, a. a. O., 63. 



Ignatius und der barmherzige Gott 287 

9,13). Und so wird aus dem Mann •mit dem eisernen Willen und dem locker 
sitzenden Schwert ... ein feinfühliger Mensch, der mit seinen Geistlichen 
Übungen das Erdreich der Seelen wie mit einer Pflugschar lockert, um sie 
aufnahmebereit zu machen für den Samen des rufenden Wortes Gottes, wie 
es ihm selber geschehen ist."18 

Die Erste Exerzitienwoche auf dem Hintergrund des Pilgerberichts 

Schon bei einer ersten Lektüre des Pilgerberichtes und des Exerzitienbuches 
von Ignatius fallen etliche Parallelen und Berührungspunkte zwischen sei- 
nem Bericht und der Ersten Exerzitienwoche auf, fällt auf, wie sehr seine per- 
sönliche Erfahrung in die Exerzitien eingeflossen ist. Einige dieser offen- 
kundigen Berührungspunkte seien erwähnt. 
- Dreierlei Gedanken unterscheidet Ignatius: •nämlich einmal mein eigener, 

der aus meiner bloßen Freiheit und meinem Wollen hervorgeht; und zwei 
andere, die von außen kommen: der eine, der vom guten Geist kommt, und 
der andere vom bösen." (EB 32). Unter den •von außen" kommenden 
Gedanken (Phantasien usw.) versteht er das, •was wir heute mit den aus 
dem Unbewußten ins Bewußtsein dringenden Gedanken, Phantasien und 
Gefühlen meinen".19 Gegen Ende des Exerzitienbuches stehen die Regeln 
zur Unterscheidung der Geister für die Erste und für die Zweite Woche 
(EB 313-336). Die Verschiedenheit der Geister hatte Ignatius selber zum 
ersten Mal in Loyola bewußt wahrgenommen (PB 8), und diese Erfahrung 
hatte sich in Manresa vertieft. 

- Ignatius empfiehlt eine Generalbeichte und nennt einige Vorteile dieser 
Art von Beichte im Rahmen von Exerzitien (EB 44). Er selbst hatte am 
Montserrat eine schriftliche Generalbeichte abgelegt (PB 17). 

- Bereits bei der ersten Übung lädt Ignatius zu einem Gespräch mit Christus 
am Kreuz ein (EB 53). Später wird die gesamte dritte Woche der Passion 
Christi gewidmet sein (EB 190-209). In Manresa pflegte Ignatius selbst 
bei der Messe die Passion Christi zu lesen (PB 20). 
Neben solchen augenscheinlichen Übereinstimmungen gibt es noch 

andere, grundlegendere. 
Ignatius behält für die Erste Woche wie für die ganzen Exerzitien ein 

gewisses Maß an Aszese und Buße bei. Gleich die •Besondere und tägliche 
Erforschung" (EB 24-26) mit ihren •Vier Zusätzen" (EB 27-31) soll dem 
Exerzitanten helfen, bestimmte Fehler und Sünden zu überwinden. In seiner 

'* H. Jürgens, a. a. O., 39. 
19 H. Jürgens, a. a. O., 43. 



Johannes Herzgsell 288 

Anleitung legt Ignatius vier Mittel dazu nahe: der immer wieder erneuerte 
Vorsatz, sich zu bessern; die ständig neue Erinnerung, wie oft man der be- 
stimmten Sünde erlegen ist; die jeweilige sofortige Reue; und der kontinuier- 
liche Vergleich, um die Besserung zu prüfen. Das alles mutet immer noch 
sehr aszetisch und voluntaristisch an. So manche Fehler und Unzulänglich- 
keiten mögen sich auf diese Weise beheben lassen; aber sicherlich nicht alle, 
vor allem nicht die tiefer sitzenden. 

Spätestens bei der •allgemeinen Erforschung", im Gegensatz zur •beson- 
deren", durchbricht Ignatius jedoch jeden Aszetismus und jeden reinen Vo- 
luntarismus. Dort heißt sein erster Punkt lapidar: •Gott, unserem Herrn, für 
die empfangenen Wohltaten danken." (EB 43) An erster Stelle steht der Dank 
für das viele, das Gott einem jeden geschenkt hat und schenkt, erst an zwei- 
ter Stelle die Beschäftigung mit den eigenen Sünden und Fehlern und die Bit- 
te um Verzeihung. Auf die Dankbarkeit hebt Ignatius ebenso an anderen Stel- 
len der Ersten Woche ab. 

Auch die Buße versucht Ignatius von einem übertriebenen, auf ein gesun- 
des Maß zu beschränken. Die äußere Buße soll zwar Schmerz verursachen, 
nicht aber Krankheit. Jeder muß das für ihn rechte Maß an Buße finden. 
•Denn für einige ist es angebracht, mehr Buße zu tun, und für andere, weni- 
ger." (EB 89) Ignatius führt das unter anderem am Schlaf aus. Man sollte 
nicht zu viel, aber auch bei aller Buße nicht zu wenig schlafen, •um zur Mit- 
te zu kommen" (EB 84). Damit ist ein ignatianisches Schlüsselwort für die 
Erste Woche gefallen: die Mitte.20 An die Stelle übertriebener Härte und 
überzogener Askese tritt bei Ignatius die rechte Mitte in allen Dingen. Dies 
sei an einigen Beispielen illustriert. 
- In bezug auf müßiges Reden warnt Ignatius mehr oder weniger direkt vor 

zwei Extremen (EB 40). Vor dem Extrem, einfach daherzureden - z. B. aus 
Eitelkeit -, ohne anderen damit zu nutzen oder einen solchen Nutzen zu 
beabsichtigen. Und vor dem Extrem, sich nur noch über erbauliche, reli- 
giöse, geistliche Themen zu unterhalten. 

- Was das Sprechen über die Sünden und Fehler anderer anbelangt, gilt es 
ebenfalls zwei Extreme zu meiden (EB 41). Wer unbekannte Sünden und 
Fehler anderer verbreitet, macht sich selbst schuldig. Aber das bedeutet 
nach Ignatius nicht, über die Schattenseiten anderer überhaupt nicht zu re- 
den. Über das, was eh schon öffentlich bekannt ist, kann - wenn es in der 
Situation angebracht ist - ohne weiteres gesprochen werden. 

- Im Zusammenhang mit den Skrupeln mahnt Ignatius ausdrücklich zur 

10 Mit dem Gedanken, die rechte Mitte in allem zu finden, steht Ignatius wieder in der aristo- 
telischen Tradition und dürfte direkt von der Tugendlehre des Aristoteles beeinflußt sein, die 
er in Paris studiert hatte. 



Ignatius und der barmherzige Gott 289 

rechten Mitte. In der fünften Bemerkung rät er: •Wenn nämlich der Feind 
die Seele gröber machen will, bemühe sie sich, sich zu verfeinern. Und 
ebenso, wenn der Feind sie zarter machen will, um sie zum Extrem zu brin- 
gen, so bemühe sich die Seele, sich in der Mitte zu festigen, um in allem ru- 
hig zu werden." (EB 350) 
Auch in Manresa hatte Ignatius nach seiner übertriebenen Aszese selbst 

erst ein vernünftiges, ausgewogenes Maß, die rechte Mitte in allem finden 
müssen. So gab er auf eine Vision hin das strenge Fasten auf und aß wieder 
Fleisch (PB 27). Auch •ließ er", wie er selbst sagt, •von jenen Extremen ab, 
die er zuvor einhielt" (PB 29). Gemeint ist damit seine äußere Verwahr- 
losung. 

Die rechte Mitte und das rechte Verhalten entsprechen dem richtigen Got- 
tesbild. Die Erste Exerzitienwoche trägt dem veränderten Gottesbild des 
Ignatius Rechnung. Ignatius unterschlägt nicht einfach die Seite der gött- 
lichen Gerechtigkeit. Er läßt den Exerzitanten ausmalen, wie er vor Gott, 
•dem höchsten, ewigen Richter" zu erscheinen hat, und läßt ans •Gericht 
und die •Gerechtigkeit" denken; als ersten Zweck für die äußere Buße gibt er 
sogar nach wie vor die •Genugtuung für die vergangenen Sünden" an.21 

Aber es überwiegt insgesamt eindeutig das Bild vom barmherzigen Gott. 
Das ist von Anbeginn an klar (EB 45-54). Bei der ersten Übung werden drei 
Sünden betrachtet: die Sünde der Engel, die Sünde von Adam und Eva und 
die Todsünde(n) der Menschen. Die Betrachtung klingt in einem Gespräch 
mit Christus am Kreuz aus. Hinter diesem Aufbau der Übung steckt eine 
durchdachte theologische Konzeption von Ignatius.22 Das Gespräch mit 
Christus bildet das genaue Gegenstück zum ersten und zweiten Punkt der 
Übung. Die Engel bzw. Adam und Eva haben ihre persönliche Beziehung zu 
Gott verletzt. In ihrem Hochmut wollten sie sein wie Gott. Durch ihre Sünde 
haben sie Verderben über die ganze Welt und das Menschengeschlecht ge- 
bracht. Christus, die zweite göttliche Person, ist hingegen in seiner Demut 
Mensch geworden und hat die gestörte oder zerstörte Beziehung der Schöp- 
fung zum Schöpfer wieder gut gemacht. Als neuer Adam stellt er die alte Be- 
ziehung wieder her. Seine Erlösungstat erscheint als die genaue Gegenbewe- 
gung zur Engelsünde und zum Engelsturz bzw. zum Sündenfall im Paradies. 
Das Gespräch mit Christus am Ende der ersten Übung macht somit deutlich, 
daß diese Übung und die gesamte Erste Woche im Blick auf die Erlösung 
durch Jesus Christus zu halten ist. Das geht nicht nur aus dem Aufbau der 
Übung, sondern auch direkt aus Ignatius' Anleitung zum Gespräch mit Chri- 
stus hervor. Der Exerzitant soll sich beim Gespräch vorstellen, wie Christus 

EB 74; 78; 59; 87. 
Offenkundig hat sich Ignatius dabei von Paulus inspirieren lassen: Rom 5, 12ff. 



Johannes Herzgsell 290 

vor ihm am Kreuz hängt und wie er gekommen ist, für seine •Sünden zu ster- 
ben" (EB 53). Angesichts seines Erlösers und Heilands frage er sich: Was ha- 
be ich für Christus getan? Was tue ich für Christus? Was soll ich für Christus 
tun? Dabei spreche er mit Christus so, •wie ein Freund zu einem anderen 
spricht..." (EB 54). 

Die Betrachtung der eigenen Sünden steht bei Ignatius von vornherein 
unter dem Vorzeichen der Vergebung, die seitens Gottes schon geschehen ist. 
Von daher taucht Ignatius sie in eine freundschaftlich-dialogische Atmo- 
sphäre. Immer wieder ermutigt er zum freundschaftlichen Gespräch mit 
Gott, mit Christus und auch mit Maria. An zwei Stellen charakterisiert er die- 
ses Gespräch ausdrücklich als Dank für und an die Barmherzigkeit Gottes. 
Bei der zweiten Übung heißt es: •Enden mit einem Gespräch der Barmher- 
zigkeit, indem ich mich ausspreche und Gott, unserem Herrn, danke, weil er 
mir bis jetzt das Leben geschenkt hat." (EB 61) Und in der fünften Übung be- 
züglich des Gespräches mit Christus: •Und hierauf ihm danken ... wie er bis 
jetzt immer soviel Freundlichkeit und Barmherzigkeit mit mir gehabt hat." 
(EB71) 

Der Gott, dem der Exerzitant in der Ersten Woche bewußt als Sünder be- 
gegnet, ist bei Ignatius der Gott der •Barmherzigkeit", der •Güte", der 
•Freundlichkeit" und der •Freundschaft".23 Der Exerzitant darf auf seine 
Sünden letztlich im dankbaren Bewußtsein blicken, in Christus erlöst und 
vom barmherzigen Gott angenommen und geliebt zu sein. 

Der barmherzige Gott 

Die Gerechtigkeit Gottes hat mit Wahrheit zu tun. Vor Gott - und nach dem 
Tod ganz unmittelbar im Angesicht Gottes - erkennen wir unausweichlich, 
wer wir selber in Wahrheit sind und waren. Diese Einsicht kann für uns 
schmerzlich sein, wenn wir angesichts der Liebe Gottes feststellen, wie ego- 
istisch und lieblos wir tatsächlich sind und waren. Diese Einsicht und Begeg- 
nung bestätigt aber auch endgültig und wunderbar alles, was wir in unserem 
Leben wirklich aus Liebe getan haben. Allein die Liebe zählt und bleibt. Die- 
se Wahrheit will uns frei machen. 

In jedem Fall verhält sich Gott bei diesem •Gericht", das immer schon 
stattfindet, nach unserem menschlichen Ermessen •ungerecht". Denn er wägt 
unsere Lieblosigkeit nicht, nicht, daß wir seine Liebe immer wieder zurück- 
weisen, sondern vergibt uns voll Erbarmen, entzieht uns seine Liebe nicht 
und bietet uns von seiner Seite aus unverbrüchlich die Fülle seines göttlichen 

EB 61, 71; 59; 71; 54. 



Ignatius und der barmherzige Gott 291 

Lebens an. An eine zusätzliche Strafe und in diesem Sinn an einen strafenden 
Richter zu denken, ist überflüssig. Im Eingangskapitel über die Sünde zitiert 
Anthony de Mello in seinem Buch •Die Fesseln lösen" aus dem ersten Korin- 
therbrief: •Die Liebe trägt das Böse nicht nach" (1 Kor 13,5).24 Und er fährt 
fort: •Manchmal sage ich den Leuten: ,Sie werden sicherlich sehr enttäuscht 
sein, wenn Sie einmal dort oben ankommen und feststellen werden, daß es 
keine Sünde gibt, die Gott nicht vergeben könnte.'" Und weiter unten: •Wie 
finden Sie das? Es gibt kein Buch, in dem die Sünden vermerkt werden. Und 
wissen Sie was? Gott führt kein Sündenregister, keine Listen. Er sieht uns in 
diesem Augenblick und umfängt uns mit einer bedingungslosen Liebe." 

Die Barmherzigkeit Gottes ist in der christlichen Botschaft absolut zentral, 
das Zeugnis für sie im Neuen Testament überwältigend. Von ihr her beziehen 
Menschwerdung, Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu Christi ihren Sinn. 
Jesus Christus ist die Barmherzigkeit und Liebe Gottes in Menschengestalt. 

In seinem Leben hat Jesus die Nähe zu den Sündern gesucht und zugelas- 
sen.25 Er ißt mit ihnen und rechtfertigt das gegenüber den Pharisäern: •Nicht 
die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken... Denn ich bin ge- 
kommen, um die Sünder zu rufen, nicht die Gerechten" (Mt 9,12f). Er ruft 
den Zöllner Matthäus, lädt sich beim Zöllner Zachäus ein und beruft Petrus 
in dem Augenblick, als dieser sich als Sünder bekennt. 
Nach Johannes hat Gott seinen Sohn nicht in die Welt gesandt, um sie zu rich- 
ten, sondern um sie zu retten.26 Jesus sagt von sich selbst, er richte nicht. Und 
zur Frau, die ihm nach ihrem Ehebruch vorgeführt wird, spricht er: •Auch 
ich verurteile dich nicht. Geh und sündige von jetzt an nicht mehr." (Joh 8,11) 
Bekannt ist aus der Bergpredigt das Wort Jesu, das die Barmherzigkeit des 
Vaters zum Ausdruck bringt: •denn er [Gott] läßt seine Sonne aufgehen über 
Bösen und Guten, und er läßt regnen über Gerechte und Ungerechte" (Mt 
5,45). Weniger geläufig ist der Satz aus dem Jakobusbrief: •denn er [Gott] 
gibt allen gern und macht niemand einen Vorwurf (Jak 1,5). Alle dürfen aus 
Gottes Erbarmen leben und aus der Fülle seines göttlichen Lebens schöpfen. 
Anklage und Vorwurf sind Sache des Widersachers, der die Schwestern und 
Brüder bei Tag und bei Nacht vor unserem Gott verklagt, nicht Sache Gottes. 
Ganz im Gegenteil: im Paraklet, im hl. Geist, haben wir den mächtigsten 
(Rechts-) Beistand und Fürsprecher. Christus selbst tritt beim Vater unent- 

24 A. de Mello, Die Fesseln lösen. Einübung in erfülltes Leben. Freiburg 1994, 1 lf. 
25 Sofern nicht eigens angegeben, wird in diesem Abschnitt auf folgende Schriftstellen Bezug 
genommen: z.B. Lk 7,36-50 (»stadtbekannte" Sünderin); Mt 9,9 (Berufung des Matthäus); Lk 
19,1-10 (Zachäus), Lk 5,8ff (Berufung des Petrus). 
26 Schriftstellen in diesem Abschnitt: Joh 3,17; 12,47 (»Richten"); Offb 12,10 (Widersacher); 
Joh 14-16 (Paraklet); 1 Joh 2,1 (Christus als Fürsprecher); Lk 15,20 (Gleichnis vom verlore- 
nen '    Rom 5,5 



Johannes Herzgsell 292 

wegt für uns Menschen ein. Im •Gleichnis vom verlorenen Sohn" macht der 
Vater dem Heimkehrenden keinen Vorwurf, er klagt ihn in keiner Weise an. 
Er läuft ihm entgegen, fällt ihm um den Hals und küßt ihn. So wie deshalb das 
Gleichnis treffend •Gleichnis vom barmherzigen Vater" überschrieben wird, 
stünde der Ersten Woche der ignatianischen Exerzitien auch gut das Motto 
an: •Betrachtung der Barmherzigkeit Gottes". Betrachtungsstoff sind nicht 
einfach die Sünden als solche, sondern die Sünden im Licht der barmherzi- 
gen Liebe Gottes und damit immer schon die Barmherzigkeit Gottes selbst. 
Von Exerzitien-Beginn an sind wir eingeladen, uns - um eine Wendung von 
K. Rahner zu gebrauchen - in das •bleibende Wunder der vergebenden Liebe 
Gottes" zu versenken. Mit Ignatius dürfen wir uns als Sünder auf den ein- 
lassen, den er selber erst mühsam kennengelernt hatte: den barmherzigen 
Gott. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Schuld, Tod und neues Leben 
Bildmeditation (III. Teil) zu Glasfenstern von Sieger Köder 
in der Kapelle des Jesuitenfriedhofes in Pullach 

Wie endet die christliche Berufung, von der im zweiten Teil dieser Bildmeditationen 
die Rede war? Wird ihre Hoffnung ausgelöscht, bleibt sie vergeblich oder läßt diese 
Hoffnung letztlich nicht zugrunde gehen, wie es Paulus verspricht1 ? 

Ein drittes Glasfenster von Sieger Köder in der Friedhofskapelle der Jesuiten 
greift diese Frage auf. Jeder sieht sofort, daß hier die Geschichte erzählt wird, wie Je- 
sus durch Leid und Not seinem Kreuz und seinem Tod entgegengeht und wie Freun- 
den, die sich ihm anschließen wollen, die gleiche Geschichte zustoßen kann. 

Offensichtlich erinnert dieses Glasfenster an jene unheilvolle Geschichte 
Deutschlands, die man den Holocaust nennt: der Rahmen schlingt Stacheldraht und 
Todesschlingen wie den Elektrozaun der KZs oder die Mauer Berlins um die Mitte 

1   Rom 5,5 




