Ignatius und der barmherzige Gott

Johannes Herzgsell, Miinchen

Gott ist barmherzig. — Kaum eine Wahrheit klingt fiir uns Christen selbstver-
stindlicher. Aber kaum eine Wahrheit 148t sich schwerer im Leben ganz ein-
holen. Auch der hl. Ignatius von Loyola hat erst nach seiner Bekehrung in ei-
nem schwierigen, miihseligen ProzeB den barmherzigen Gott entdeckt. Die-
ser ProzeB soll hier anhand des ,,Pilgerberichts“!, seiner geistlichen Autobio-
graphie, nachgezeichnet werden. Die personliche Erfahrung des barmherzi-
gen Gottes findet beim Heiligen ihren literarischen Niederschlag unter ande-
rem in der ,,Ersten Woche* seines ,,Exerzitienbuches“.? In dieser Zeit ist der
Exerzitant aufgefordert, sich seiner eigenen Siinden und seiner Siindhaftig-
keit bewullt zu werden — aber eben im Licht der barmherzigen Liebe Gottes:
,In der Ersten Woche der Exerzitien stellt sich der Exerzitant der dunklen
Seite seines Lebens: der Schuldverfallenheit und Gottesferne. Von sich aus
ist er im Unheil und verloren. Im Blick auf Christus, den Gekreuzigten, aber
erkennt er, dal von Gott her alle Schuld vergeben ist und daB er aus Gottes
Erbarmen leben darf. Vertrauend verlédBt er sich auf Gottes Liebe und fragt
sich, wie er ihr in seinem Handeln entsprechen kann.*

Die personlichen Erfahrungen des hl. Ignatius nach dem Pilgerbericht*

Wenn von der Bekehrung des hl. Ignatius die Rede ist, denken wir unwillkiir-
lich an seine Zeit in Loyola: Wie er nach seiner Verwundung bei Pamplona in
sein heimatliches Schlof§ gebracht wird, wie er, dem Tod knapp entronnen, in
den langen Monaten auf dem Krankenlager seinen Lebensentwurf radikal
andert und ganz auf Gott ausrichtet. Wie er sich vornimmt, die Heiligen nach-
zuahmen und nach Jerusalem zu pilgern ... In der Tat wird in diesem Lebens-
abschnitt aus dem religios gleichgiiltigen und oberfldchlichen Menschen ein

' Ignatius von Loyola, Bericht des Pilgers. Ubersetzt und kommentiert von Peter Knauer.
Leipzig 1990. — Die Zahl hinter ,,PB* (Pilgerbericht) bezieht sich auf die jeweilige Randnum-
mer, nicht die Seite.

2 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erlduternde Texte. Ubersetzt und erklirt von
Peter Knauer. Graz u. a. 1983 (2. Auflage). — Die Zahl hinter ,,EB“ (Exerzitienbuch) steht wie-
der fiir die Randnummer.

} E. Kunz, ,,.Bewegt von Gottes Liebe“, in: Ignatianisch. Eigenart und Methode der Gesell-
schaft Jesu. Hrsg. M. Sievernich/G. Switek. Freiburg u.a. 1990, 83.

4 Referenz sind die Nummern 1-31 des Pilgerberichts. Nur nach direkten Zitaten wird die ge-
naue Randnummer angemerkt.



Johannes Herzgsell 280

Eiferer fiir Gott, in dem das ,,groBe Verlangen* entflammt ist, Gott ,,in allem
... zu dienen* (PB 14). ,,Siinde, Streben nach Reichtum, Ehre und Macht ver-
wandelten sich in Bule, Armut, Demut und Dienst — mit einem Wort: in die
Nachfolge Jesu“.’

Dennoch diirfen wir iiber dem ersten gewaltigen AnstoB den zweiten Teil
seiner Bekehrung — anschlieBend in Manresa — nicht {ibersehen. Vor Ignatius
liegt ein kurzer duflerer Weg von Loyola nach Manresa, aber ein weiter inne-
rer Weg, bis er sich vom religiésen Eiferer zum verstindnisvoll Liebenden
wandelt, bis er sein Bild von einem Richtergott, den es durch harte BuBe zu-
friedenzustellen gilt, mit dem Bild von einem Gott der Barmherzigkeit und
der Liebe vertauscht hat. Er selbst spricht sich im Riickblick auf Loyola jedes
innere Verstdndnis in geistlichen Dingen ab. Sein Eifer war noch vollig
,»blind“ (PB 14). ]hm schwebte noch eine rein #uBerliche Imitation der Heili-
gen vor. Die wahren geistlichen Tugenden kannte er noch nicht: die Demut
und die Liebe, die Geduld und die Klugheit. Wie sonst hitte er sich unter-
wegs ernsthaft tiberlegen kdnnen, ob er den Mauren, der seiner Meinung
nach die Jungfrau Maria beleidigt hatte, erdolchen sollte? Die wesentliche
religidse Reifung stand Ignatius also nach Loyola erst noch bevor. Erst ,,die
Zeit der BuBe (etwa elf Monate) und die Erleuchtung in Manresa® prigten
»die religidse Reifung Inigos entscheidend und legten den Grundstock fiir
seine in den Exerzitien meditationspadagogisch gestaltete Spiritualitit.*¢

In Manresa nimmt Ignatius, seiner Absicht getreu, das aszetische Leben
eines heroischen Biilers und Beters auf. Er fastet — auBer sonntags. Tiglich
betet er sieben Stunden auf den Knien und nimmt an den Gottesdiensten teil —
Hochamt, Vesper und Komplet. Wihrend der Messe liest er gewohnlich die
Leidensgeschichte Christi. Dazu geiBelt er sich jeden Tag mehrmals und
steht regelméBig um Mitternacht auf. Haare und Nigel 148t er einfach wach-
sen; bekleidet ist er mit einem groben einfachen BuBgewand. ,,Was sich Igna-
tius nach seiner Genesung an BuBe vorgenommen hatte, hilt er in Manresa,
unweit vom Montserrat, nicht nur ein, sondern iiberbietet es in unglaublicher
Weise. Hier zeigt sich etwas von der Konsequenz und der Unbedingtheit, die
sein Leben schon immer aufwiesen.*’

Seine personlichen Erfahrungen, die ihm schlieBlich die Augen fiir die
Barmherzigkeit Gottes 6ffnen, lassen sich in diesen elf Monaten in drei Peri-
oden gliedern. In der ersten Periode fiihlt sich Ignatius innerlich noch ausge-
glichen; sie hilt die ersten vier Monate an. In der zweiten Periode erlebt er

° R. Garcia-Mateo, Ignatius von Loyola in seiner sozio-kulturellen Umwelt: Spanien 1491-

1527, in: Ignatianisch, 36.
¢ R. Garcia-Mateo, a. a. O., 35.
7 F. Wulf, Dialektik von Mystik und Dienst bei Ignatius von Loyola, in: Ignatianisch, 62.



Ignatius und der barmherzige Gott 281

starke innere Bewegungen und wird von Anfechtungen und schrecklichen
Skrupeln heimgesucht. Die dritte Periode ist eine Zeit grofen Trostes und tie-
fer Glaubenserfahrung.

Die erste Periode faBit Ignatius selbst biindig zusammen: ,,Bis zu dieser
Zeit hatte er immer in ungefahr demselben inneren Zustand mit einer groen
Ausgeglichenheit von Frohlichkeit verharrt, ohne irgendeine Erkenntnis von
inneren geistlichen Dingen zu haben. (PB 20). Ausgeglichenheit und unge-
triibte Freude verlassen ihn in der zweiten Periode, als er in die tieferen,
dunklen Schichten seiner Existenz vordringt. Drei Erfahrungen prigen diese
Periode: die Erfahrung sehr verschiedener psychischer Stimmungen und Zu-
stinde; die Erfahrung von Versuchungen; und die Erfahrung von Skrupeln.

Ignatins sieht sich starken innerseelischen Bewegungen und Schwankun-
gen ausgesetzt: ,,.Doch begann er bald ... groBe Verschiedenheiten in seiner
Seele zu haben. Er fand sich die einen Male so miirrisch, dal er weder Ge-
schmack am Beten noch am Messehoren noch an irgendeinem anderen Gebet
fand, das er hielt. Und andere Male kam es ihm so sehr im Gegensatz dazu
und so plotzlich, daB es schien, die Traurigkeit und Trostlosigkeit sei von ihm
genommen, wie wenn einem jemand einen Mantel von den Schultern
nimmt.” (PB 21) Er erlebt in dieser Zeit sehr intensiv den Unterschied zwi-
schen geistlicher Trostlosigkeit und geistlicher Trostung. Diese Erfahrung
findet sich in seinem Exerzitienbuch wieder. Dort schreibt er iiber die geistli-
che Trostung u.a.: ,,... Uberhaupt nenne ich , Trostung* alle Zunahme an Hoff-
nung, Glaube und Liebe und alle innere Freudigkeit, die zo den himmlischen
Dingen ruft und hinzieht und zum eigenen Heil seiner Seele, indem sie ihr
Ruhe und Frieden in ihrem Schoépfer und Herrn gibt.“ (EB 316) Und die
geistliche ,, Trostlosigkeit* definiert er als ,,das ganze Gegenteil der dritten
Regel, wie Dunkelheit der Seele, Verwirrung in ihr, Regung zu den niederen
und irdischen Dingen, Unruhe von verschiedenen Bewegungen und Versu-
chungen, die zu Unglanben bewegen, ohne Hoffnung, ohne Liebe, wobei sich
die Seele ganz trige, lan, traurig und wie von ihrem Schopfer und Herrn ge-
trennt findet.“ (EB 317) Ignatins muf bereits durch diese erste Erfahrung
(der innerpsychischen Schwankungen) ,,.begreifen, daB er nicht einfach Herr
seines ,Inneren‘ ist, daB er nicht brutal mit irgendwelchen Vorsitzen und
Ahnlichem seine Seele manipulieren kann. Sie ist ein zarter Stoff, mit dem
man behutsam umgehen muB.*®

Die erste Versuchung plagt Ignatius in Gestalt der Frage und des Zweifels:
,Und wie wirst du dieses Leben [der Askese und im Dienst Gottes] siebzig

® H. Jirgens, ,Schwerter zu Pflugscharen*. Die Wandlung des Ignatius von Loyola, in: Igna-
tius von Loyola und die Gesellschaft Jesu 1491-1556. Hrsg. A Falkner/P. Imhof. Wiirzburg
1990, 51.



Johannes Herzgsell 282

Jahre aushalten, die da zu leben hast?‘ (PB 20) ,,Man kénnte meinen, daB
diese Frage, die da in ihm aufstieg, durchaus verniinftig, ja geradezu notwen-
dig war. Aber Ignatius merkte, daf es keine bloBe Frage war, sondern eigent-
lich ein StoB gegen seine Ausrichtung mit der klaren Tendenz, ihn von ihr ab-
zubringen.* Er durchschaut den Zweifel als Versuchung ,,vom Feind* und
iberwindet ihn.

Auch spiter wird der Heilige Luzifer kurz den ,,Feind“, und niherhin den
,Feind der menschlichen Natur* nennen (EB z.B. 334; 136). In diesem Aus-
druck erscheint der oder das Bose als Widersacher des Menschen und nicht
als Widersacher Gottes. Das schlieBt einen religésen Dualismus von vorn-
herein aus. Dieser Ausdruck verrit auch die tatsichliche Wirkung des Bésen,
namlich dem Menschen und seiner ,,Natur* zu schaden. In aristotelisch- tho-
manischer Tradition versteht Ignatius unter ,,Natur* das Wesen des Men-
schen, das er sein soll und sein kann. Der ,,Feind“ hat die Tendenz, den Men-
schen an der Entwicklung und Entfaltung seines Wesens zu hindern und sein
Wesen zu destruieren. Mit dem ,Feind der menschlichen Natur®, dem
»Feind“ oder den ,Feinden* mag Ignatius all jene negativen ,,EinfluBmich-
te* im Blick haben, durch die einzelne Menschen wie auch Gruppen, Ge-
meinschaften und Gesellschaften dazu versucht und gedringt werden, ,,sich
aus der Hinordnung auf Gott und dem Vertrauen auf Gott zu 16sen und sich
statt dessen so an weltliche Gegebenheiten (Reichtum, Erfolg, Ansehen
usw.) fesseln zu lassen, daB sie kein befreites, wahrhaft menschliches Leben
mehr fithren kdnnen und in der Folge auch das Leben anderer zerstdren. Sol-
che Einfluméchte sind im Menschen selbst, aber auch im sozialen Bereich
wirksam. Sie konnen von Menschen und ihren negativen Handlungen oder
auch von Institutionen ausgehen. Oft ist die negative EinfluBmacht aber gar
nicht konkret festzumachen, sondern sie ist als eine geistige Atmosphire an-
wesend, die alles durchdringt.*!°

Die Erfahrung der Versuchung selbst schligt sich in der zweiten Regel zur
Unterscheidung der Geister fiir die Erste Exerzitienwoche nieder: ,,Bei den-
jenigen, die intensiv dabei sind, sich von ihren Siinden zu reinigen und im
Dienst Gottes, unseres Herrn, vom Guten zum Besseren aufzusteigen, ist es
die umgekehrte Weise wie in der ersten Regel. Denn dann ist es dem bdsen
Geist eigen, zu beiflen, traurig zu machen und Hindernisse aufzustellen, in-
dem er mit falschen Griinden beunruhigt, damit man nicht weitergehe.“ (EB
315)" Das gibt genau die personliche Erfahrung des hl. Ignatius von Manre-
sa wieder. Er befand sich auf dem Weg vom Guten zum Besseren und muf3te

® H. Jiirgens, a. a. O., 50.

19 E. Kunz, a. a. O., 90.

""" Die Hervorhebung durch Kursivschrift in diesem Zitat wie auch alle weiteren in Zitaten:
J.H.



Ignatius und der barmherzige Gott 283

sich bei seiner ersten Versuchung mit ,,Hindernissen®, ,,falschen Griinden*
und Zweifeln auseinandersetzen.

Eine spitere Versuchung vom Bosen ist ganz anderer Art. Oft wenn Igna-
tius sich schlafen legt, kommen ihm bedeutende Einsichten und fiihlt er sich
geistlich getrostet. Doch diese Trosterfahrungen gehen von der eh knapp be-
messenen Zeit ab, die er zum Schlafen festgesetzt hat und braucht. Von daher
beginnt er zu zweifeln, ob die Erkenntnisse und Trdstungen vom ,guten
Geist* stammen.

Wihrend Ignatius in Loyola noch grob versucht worden ist — z. B. zu welt-
licher Ehre und weltlichem Ruhm — , werden seine Versuchungen in Manre-
sa, zumindest in der spiteren Phase, sublimer. Die Dynamik der Versuchun-
gen vom Groben zum Sublimen spiegelt sich im Exerzitienbuch wider. Den
Regeln zur Unterscheidung der Geister fiir die Erste Woche schlieen sich
differenziertere und feinere Regeln zur Unterscheidung der Geister fiir die
Zweite Woche an. So lautet beispielsweise die vierte Regel fiir die Zweite
Woche: ,Es ist dem bosen Engel eigen, der Gestalt unter einem Lichtengel
annimmt, bei der frommen Seele einzutreten und bei sich selbst hinauszuge-
hen; nimlich gute und heilige Gedanken zu bringen, wie es dieser gerechten
Seele entspricht; und danach bemiiht er sich allmihlich, bei sich hinauszuge-
hen, indem er die Seele zu seinen verborgenen Tduschungen und verkomme-
nen Absichten zieht.“ (EB 332; vgl.334). Auch bei der Versuchung in Man-
resa schleicht sich der ,,bose Geist“ in Gestalt eines ,,Lichtengels* ein, indem
er Ignatius geistliche Erkenntnisse und Trostungen eingibt, um ihm den noti-
gen Schlaf zu rauben.

FEin weiteres Erlebnis des hl. Ignatius sei im Zusammenhang mit Versu-
chungen erwihnt. Gleich zu Beginn in Manresa erscheint ihm hdufig ,ein
Ding in der Luft“ (PB 19). Es ist sehr schon anzusehen und hat die Gestalt ei-
ner Schlange mit einer Art Augen. Solange ihm diese Gestalt erscheint, emp-
findet er Trost, sobald sie aber verschwindet, Trostlosigkeit. Spéter, unmit-
telbar nach seiner groRartigen Erleuchtung am Cardoner, wird er diese Visi-
on ganz deutlich als Erscheinung des Teufels entlarven.

Diese Versuchung bzw. Tduschung durch den ,,Feind“ bestitigt die Erfah-
rung, die Ignatius schon in Loyola gemacht hatte: Solange die Eingebung des
bosen Geistes andauert, ist er verniigt; sobald sie jedoch aufhort, stellen sich
Trostlosigkeit und Traurigkeit ein. Die Wirkung des bosen Geistes hélt Igna-
tius im Exerzitienbuch allgemein so fest: Es ist ,dem bosen Geist eigen®, die-
jenigen Menschen, die im Dienst Gottes voranschreiten, ,,traurig zu machen*
(EB 315). Von der Erscheinung des Teufels in schoner Schlangengestalt her
wird auch leicht verstindlich, weshalb Ignatius bei den Exerzitien den Aus-
druck ,,Lichtengel* verwendet (EB 332) und die sechste Regel zur Unter-
scheidung der Geister fiir die Zweite Woche mit den Worten einleitet: ,,Wenn



Johannes Herzgsell 284

man den Feind der menschlichen Natur an seinem Schlangenschwanz und
dem bdsen Ziel verspiirt und erkannt hat ...“ (EB 334)"2 Durch die Tuschung
in Schlangengestalt vertieft sich die Erkenntnis des Ignatius ,,ans den Wo-
chen seines Krankenlagers, daB sich aus dem ,Schwanz der Schlange®, d.h.
ans der Tendenz und logischen Konsequenz von Gedanken nnd Phantasien,
die in einem aufsteigen, erschlieBen 148t, woher sie kommen.“!?

Ganz auf der Linie der Versuchungen liegt Ignatius’ dritte Erfahrung in
dieser Zeit — seine Befallenheit von Skrupeln. Bereits am Montserrat hatte er
eine dreitdgige schriftliche Generalbeichte iiber sein gesamtes friiheres Le-
ben abgelegt. Doch kommen ihm nun Zweifel, ob er anch wirklich alles ge-
beichtet habe. Thm scheint zoweilen, er habe einige Dinge vergessen. So
beichtet er sie. Aber seine Skrupel bleiben. Und nun versucht er mit ver-
schiedensten Mitteln, seine Skrupel losznwerden. Auf den Rat eines guten
Geistlichen hin schreibt er alles anf, woran er sich erinnern kann, und be-
kennt es noch einmal. Aber das schafft ihm keine Erleichternng. Sein Beicht-
vater gebietet ihm schlieBlich, nur noch die dentlichen Sachen anzusprechen.
Aber auch das niitzt Ignatius nichts, da er alles fiir sehr deutlich hilt. In sei-
ner Not betet er zu Gott und klagt ihm, bei keinem Menschen und keinem Ge-
schopf Abhilfe zu finden. Oft ist er sogar versucht, sich durch ein groBeres
Loch in seiner Zelle zu stiirzen. Nur der Gedanke, es sei Siinde, hilt ihn vom
Selbstmord zuriick. SchlieBlich probiert er es mit einem strengen Fasten. Ei-
ne ganze Woche lang nimmt er iiberhaupt nichts zu sich. Doch auch das hilft
nur voriibergehend. Nach einigen Tagen stellen sich die Skrupel wieder ein;
er erinnert sich erneut an all seine Siinden und fiihlt sich verpflichtet, sie noch
einmal zu beichten. In diesem Augenblick erfaBt ihn ein ,,Widerwille* gegen
das Leben, das er fiihrt, — mit all den Skrupeln — und ein ,,Ansturm*, es zu las-
sen (PB 25). Und es ist ihm, als wiirde ihn Gott wie aus einem Traum, besser
einem Alptraum, anfwachen lassen. Mit groBer Klarheit erkennt er, daB seine
Skrupel vom ,,bosen Geist herriihren, und er beschlieBt, keine friiheren
Siinden mehr zu beichten. Von diesem Augenblick an ist er frei von den Skru-
peln.

Hinter den Skrupeln steckt bei Ignatius immer noch ein Sicherheitsden-
ken. Um einem richtenden und strafenden Gott keine ,,Angriffsfliche” zu
bieten, muB jede Siinde, auch die geringste, gebeichtet sein. Das Leid der
Skrupel bereitet Ignatins aber anf die entscheidende Erfahrung vor. In den
Skrupeln erlebt er seine ganze Ohnmacht. Er kann sich bei aller Anstrengung
nicht auvs eigener Kraft davon befreien und erldsen. In seinen Worten: ,,Und
obwohl er fast erkannte, daf} jene Skrupel ihm viel Schaden bewirkten, so daB

"> Das Bild von der Schlange geht natiirlich auf Gen 3 zuriick.
3 H. Jiirgens, a. a. 0., 51.



Ignatius und der barmherzige Gott 285

es gut wire, sich von ihnen zu 16sen, konnte er es doch nicht bei sich fertig-
bringen.* (PB 22) Das ermdglicht ihm die Einsicht, vollstindig auf die
Barmherzigkeit Gottes angewiesen zu sein. Und diese Barmherzigkeit darf er
nun erfahren. Er beendet den betreffenden Abschnitt seines Berichtes mit
dem ausdriicklichen Vermerk: ,,Er hielt es fiir gewifl, daB Gott unser Herr ihn
um seiner Barmherzigkeit willen hatte befreien wollen.” (PB 25)

Seine Ohnmacht den eigenen Skrupeln gegeniiber lehrt Ignatius, sich von
Gott beschenken zu lassen. ,,Auch hier wieder das Erleben der eigenen Ohn-
macht gegeniiber Vorgiingen in seiner Seele und schliefilich wie ein Ge-
schenk die klare BewuBtwerdung, was da eigentlich geschieht. ... Die Frei-
heit, diese Skrupel abzulegen, kommt wie ein Geschenk; sie ist nicht die
Frucht verkrampfter Vorsitze mit dem Anspruch, die Verwirklichung selber
zu leisten. Die Selbst-Herr-lichkeit des Ignatins, die wohl von friihester
Kindheit an als Anspruch an sich selbst fest eingekerbt war und ihn auf
selbsterworbenen Ruhm festnagelte, wich einem aus Erfahrung gewonnen
Wissen um die eigenen Grenzen, ohne daB die urspriinglich angelegte
GroBherzigkeit Schaden gelitten hitte.“!

Noch etwas anderes ist Ignatius schon vorher bei seinen Skrupeln aufge-
gangen. Sie werden immer feiner und daher immer noch bedringender:
,Und nachdem er gebeichtet hatte, kehrten ihm doch die Skrupel wieder, wo-
bei sich die Dinge jedesmal verfeinerten, so daB er sich sehr bedringt fand*
(PB 22). Diese Erfahrung taucht im Exerzitienbuch in der vierten Regel zu
den Skrupeln auf: ,,Der Feind schaut sehr darauf, ob eine Seele grob oder fein
ist. Und wenn sie fein ist, bemiiht er sich, sie noch mehr zum Extrem zu ver-
feinern, um sie mehr zu verwirren und durcheinander zu bringen.“ (EB 349)
Uberhaupt steht die eigene Erfahrung des Ignatius in Manresa Pate fiir sdmt-
liche sechs Regeln zu den Skrupeln und Uberredungskiinsten des Feindes im
Exerzitienbuch. (EB 346-351)

Auf die inneren Bewegungen, Versuchungen und Skrupel folgt als dritte
und letzte Periode in Manresa eine Zeit anhaltenden Trostes und tiefer geist-
licher Erfahrungen.

Zunichst lockert Ignatius die libertriebene Aszese; er gibt den ,,gegen sich
selbst gekehrten Rigorismus“" auf. Infolge einer klaren Vision beginnt er
wieder Fleisch zu essen. Zudem pflegt er auch wieder das AuBere; er schnei-
det sich die Haare und die Nigel.

Beziiglich seiner spirituellen Erfahrungen merkt er an: ,,In dieser Zeit be-
handelte Gott ihn auf die gleiche Weise, wie ein Schullehrer ein Kind behan-

% H. Jiirgens, a. a. O., 54.
'* E. Frick, Die mystische Urkirche. Das Erleuchtungserlebnis in Manresa (1522), in: Igna-
tius und die Gesellschaft Jesu, 61.



Johannes Herzgsell 286

delt, wenn er es unterweist.” (PB 27) Sein Streben nach Sicherheit, das sich
noch hinter den Skrupeln geiuBert hat, weicht einem kindlichen Vertrauen zu
Gott. Dieser vertranenswiirdige Gott 148t ihn nun die christlichen Glaubens-
geheimnisse schauen und von innen verstehen. Im einzelnen zdhlt Ignatius
vier Geheimnisse auf, die er in Visionen wahrnimmt: die heiligste Dreifaltig-
keit, die Erschaffung der Welt, die Realprisenz Christi im Sakrament der Eu-
charistie und die Menschheit Christi und Marias. Insbesondere die Schau der
heiligsten Dreifaltigkeit ist von viel Freude und Trostung, und auch von vie-
len Trinen begleitet. Letzteres ist eine Gabe, die ihm auch spiter in iiberrei-
chem MaB zuteil wird.

Eine weitere geistliche Erfahrung aus dieser Zeit schildert Ignatius. Sie ist
seine grofite Erleuchtung — am FluB Cardoner — und stellt eine Art Gesamt-
schau der Geheimnisse dar: ,,Und als er so dasal, begannen sich ihm die Au-
gen des Verstandes zu 6ffnen. Und nicht, daf} er irgendeine Vision gesehen
hitte, sondern er verstand und erkannte viele Dinge, ebensosehr von geistli-
chen Dingen wie von Dingen des Glaubens und der Wissenschaft. Und dies
mit einer so groBen Erleuchtung, dafl ihm alle Dinge neu erschienen... Und
dies bedeutete, in so groBem Mal mit erleuchtetem Verstand zirbleiben, dafl
ihm schien, als sei er ein anderer Mensch und habe eine andere Erkenntnis-
fahigkeit, als er zuvor hatte.* (PB 30)

Die rein geistige Erleachtung seines Verstandes 148t ihn alle Dinge, die
weltlichen wie die geistlichen, in neuem Licht sehen. Sie macht aus ihm ei-
nen bleibend anderen Menschen mit einem bleibend anderen BewuBtsein.

Die Bekehrung des hl. Ignatius erfolgte in zwei Phasen. Auf Loyola er-
gliihte in ihm der Eifer, sich und sein ganzes Leben fiir Gott einzusetzen.
Diesen Eifer glaubte er vor allem in BuBe und Aszese umsetzen zu miissen.
Sein Gott trug noch Ziige eines Richters, der Genugtuung und BuBe ver-
langt. Durch die Erfahrungen in Manresa wird Ignatius zu einem Liebenden
und Sehenden geliutert. ,,.Selbstzerstorerische Formen der Askese treten nun
mehr und mehr zuriick. Welch ein Unterschied zu dem blinden Haudegen
Christi auf dem Krankenlager!““!® Statt mit ,,Blindheit* geschlagen zu sein,
besitzt Ignatius von nun ein klares, angemessenes, inneres Verstindnis von
Gott. ,,War sein Gottesbild bisher eher von sadistischen Ziigen geprigt, nur
ein Spiegel seines unbarmherzigen Umganges mit sich selbst, so 6ffnet sich
der Pilger jetzt der Barmherzigkeit Gottes gerade dort, wo er sich seiner
Siindigkeit, d. h. Erlgsungsbediirftigkeit bewuBt wird.“!” Vom barmherzigen
Gott lernt Ignatius, mit sich selbst und anderen barmherzig umzugehen —
dem Wort der HI. Schrift gemiB: ,,Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer* (Mt

6 H. Jiirgens, a. a. O., 56.
7 E. Frick, a. a. O., 63.



Ignatius und der barmherzige Gott 287

9,13). Und so wird aus dem Mann ,,mit dem eisernen Willen und dem locker
sitzenden Schwert ... ein feinfiithliger Mensch, der mit seinen Geistlichen
Ubungen das Erdreich der Seelen wie mit einer Pflugschar lockert, um sie
aufnahmebereit zu machen fiir den Samen des rufenden Wortes Gottes, wie
es ihm selber geschehen ist.*!®

Die Erste Exerzitienwoche auf dem Hintergrund des Pilgerberichts

Schon bei einer ersten Lektiire des Pilgerberichtes und des Exerzitienbuches
von Ignatius fallen etliche Parallelen und Beriihrungspunkte zwischen sei-
nem Bericht und der Ersten Exerzitienwoche auf, fillt auf, wie sehr seine per-
sonliche Erfahrung in die Exerzitien eingeflossen ist. Einige dieser offen-
kundigen Beriihrungspunkte seien erwihnt.

— Dreierlei Gedanken unterscheidet Ignatius: ,,ndmlich einmal mein eigener,
der aus meiner bloen Freiheit und meinem Wollen hervorgeht; und zwei
andere, die von auflen kommen: der eine, der vom guten Geist kommt, und
der andere vom bdsen.” (EB 32). Unter den ,,von auBen* kommenden
Gedanken (Phantasien usw.) versteht er das, ,,was wir heute mit den aus
dem UnbewuBten ins BewuBtsein dringenden Gedanken, Phantasien und
Gefiihlen meinen*." Gegen Ende des Exerzitienbuches stehen die Regeln
zur Unterscheidung der Geister fiir die Erste und fiir die Zweite Woche
(EB 313-336). Die Verschiedenheit der Geister hatte Ignatius selber zum
ersten Mal in Loyola bewuB8t wahrgenommen (PB 8), und diese Erfahrung
hatte sich in Manresa vertieft.

— Ignatius empfiehlt eine Generalbeichte und nennt einige Vorteile dieser
Art von Beichte im Rahmen von Exerzitien (EB 44). Er selbst hatte am
Montserrat eine schriftliche Generalbeichte abgelegt (PB 17).

— Bereits bei der ersten Ubung 14dt Ignatius zu einem Gesprich mit Christus
am Kreuz ein (EB 53). Spiter wird die gesamte dritte Woche der Passion
Christi gewidmet sein (EB 190-209). In Manresa pflegte Ignatius selbst
bei der Messe die Passion Christi zu lesen (PB 20).

Neben solchen augenscheinlichen Ubereinstimmungen gibt es noch
andere, grundlegendere.

Ignatius behilt fiir die Erste Woche wie fiir die ganzen Exerzitien ein
gewisses Maf} an Aszese und BuBle bei. Gleich die ,,Besondere und tigliche
Erforschung® (EB 24-26) mit ihren ,,Vier Zusitzen* (EB 27-31) soll dem
Exerzitanten helfen, bestimmte Fehler und Siinden zu iiberwinden. In seiner

'* H. Jiirgens, a. a. O., 39.
19 H. Jiirgens, a. a. O., 43.



Johannes Herzgsell 288

Anleitung legt Ignatius vier Mittel dazu nahe: der immer wieder erneuerte
Vorsatz, sich zu bessern; die stindig neue Erinnerung, wie oft man der be-
stimmten Siinde erlegen ist; die jeweilige sofortige Reue; und der kontinuier-
liche Vergleich, um die Besserung zu priifen. Das alles mutet immer noch
sehr aszetisch und voluntaristisch an. So manche Fehler und Unzulénglich-
keiten mogen sich auf diese Weise beheben lassen; aber sicherlich nicht alle,
vor allem nicht die tiefer sitzenden.

Spitestens bei der ,,allgemeinen Erforschung®, im Gegensatz zur ,,beson-
deren®, durchbricht Ignatius jedoch jeden Aszetismus und jeden reinen Vo-
luntarismus. Dort heifit sein erster Punkt lapidar: ,,Gott, unserem Herrn, fiir
die empfangenen Wohltaten danken.” (EB 43) An erster Stelle steht der Dank
fiir das viele, das Gott einem jeden geschenkt hat und schenkt, erst an zwei-
ter Stelle die Beschiftigung mit den eigenen Siinden und Fehlern und die Bit-
te um Verzeihung. Auf die Dankbarkeit hebt Ignatius ebenso an anderen Stel-
len der Ersten Woche ab.

Auch die BuB3e versucht Ignatius von einem iibertriebenen, auf ein gesun-
des MaB} zu beschrinken. Die duflere BuBe soll zwar Schmerz verursachen,
nicht aber Krankheit. Jeder muB das fiir ihn rechte MaR an BuBe finden.
,»Denn fiir einige ist es angebracht, mehr BuBe zu tun, und fiir andere, weni-
ger.” (EB 89) Ignatius fiihrt das unter anderem am Schlaf aus. Man sollte
nicht zu viel, aber auch bei aller Bufle nicht zu wenig schlafen, ,,um zur Mit-
te zu kommen* (EB 84). Damit ist ein ignatianisches Schliisselwort fiir die
Erste Woche gefallen: die Mitte.*® An die Stelle iibertriebener Hirte und
iiberzogener Askese tritt bei Ignatius die rechte Mitte in allen Dingen. Dies
sei an einigen Beispielen illustriert.

— In bezug auf miifliges Reden warnt Ignatius mehr oder weniger direkt vor
zwet Extremen (EB 40). Vor dem Extrem, einfach daherzureden —z. B. aus
Eitelkeit —, ohne anderen damit zu nutzen oder einen solchen Nutzen zu
beabsichtigen. Und vor dem Extrem, sich nur noch iiber erbauliche, reli-
giose, geistliche Themen zu unterhalten.

— Was das Sprechen iiber die Siinden und Fehler anderer anbelangt, gilt es
ebenfalls zwei Extreme zu meiden (EB 41). Wer unbekannte Siinden und
Fehler anderer verbreitet, macht sich selbst schuldig. Aber das bedeutet
nach Ignatius nicht, iiber die Schattenseiten anderer iiberhaupt nicht zu re-
den. Uber das, was eh schon 6ffentlich bekannt ist, kann — wenn es in der
Situation angebracht ist — ohne weiteres gesprochen werden.

— Im Zusammenhang mit den Skrupeln mahnt Ignatius ausdriicklich zur

2 Mit dem Gedanken, die rechte Mitte in allem zu finden, steht Ignatius wieder in der aristo-
telischen Tradition und diirfte direkt von der Tugendlehre des Aristoteles beeinfluBit sein, die
er in Paris studiert hatte.



Ignatius und der barmherzige Gott 289

rechten Mitte. In der fiinften Bemerkung rit er: ,,Wenn namlich der Feind

die Seele grober machen will, bemiihe sie sich, sich zu verfeinern. Und

ebenso, wenn der Feind sie zarter machen will, um sie zum Extrem zu brin-
gen, so bemiihe sich die Seele, sich in der Mitte zu festigen, um in allem ru-

hig zu werden.“ (EB 350)

Auch in Manresa hatte Ignatius nach seiner iibertriebenen Aszese selbst
erst ein verniinftiges, ausgewogenes Maf, die rechte Mitte in allem finden
miissen. So gab er auf eine Vision hin das strenge Fasten auf und aB wieder
Fleisch (PB 27). Auch , lieB er*, wie er selbst sagt, ,,von jenen Extremen ab,
die er zuvor einhielt (PB 29). Gemeint ist damit seine #duflere Verwahr-
losung.

Die rechte Mitte und das rechte Verhalten entsprechen dem richtigen Got-
tesbild. Die Erste Exerzitienwoche trigt dem veridnderten Gottesbild des
Ignatius Rechnung. Ignatius unterschlédgt nicht einfach die Seite der gott-
lichen Gerechtigkeit. Er 148t den Exerzitanten ausmalen, wie er vor Gott,
»~dem hochsten, ewigen Richter zu erscheinen hat, und 148t ans ,,Gericht
und die ,,Gerechtigkeit* denken; als ersten Zweck fiir die duere Bufe gibt er
sogar nach wie vor die ,,Genugtuung fiir die vergangenen Siinden* an.?'

Aber es tiberwiegt insgesamt eindeutig das Bild vom barmherzigen Gott.
Das ist von Anbeginn an klar (EB 45-54). Bei der ersten Ubung werden drei
Siinden betrachtet: die Siinde der Engel, die Siinde von Adam und Eva und
die Todsiinde(n) der Menschen. Die Betrachtung klingt in einem Gesprdch
mit Christus am Kreuz aus. Hinter diesem Aufbau der Ubung steckt eine
durchdachte theologische Konzeption von Ignatius.? Das Gesprich mit
Christus bildet das genaue Gegenstiick zum ersten und zweiten Punkt der
Ubung. Die Engel bzw. Adam und Eva haben ihre personliche Beziehung zu
Gott verletzt. In ihrem Hochmut wollten sie sein wie Gott. Durch ihre Siinde
haben sie Verderben iiber die ganze Welt und das Menschengeschlecht ge-
bracht. Christus, die zweite géttliche Person, ist hingegen in seiner Demut
Mensch geworden und hat die gestorte oder zerstorte Beziehung der Schop-
fung zum Schopfer wieder gut gemacht. Als neuer Adam stellt er die alte Be-
ziehung wieder her. Seine Erlosungstat erscheint als die genaue Gegenbewe-
gung zur Engelsiinde und zum Engelsturz bzw. zum Siindenfall im Paradies.
Das Gesprich mit Christus am Ende der ersten Ubung macht somit deutlich,
daB diese Ubung und die gesamte Erste Woche im Blick auf die Erldsung
durch Jesus Christus zu halten ist. Das geht nicht nur aus dem Aufbau der
Ubung, sondern auch direkt aus Ignatius’ Anleitung zum Gespriich mit Chri-
stus hervor. Der Exerzitant soll sich beim Gesprich vorstellen, wie Christus

2 EB 74;78;59; 87.
2 Offenkundig hat sich Ignatius dabei von Paulus inspirieren lassen: Rom 5, 12ff.



Johannes Herzgsell 290

vor ihm am Kreuz hingt und wie er gekommen ist, fiir seine ,,Siinden zu ster-
ben* (EB 53). Angesichts seines Erlosers und Heilands frage er sich: Was ha-
be ich fiir Christus getan? Was tue ich fiir Christus? Was soll ich fiir Christus
tan? Dabei spreche er mit Christus so, ,,wie ein Freund zu einem anderen
spricht ...“ (EB 54).

Die Betrachtung der eigenen Siinden steht bei Ignatius von vornherein
unter dem Vorzeichen der Vergebung, die seitens Gottes schon geschehen ist.
Von daher taucht Ignatius sie in eine freundschaftlich-dialogische Atmo-
sphire. Immer wieder ermutigt er zum freundschaftlichen Gesprich mit
Gott, mit Christus und auch mit Maria. An zwei Stellen charakterisiert er die-
ses Gesprich ausdriicklich als Dank fiir und an die Barmherzigkeit Gottes.
Bei der zweiten Ubung heiBt es: ,,Enden mit einem Gesprich der Barmher-
zigkeit, indem ich mich ausspreche und Gott, unserem Herrn, danke, weil er
mir bis jetzt das Leben geschenkt hat.* (EB 61) Und in der fiinften Ubung be-
ziiglich des Gespriches mit Christus: ,,Und hierauf ihm danken ... wie er bis
jetzt immer soviel Freundlichkeit und Barmherzigkeit mit mir gehabt hat.*
(EB71)

Der Gott, dem der Exerzitant in der Ersten Woche bewufit als Siinder be-
gegnet, ist bei Ignatins der Gott der ,Barmherzigkeit®, der ,,Giite*, der
,Freundlichkeit und der ,,Freundschaft.?® Der Exerzitant darf auf seine
Siinden letztlich im dankbaren BewuBtsein blicken, in Christus erlést und
vom barmherzigen Gott angenommen und geliebt zu sein.

Der barmherzige Gott

Die Gerechtigkeit Gottes hat mit Wahrheit zu tun. Vor Gott — und nach dem
Tod ganz unmittelbar im Angesicht Gottes — erkennen wir unansweichlich,
wer wir selber in Wahrheit sind und waren. Diese Einsicht kann fiir uns
schmerzlich sein, wenn wir angesichts der Liebe Gottes feststellen, wie ego-
istisch und lieblos wir tatséchlich sind und waren. Diese Einsicht und Begeg-
nung bestitigt aber auch endgiiltig und wunderbar alles, was wir in unserem
Leben wirklich aus Liebe getan haben. Allein die Liebe ziihlt und bleibt. Die-
se Wahrheit will uns frei machen.

In jedem Fall verhilt sich Gott bei diesem ,,Gericht”, das immer schon
stattfindet, nach unserem menschlichen Ermessen ,,ungerecht“. Denn er wiigt
unsere Lieblosigkeit nicht, nicht, dafl wir seine Liebe immer wieder zuriick-
weisen, sondern vergibt uns voll Erbarmen, entzieht uns seine Liebe nicht
und bietet uns von seiner Seite aus unverbriichlich die Fiille seines gottlichen

2 EB61,71;59;71; 54.



Ignatius und der barmherzige Gott 291

Lebens an. An eine zusitzliche Strafe und in diesem Sinn an einen strafenden
Richter zu denken, ist iiberfliissig. Im Eingangskapitel iiber die Siinde zitiert
Anthony de Mello in seinem Buch ,,Die Fesseln 16sen aus dem ersten Korin-
therbrief: ,,Die Liebe trigt das Bose nicht nach (1 Kor 13,5).%* Und er féhrt
fort: ,Manchmal sage ich den Leuten: ,Sie werden sicherlich sehr enttiduscht
sein, wenn Sie einmal dort oben ankommen und feststellen werden, dal3 es
keine Siinde gibt, die Gott nicht vergeben konnte. *** Und weiter unten: ,,Wie
finden Sie das? Es gibt kein Buch, in dem die Siinden vermerkt werden. Und
wissen Sie was? Gott fiihrt kein Siindenregister, keine Listen. Er sieht uns in
diesem Augenblick und umfingt uns mit einer bedingungslosen Liebe.*

Die Barmherzigkeit Gottes ist in der christlichen Botschaft absolut zentral,
das Zeugnis fiir sie im Neuen Testament {iberwéltigend. Von ihr her beziehen
Menschwerdung, Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu Christi ihren Sinn.
Jesus Christus ist die Barmherzigkeit und Liebe Gottes in Menschengestalt.

In seinem Leben hat Jesus die Néhe zu den Stindern gesucht und zugelas-
sen.? Er iBt mit ihnen und rechtfertigt das gegeniiber den Pharisdern: ,,Nicht
die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken... Denn ich bin ge-
kommen, um die Siinder zu rufen, nicht die Gerechten* (Mt 9,12f). Er ruft
den Zollner Matthdus, 14dt sich beim Zollner Zachéus ein und beruft Petrus
in dem Augenblick, als dieser sich als Siinder bekennt.

Nach Johannes hat Gott seinen Sohn nicht in die Welt gesandt, um sie zu rich-
ten, sondern um sie zu retten.?® Jesus sagt von sich selbst, er richte nicht. Und
zur Frau, die ihm nach ihrem Ehebruch vorgefiihrt wird, spricht er: ,,Auch
ich verurteile dich nicht. Geh und siindige von jetzt an nicht mehr.” (Joh 8,11)
Bekannt ist aus der Bergpredigt das Wort Jesu, das die Barmherzigkeit des
Vaters zum Ausdruck bringt: ,,denn er [Gott] 148t seine Sonne aufgehen iiber
Bosen und Guten, und er 148t regnen liber Gerechte und Ungerechte®™ (Mt
5,45). Weniger geldufig ist der Satz aus dem Jakobusbrief: ,.denn er [Gott]
gibt allen gern und macht niemand einen Vorwurf* (Jak 1,5). Alle diirfen aus
Gottes Erbarmen leben und aus der Fiille seines gottlichen Lebens schopfen.
Anklage und Vorwurf sind Sache des Widersachers, der die Schwestern und
Briider bei Tag und bei Nacht vor unserem Gott verklagt, nicht Sache Gottes.
Ganz im Gegenteil: im Paraklet, im hl. Geist, haben wir den méchtigsten
(Rechts-) Beistand und Fiirsprecher. Christus selbst tritt beim Vater unent-

% A. de Mello, Die Fesseln lisen. Einiibung in erfiilltes Leben. Freiburg 1994, 11f.

% Sofern nicht eigens angegeben, wird in diesem Abschnitt auf folgende Schriftstetlen Bezug
genommen: z.B. Lk 7,36-50 (»stadtbekannte* Siinderin); Mt 9,9 (Berufung des Matthéns); Lk
19,1-10 (Zachins), Lk 5,8ff (Berufung des Petrus).

% Schriftstellen in diesem Abschnitt: Joh 3,17; 12,47 (»Richten*); Offb 12,10 (Widersacher);
Joh 14-16 (Paraklet); 1 Joh 2,1 (Christus als Fiirsprecher); Lk 15,20 (Gleichnis vom verlore-
nen' RoOm 35,5



Johannes Herzgsell 292

wegt fiir uns Menschen ein. Im ,,Gleichnis vom verlorenen Sohn“ macht der
Vater dem Heimkehrenden keinen Vorwurf, er klagt ihn in keiner Weise an.
Er lduft ihm entgegen, fillt ihm um den Hals und kiiBt ihn. So wie deshalb das
Gleichnis treffend ,,Gleichnis vom barmherzigen Vater* iiberschrieben wird,
stiinde der Ersten Woche der ignatianischen Exerzitien auch gut das Motto
an: ,,Betrachtung der Barmherzigkeit Gottes*. Betrachtungsstoff sind nicht
einfach die Siinden als solche, sondern die Siinden im Licht der barmherzi-
gen Liebe Gottes und damit immer schon die Barmherzigkeit Gottes selbst.
Von Exerzitien-Beginn an sind wir eingeladen, uns — um eine Wendung von
K. Rahner zu gebrauchen — in das ,,bleibende Wunder der vergebenden Liebe
Gottes* zu versenken. Mit Ignatius diirfen wir uns als Siinder auf den ein-
lassen, den er selber erst miihsam kennengelernt hatte: den barmherzigen
Gott.

EINUBUNG UND WEISUNG

Schuld, Tod und neues Leben

Bildmeditation (III. Teil) zu Glasfenstern von Sieger Kéder
in der Kapelle des Jesuitenfriedhofes in Pullach

Wie endet die christliche Berufung, von der im zweiten Teil dieser Bildmeditationen
die Rede war? Wird ihre Hoffnung ausgeloscht, bleibt sie vergeblich oder 1Bt diese
Hoffnung letztlich nicht zugrunde gehen, wie es Paulus verspricht' ?

Ein drittes Glasfenster von Sieger Koder in der Friedhofskapelle der Jesuiten
greift diese Frage auf. Jeder sieht sofort, daB hier die Geschichte erziihlt wird, wie Je-
sus durch Leid und Not seinem Kreuz und seinem Tod entgegengeht und wie Freun-
den, die sich ihm anschlieBen wollen, die gleiche Geschichte zustoBen kann.

Offensichtlich erinnert dieses Glasfenster an jene unheilvolle Geschichte
Deutschlands, die man den Holocaust nennt: der Rahmen schlingt Stacheldraht und
Todesschlingen wie den Elektrozaun der KZs oder die Mauer Berlins um die Mitte

' Rdm 5,5





