
LITERATURBERICHT 

Gedichte als bessere Platanenrinde 

Paul Celan mit Nelly Sachs im dialogischen Ringen um die Gottesfrage* 

Am 28. Juli 1960 schreibt der vierzigjährige Lyriker Paul Celan an seine 25 Jahre äl- 
tere Dichterschwester Nelly Sachs: •Ich schicke Dir hier noch etwas, das gegen die 
kleinen Zweifel hilft, die einem manchmal kommen; es ist ein Stück Platanenrinde. 
Man nimmt's zwischen Daumen und Zeigefinger, hält's recht fest und denkt sich et- 
was Gutes dazu. Aber - ich kann's Dir nicht verschweigen - Gedichte, zumal die Dei- 
nen, sind noch bessere Platanenrinden. Bitte, schreib also wieder. Und laß es zu unse- 
ren Fingern wandern. Du weißt, wie sehr wir - und nicht nur wir - das brauchen".1 

Gedichte als die besseren Platanenrinden2, Celan weist Nelly Sachs, die seit 1960 
ebenso wie er selbst unter starken Verfolgungsängsten litt, auf die Heilungskraft hin, 
die Gedichte enthalten, gerade weil sie die vielen kleinen und großen Ängste und 
Schmerzen, aber auch die Hoffnungen, ins Wort zu bringen und so vielleicht zu ver- 
wandeln versuchen. Celan schreibt: Wir sind •wirklichkeitswund und Wirklichkeit 
suchend"3. 

Im folgenden sollen einige Gedichte der beiden betrachtet werden, vorsichtig ta- 
stend und die Worte nicht vereinnahmend, vielmehr im Dialog mit ihnen. Dabei he- 
ge ich die Hoffnung, daß vielleicht auch hier ein Stückchen Platanenrinde spürbar 
wird, d.h. die Worte in ihrer Kraft erfahren werden können, was wahrscheinlich nur 
manchmal, in geglückten Momenten gelingt. Aber diese zarte Hoffnung wird von 
Celan selbst unterstützt, der am 20. Juli 1960 in einem anderen Brief an Nelly Sachs 
geschrieben hatte: •Manchmal, sagst Du? Aber doch wohl nur ausnahmsweise - in 
Schaltjahren zum Beispiel... Wie? Wir haben gerade ein solches? Nun ja, dann laß es 

* Nelly Sachs (1891-1970) und Paul Celan (1920-1970) sind Lyriker jüdischer Herkunft, die 
beide biographisch erheblich vom Holocaust betroffen waren, sich in ihren Gedichten immer 
wieder damit auseinandergesetzt haben und die doch niemals zeitlebens mit der Last dieses 
Schicksals schreibend zu Rande gekommen sind. Der folgende Beitrag geht aus von der letz- 
ten Begegnung der beiden im Frühjahr 1960 und fragt nach den Spuren, die dieses Treffen im 
Schreiben der beiden hinterlassen hat. Der Aufsatz ist die bearbeitete Fassung eines Vortrags, 
der zuerst 1992 im Berliner Bildungszentrum und zuletzt im November 1996 während der Stu- 
dienwoche des Theologischen Fernkurses gehalten wurde. 
1 P. Celan/N. Sachs, Briefwechsel. Hrsg. von B. Wiedemann. Frankfurt/M. 1993, 53. 
1 Herrn Hans-Albrecht Breuning, Wilhelmsdorf, verdanke ich den durchaus bedenkenswerten 
Vorschlag, das von Celan gewählte Bild doch inhaltlich genauer zu gewichten: Dann zeige sich 
nämlich, daß die Platane vor allem dadurch gekennzeichnet sei, daß sich bis auf den nackten 
Kern großflächig die Rinde ablöse. Im Bild gesprochen heißt das: In dem Maß, in dem bis auf 
das Letzte das Eigene eingesetzt und dem anderen gegeben wird, ist Heilungskraft möglich. 
3   P. Celan, Gesammelte Werke Bd. 3. Frankfurt/M. 1983, 186. 



Literaturbericht 299 

eben dauern, schalte da nicht um! Wir tun dann dasselbe bzw. wir verlassen uns auf 
Dich!"4 Und in der Tat versuchte Nelly Sachs mit allen Mitteln Paul Celan, den sie 
vertrauensvoll •lieber Bruder, lieber Paul Celan" anschreibt, zu unterstützen. So 
schreibt sie in einem Brief vom 3.11.1959: •Ich selbst kämpfe verzweifelt gegen die 
Mutlosigkeit, die einen überfallen kann nach bitteren Erfahrungen, aber Sie lieber 
Freund (...) Sie möchte ich schützen vor ihrer eigenen Mutlosigkeit."5 Einige Tage 
zuvor hatte sie einen Brief eröffnet: •Paul Celan, lieber Paul Celan, gesegnet von 
Bach und Hölderlin, gesegnet von den Chassiden ..."6. Mit der Wahl dieser Beschüt- 
zer lobt sie die Klarheit und Reinheit seiner Dichtung, zugleich macht sie die dop- 
pelte Zugehörigkeit zum Deutschen und Jüdischen sichtbar, der beide Dichter ver- 
pflichtet waren.7 Die Freundschaft zwischen Paul Celan und Nelly Sachs beruhte 
•auf gegenseitiger künstlerischer Anregung, und die Frage nach jüdischer Religio- 
sität und Identität spielte ... die zentrale Rolle."8 

Das Aufbewahren der Schmerzen, Verfolgungen und Ängste als Schrift der Erin- 
nerung, dieses Grunddatum ist der Dichtung von Nelly Sachs und Paul Celan einge- 
schrieben, nicht nur, weil Verdrängen und Vergessen das Exil der Fremde und Ent- 
fremdung verlängert, sondern mehr noch, weil sich beide, der Shoah zufällig entron- 
nen, als Stimme derjenigen begreifen, die gewaltsam zum Verstummen gebracht 
wurden. •Für Nelly Sachs wie für Paul Celan waren die Konzentrationslager Aus- 
gang und ständiger Bezugspunkt ihrer Dichtung. Ihr gemeinsamer Hintergrund be- 
stand im persönlichen Verlust, aber auch im Gedächtnis und in der Teilhabe am jü- 
dischen Schicksal."9 Dies scheint mir zu jedem weiteren Verständnis so grundle- 
gend, daß wir wenigstens, wenn auch kurz, dafür aber gleich zu Beginn, auf zwei 
Gedichte blicken, die dieses Schreiben für die Opfer thematisieren. 

1. Stimme für die Opfer 

MIT DEN VERFOLGTEN in spätem, un- 
verschwiegenem, 
strahlendem 
Bund. 

Das Morgen-Lot, übergoldet, 
heftet sich dir an die mit- 
schwörende, mit- 
schürfende, mit- 
schreibende 
Ferse. (aus: Atemwende, 1967)10 

4 P. Celan/N. Sachs, Briefwechsel, 52. 
5 Ebd. 27. 6 Ebd. 25. 
7 R.Dinesen, Nelly Sachs. Eine Biographie. Frankfurt/M. 1992, 294. 
8 Ebd. 284. 9 Ebd. 287. 
10  Sämtliche Gedichte von Paul Celan sind entnommen: P. Celan, Gesammelte Werke in fünf 
Bänden, Bd.lf. Frankfurt/M. 1983. 



Literaturbericht 300 

Celan sieht sich schreibend auf Seiten der Opfer, verbündet den Verfolgten und 
Ermordeten. Getragen sind beide Strophen von Partizipien, die Aufschluß über Ce- 
lans Konzeption dichterischer (Überlebens-)Arbeit geben. Die Trennung ,un-ver- 
schwiegenem' signalisiert die Schwierigkeit und Spannung dieses Bundes an der 
Grenze zum Schweigenmüssen weil Nicht-mehr-sagen-können. Offenes Bekennen 
zu den Opfern, aber gleichzeitiges Wissen um die Grenze, vielleicht um eine letzte 
Unmöglichkeit adäquater Sprache. 

Dichten und Denken nach Auschwitz, das ist keine morgenrotbeschienene Begeg- 
nung mit dem Genius, sondern eine im besten Sinn des Wortes mit-leidende Wortar- 
beit, oder, wie Celan es in einem anderen Gedicht nennt, •Wahrschinderei". Dich- 
tung erscheint als Sprache, der das durch Geschehenes schwere Lot am Morgen, d.h. 
gleich zu Beginn des Tages aufgegeben ist, um Richtung und Tiefe ermessen zu kön- 
nen und müssen. Denn im Gegensatz zur geflügelten Ferse des Hermes hindert dies 
Senkblei, die Vergangenheit leichtfüßig abzuschütteln. •Denn das Gedicht ist nicht 
zeitlos. Gewiß es erhebt einen Unendlichkeitsanspruch, es sucht, durch die Zeit hin- 
durchzugreifen - durch sie hindurch, nicht über sie hinweg."11 

Die Verhältnisse sind verkehrt: Nicht der Dichter ist der Zeit auf den Fersen, son- 
dern diese hat ihr Gewicht ihm angeheftet. Wie sehr sich Celan einge-bunden fühlt, 
zeigen die alliterarisch aufeinanderfolgenden, dadurch die Sprache verlangsamen- 
den Partizipien der zweiten Strophe und vor allem das dreimal abgesetzte Adverb 
,mit'. Er beschwört diesen Bund mit den Opfern und greift hier wohl nicht zufällig 
nach einem Hauptwort jüdischer Geschichte, ruft damit die Hoffnungen und den 
Glauben der Ermordeten auf, Spurensuche, Schürfarbeit... wonach? Jedenfalls sorg- 
fältig nach Tiefe, vielleicht bis auf Grund. 

Das Gedicht ist zugleich zarte Hoffnung und Versprechen: Wenn sich die Dich- 
tung der Verbindung mit der Geschichte der Opfer bewußt bleibt, mag sie in einem 
geglückten Moment aufstrahlen wie der Bogen jenes anderen Bundes zwischen Gott 
und Mensch, der nach der Sintflut Noah gegeben wurde und im Zeichen des Regen- 
bogens stand. Erinnerung und Gedächtnis als Bund mit den Opfern leisten wider- 
ständige Verweigerung gegen eine zynisch-schnellebige Gegenwart und bergen so 
erst die Möglichkeit, der Zeit eine inständige Sehnsucht einzuprägen. 

Eben diese Sehnsucht versucht auch Nelly Sachs in Worte zu fassen, eine Sehn- 
sucht, die auch dem äußersten Schmerz nicht ausweicht, ihn vielmehr bewußt auf- 
nimmt und mitleidet. 

P. Celan, Gesammelte Werke Bd. 3. Frankfurt/M. 1983, 186. 



Literaturbericht 301 

Grade hinein in das Äußerste 
nicht Versteckspielen vor dem Schmerz 
ich kann euch nur suchen 
wenn ich den Sand in den Mund nehme 
um dann die Auferstehung zu schmecken 
denn meine Trauer habt ihr verlassen 
abgeschieden seid ihr von meiner Liebe 
ihr meine Geliebten12 

In diesem Weg, der •sich der wortlosen Klagen der Verstummten annimmt und ... 
(der) für sie Gehör sucht und Bleibe in der Sprache"13, sieht sie die einzige Möglich- 
keit, gerade durch den Sand im Mund Auferstehung schmecken zu können. Trotz ei- 
ner so tiefen Wunde, die •genügt, die Schöpfung als Ganzes in Frage zu stellen", ent- 
halten die Gedichte der Nelly Sachs •eine Hoffnung trotz alledem"14. 

Und anders als Celan kann sich Nelly Sachs in Begriffen jüdisch-christlicher 
Glaubenssprache ausdrücken, eine Differenz, die während des Gesprächs der beiden 
in ,Zürich, Zum Storchen' deutlich werden wird. 

2. Zürich, Zum Storchen: Eine Begegnung und ihre Spur 

1960 bekommt die fast 70-jährige Nelly Sachs den Droste-Preis auf der Meersburg 
am Bodensee verliehen.15 Das bedeutet für sie Rückkehr nach Deutschland, das 
Land, in dem die Schrecken der Shoah gerade 15 Jahre zurückliegen, für sie eine 
schier unzumutbare Vorstellung. Den Preis abzulehnen wäre aber ein Schlag für die- 
jenigen, die sich bemühen zu zeigen, daß es ein anderes Deutschland gibt. Nelly 
Sachs schließt einen Kompromiß: Sie fliegt von Stockholm nach Zürich, um dann am 
Tag der Preisverleihung über den Bodensee anzureisen. In Zürich wird sie liebevoll 
empfangen, durch die Preisverleihung wird sie tief gerührt, vor allem aber kommt es 
in Zürich zu einer Begegnung mit Paul Celan, ihrem Brüderchen, wie sie ihn im 
Blick auf ihre Dichtungs- und Schicksalsgemeinschaft liebevoll genannt hatte. Die 
Begegnung hinterläßt bei beiden Dichtern Spuren: Celan ist wie von einer Last be- 
freit und schreibt ihr in der Folgezeit heiter-ironische Briefe, in denen er von seinem 
Alltag, seiner Familie und besonders seinem Sohn Eric erzählt, etwa am 20. Juli 1960 
aus der Bretagne: •... unter heiteren Himmeln, in einem kleinen Häuschen am Rande 
eines riesigen und auf das menschen- und hasenfreundlichste verwilderten Parks.... 
Und Du? Du kannst sicherlich nicht so gut radfahren wie Eric - das können nur we 

12 N. Sachs, Späte Gedichte. Frankfurt/M. 1965, 189. 
13 G. Fuchs, Mutlos geschrien, daß es anders sein soll' - Theologische Anmerkungen zur 
Dichtung Paul Celans, in: Unter dem Bogen des Bundes. Hrsg. von H.H. Hendrix. Aachen 
1981, 108-132, hier 118. 
14 R. Dinesen, a.a.O., 286ff. 
15 Eine knappe Einführung in die Situation sowie eine einfühlsame Interpretation des Gedich- 
tes bietet die soeben erschienene, hervorragende Biographie von J. Felstiner, Paul Celan. Eine 
Biographie. München 1997, 206-213. 



Literaturbericht 302 

nige! - also mußt Du wohl Gedichte schreiben. Was, wie ich Dir nicht verschweigen 
kann, bei weitem nicht so schwer ist."16 

Nelly Sachs dagegen bricht nach ihrer Rückkehr nach Stockholm völlig zusam- 
men, fast scheint es, als habe sie ihm seine Last abgenommen, ohne sie selbst tragen 
zu können. So wie er zuvor von seiner Angst über aufkommenden Antisemitismus 
gesprochen hatte, sieht sie sich jetzt zunehmend verfolgt, anonymen Telefonanrufen, 
Radio- und Tonbandsignalen ausgesetzt und lebt längere Zeit in einer geschlossenen 
Anstalt. Celan seinerseits schreibt nun besorgte Briefe an seine .Dichterschwester', 
in der er ihr in fast beschwörender Art Gesundheit zuzusprechen versucht. Er fährt 
schließlich nach Stockholm, um nach ihr zu sehen, sie aber läßt ihn nicht vor, um ihn 
nicht in die Gefahr zu bringen, in der sie sich sieht. Die beiden haben sich nie wie- 
dergesehen, und erst im Tod sollte sich das Band zwischen ihnen, jener ,Meridian des 
Schmerzes und des Trostes zwischen Paris und Stockholm', wie Nelly Sachs es ein- 
mal nannte17, noch einmal auf rätselhafte Weise bestätigen: Nelly Sachs starb genau 
an dem Tag in einem Stockholmer Krankenhaus, an dem Celan in Paris begraben 
wurde, nachdem er zuvor tagelang vermißt und seine Leiche schließlich aus der Sei- 
ne geborgen worden war. Der im Sterben Liegenden hatten die Freunde das freiwil- 
lige Gehen des jüngeren Vertrauten verschwiegen, um sie nicht unnötig zu schmer- 
zen. 

Die Begegnung der beiden hatte aber neben diesen biographischen literarische 
Spuren in ihren Gedichten hinterlassen, am deutlichsten in jenem Gedicht, das Celan 
nur wenige Tage nach dem Treffen in Zürich geschrieben hatte: 

3. Ein Gespräch im Gedicht 

•Das Gedicht ist einsam. Es ist einsam und unterwegs. Wer es schreibt, bleibt ihm 
mitgegeben. Aber steht das Gedicht nicht gerade dadurch, also schon hier, in der Be- 
gegnung - im Geheimnis der Begegnung!"1" Wohl nirgendwo sonst verwirklichen 
sich diese programmatischen Sätze aus Celans Büchnerpreisrede von 1960 deutli- 
cher als in seiner Beziehung zu Nelly Sachs. Der Charakter der Freundschaft besteht 
dabei nicht nur in Briefen, der Dialog wird in Gedichten hinein fortgesetzt. •Paul Ce- 
lan nimmt einen Ausdruck aus einem Nelly-Sachs-Gedicht, er wiederholt ihre Aus- 
sage nicht, sondern führt den Dialog in seiner eigenen Deutung weiter."19 Für ihn, der 
doch anscheinend unzugänglich-hermetische Lyrik schreibt, hat jedes Gedicht dialo- 
gische Struktur, zielt auf die Begegnung, fragt nach einem Gegenüber, nach einem 
•Woher und Wohin: bei einer .offenbleibenden', ,zu keinem Ende kommenden', ins 
Offene und Leere und Freie weisenden Frage - wir sind weit draußen"20. Woran sonst 

P. Celan/N. Sachs, Briefwechsel, 51. 
Vgl. ebd. 25. 
P. Celan, Gesammelte Werke Bd. 3. Frankfurt/M. 1983, 198. 
R. Dinesen, a.a.O., 288. 
P. Celan, Gesammelte Werke Bd. 3. Frankfurt/M. 1983, 199. 



Literaturbericht 303 

sollte man dieses dialogische Verständnis von Dichtung besser nachprüfen können 
als bei diesem Gedicht, das eben die literarische Spur eines Gesprächs sein will.21 

ZÜRICH, ZUM STORCHEN Für Nelly Sachs 

Vom Zuviel war die Rede, vom 
Zuwenig. Von Du 
und Aber-Du, von 
der Trübung durch Helles, von 
Jüdischem, von 
deinem Gott. 

Da- 
von. 
Am Tag einer Himmelfahrt, das 
Münster stand drüben, es kam 
mit einigem Gold übers Wasser. 

Von deinem Gott war die Rede, ich sprach 
gegen ihn, ich 
ließ das Herz, das ich hatte, 
hoffen: 
auf 
sein höchstes, umröcheltes, sein 
haderndes Wort - 

Dein Aug sah mir zu, sah hinweg, 
dein Mund 
sprach sich dem Aug zu, ich hörte: 

Wir 
wissen ja nicht, weißt du, 
wir 
wissen ja nicht, 
was 
gilt. 

(aus: Die Niemandsrose, 1963) 

21 Die folgenden Überlegungen schließen an den anregenden Aufsatz von K.-J. Kuschel, Paul 
Celan, Nelly Sachs und ein Zwiegespräch über Gott, in: ders., Vielleicht hält Gott sich einige 
Dichter...' Literarisch-theologische Porträts. Mainz 1991, 285-306 an und bauen auf ihn auf. 



Literaturbericht 304 

Jedes Gespräch, jede Begegnung braucht nicht nur Partner, sondern auch glückliches 
Zusammentreffen von Zeit, Raum und Umständen, und Celan schreibt diese nur 
scheinbaren Äußerlichkeiten ins Gedicht hinein. Der Titel und die zweite Strophe ge- 
ben Ort und Zeit an: •Es ist Christi Himmelfahrt, von der Glasveranda des Hotels aus 
sehen die beiden während des Gesprächs auf den See hinaus, vom Münster auf der 
anderen Seite fällt ein goldener Schimmer auf das Wasser."22 Angaben, die Celan je- 
doch ins •Offene und Freie" hinein öffnet. Ist die Ortsangabe noch lakonisch, so 
zeigt schon die qualifizierend-symbolische Zeitangabe •am Tag einer Himmelfahrt" 
das Besondere des Augenblicks. Mit welch konzentrierter Aufmerksamkeit Celan 
das glückende Zusammentreffen in sich aufnahm, zeigt nicht nur die Beschreibung 
des Glanzes auf dem Wasser, sondern vor allem die Tatsache, daß sich für ihn in eben 
diesem Glanz die Erfahrung so verdichtet, daß er in Briefen der folgenden Jahre, in 
denen er sie auf die Kraft des Bandes zwischen ihnen hinweisen will, Nelly Sachs an 
das Licht jenes Tages erinnert. So schreibt er im Dezember 1967, also mehr als sie- 
ben Jahre danach: •Meine liebe Nelly, es war so gut, Deinen Brief in Händen zu ha- 
ben und von Dir selbst an jenes Licht erinnert zu werden, das in Zürich überm Was- 
ser ... aufschien."23 Mehr muß nicht gesagt werden, der Erinnerung an jenes Licht 
wird zugetraut, Kraft und Widerstand in der Gegenwart zu entfalten. Welche ge- 
machte Erfahrung sich in jenem Licht verbirgt, versuchen wir dem Gedicht selbst zu 
entnehmen, in der Hoffnung, daß es ausgehend von jenem besonderen Augenblick 
zwischen Nelly Sachs und Paul Celan hinein ins •Offene und Leere und Freie" wei- 
send auch für uns zur •Flaschenpost" werden kann. 

Betrachten wir den Aufbau des Gedichts, so finden wir das Grundkorsett durch 
den dialogischen Verlauf Du-Ich-Wir bestimmt: •Seine Binnenstruktur ist gewisser- 
maßen als Ur-Dialog angelegt. Die erste Strophe steht im Zeichen des ,Du', die drit- 
te im Zeichen des ,Ich', die fünfte im Zeichen des ,Wir'. Die beiden übrigen Strophen 
beziehen das Außen (den See, das Münster) und das Innen mit ein (Auge und 
Mund)"24. Das besonders Glückende der Begegnung ist eben dieser wirkliche Dia- 
log, deshalb möglich, weil sich sowohl das Ich als auch das Du öffnen und so ein ein- 
maliges Aufeinandertreffen von Inhalt und Form schaffen, das sich auch im Gedicht 
wiederfindet. Wir sehen sie dabei zu einem Standpunkt gelangen, an dem sie weit 
draußen, aber eben getragen vom ,wir' der Begegnung gemeinsam auszuhalten ver- 
mögen. Die ungeheuer kühnen Sätze der Schlußstrophe, die das Schwebende, bis an 
den Rand zu gehen, verdichten, sind überhaupt erst möglich durch den miteinander 
ringenden Dialog, wie auch umgekehrt das ins Offene, am Rand seiner selbst stehen- 
de Gespräch auf das Dialogische in der Wirklichkeit stoßen läßt. •Die Wirklichkeit 
hat dialogische Struktur" und erschließt sich nicht •an sich und isoliert, sondern nur 
als Beziehung, als Begegnung, als Gespräch"25. 

Nelly Sachs hatte von Jüdischem gesprochen, zwar sorgfältig versucht, ihre Posi- 
tion zu formulieren, ohne ,zuviel' festschreiben oder banal ausplaudern zu wollen. 

22 R. Dinesen, a.a.O., 302f. 
23 P. Celan/N. Sachs, Briefwechsel, 94. 
24 Kuschel, o.a.O., 298. 
25 Ebd. 



Literaturbericht 305 

Aber sie achtet auch genauso sorgsam darauf, nicht zu früh Gedanken abzubrechen, 
und so ,zu wenig' von eben noch Sagbarem versucht zu haben. Es ist eine Position, 
der man auch in der Celanschen Wiedergabe ihre wichtigsten geistigen Quellen ent- 
nehmen kann: Da weist •Du und Aber-Du" auf das dialogische Prinzip Martin Bu- 
bers hin, die •Trübung durch Helles" in ihrer paradoxen Formulierung auf die Mystik 
sowohl christlicher als auch ostjüdischer Provenienz, die beiden Dichtern gut ver- 
traut war. Ihre Lebens- und Glaubensbasis hat Nelly Sachs, so sieht es jedenfalls Ce- 
lan, im weiten Feld jüdischen Gottesglaubens. 

4. •Von Jüdischem, von deinem Gott" 

Ich möchte kurz ein anderes Gedicht Celans betrachten, um den bisher nur um- 
schriebenen Gott im Verständnis dieses Autors näher zu umkreisen. Von welchem 
Gott ist die Rede, wovon genau setzt Celan sich so deutlich und wiederholt ab? Der 
folgende Gedichtabschnitt beschreibt in einer sich unerträglich wiederholenden Mo- 
notonie den Alltag in einem Arbeitslager und formuliert dabei: 

ES WAR ERDE IN IHNEN, und 
sie gruben. 

Sie gruben und gruben, so ging 
ihr Tag dahin, ihre Nacht. Und sie lobten nicht Gott, 
der, so hörten sie, alles dies wollte, 
der, so hörten sie, alles dies wußte. 

(aus: Die Niemandsrose 1963) 

Zwei deutlich voneinander abgesetzte, parallel gestaltete Relativsätze versuchen die- 
sen Gott zu beschreiben: Er weiß alles dies (womit hier vor allem die Situation der 
unentwegt Grabenden, vermutlich ein Arbeitslager, gemeint ist), mehr noch, er hat 
durch seinen Plan und Willen dies alles ersonnen, ermöglicht oder zumindest zuge- 
lassen. Mit einer ungeheuren Schärfe gelingt es Celan, die gesamte Theodizeepro- 
blematik angesichts der Shoah brennpunktartig zu bündeln. In diesem Gedicht wird 
in Form eines Psalms und mit zahlreichen Anspielungen auf ihn26 die Absage an die- 
sen Gott formuliert: ,Und sie lobten nicht Gott'. •Einen solchen Gott, der angeblich 
Auschwitz auch nur zugelassen habe, kann man nicht loben - und ein Gott, der nicht 
gelobt und nicht gebeten werden kann, ist tot"27. Ein Zweites aber scheint mir beach- 
tenswert: Zweimal wird parenthetisch, fast floskelhaft eingerückt, daß diese Kennt- 
nis Gottes bloß noch indirekt, vermittelt durch Hörensagen und nicht mehr durch ei- 
gene Erfahrungen vorliegt. 

26 Vgl. dazu nochmals die präzisen, hellsichtigen Beobachtungen von J. Felstiner, Paul Celan. 
Eine Biographie. München 1997, 200f. 
27 Fuchs, a.a.O., 129. 



Literaturbericht 306 

Celan hält hier inne und malt aus, was dieser Abschied Gottes aus der Erfahrung des 
Menschen bedeutet. Er fährt fort: 

Sie gruben und hörten nichts mehr; 
sie wurden nicht weise, erfanden kein Lied, 
erdachten sich keinerlei Sprache. 
Sie gruben. 

Der Weg ins Nicht-mehr-Hören führt bald in absolute Sprachlosigkeit. Es ist keine 
Sprache, keine Kommunikation und damit auch kein Austausch von Erfahrungen, 
kein Erinnern und kein Lernen mehr möglich. Den Grabenden bleibt nichts als eine 
stumpfe, absolut gewordene Gegenwart, sie stehen mit dem Rücken zu jeglicher Zu- 
kunft. Die verweigerte, erstorbene und damit verschlossene Erinnerung findet da- 
durch auch keine Gegenworte, keine Hoffnungszeichen mehr, es heißt lakonisch: Sie 
gruben. Es wäre sicher spannend, die Bewegung dieses Gedichts genauer zu be- 
trachten, hier soll allerdings zunächst der Abschied von der Vorstellung eines all- 
wissenden, allgütigen und allmächtigen Gottes bei Celan festgehalten werden, ein 
Abschied, den er in ,Zürich, Zum Storchen' aufnimmt. 

5. Gegen ihn hoffen 

Dieser Gott ist für Celan keine Sprech- und Denkmöglichkeit mehr, er ist, wie es im 
Gedicht heißt, da-von. Durch die Trennung des Wortes wird sein Doppelsinn augen- 
fällig: Es ist zusammenfassender Anschluß der Themenbeschreibung (davon war die 
Rede), zugleich aber beschreibt es auch den lakonisch-stillen Abschied dieses Gott- 
es (er hat sich davongemacht). 

In der dritten Strophe nimmt Celan Wort und Bewegung der ersten auf, setzt aber 
im doppelten Sinn zur Gegenrede an und führt somit das Gespräch in einen neuen 
Raum: Er redet gegen seine Gesprächspartnerin, zugleich aber auch gegen den von 
ihr geschilderten Gott an. Durch den Satzbau herausgehoben versucht das Ich, seine 
Position zu beschreiben, ist sich dabei aber nicht so sicher wie die Partnerin, die sich 
durch Jüdisches ihrem Gott gewisser zu sein scheint. Das Ich probiert Positionen aus, 
nimmt sich zurück, tastet vorsichtig ab und beschreibt so auch sprachlich die zarte 
Verletzbarkeit seiner Bewegung: Hoffnung. Es wirkt, als traue sich Celan kaum, sein 
ganzes Ich vorzuzeigen, er umschreibt doppelt indirekt: •Ich ließ das Herz, das ich 
hatte, hoffen ...". 

Es ist dies (hierbei an Hiob erinnernd) eine Hoffnung auf einen Gott, gegen den er 
zugleich leidenschaftlich protestiert, eine Gegen-Rede, die im gleichen Atemzug 
(wieder Enjambement •gegen ihn, ich") Raum schafft für Hoffnung. Worauf? 
Nochmals wird durch Zeilen, die nur aus einem Wort bestehen, das vorsichtig Ta- 
stende versprachlicht, fast scheint das Ich den genauen Inhalt seiner Hoffnung nicht 
ausdrücken zu wollen, vielleicht nicht ausdrücken zu können. Hierdurch wird enor- 
me Spannung und Erwartung aufgebaut. Die spannungsgeladene Hoffnung wird 
durch das offene Strophenende im Gedankenstrich noch unterstrichen und aufrech- 



Literaturbericht 307 

terhalten. Die Haltung des Hoffens steht im Zentrum der dritten Strophe und damit 
des gesamten Gedichts, und wirklich ungeheuer ist dann auch ihr Inhalt: •hoffen:/ 
auf/ sein höchstes, umröcheltes, sein/ haderndes Wort -". Die Hoffnung richtet sich 
nicht auf den vorherplanenden, allwissenden Gott, der zwar allmächtig, aber doch 
unbeteiligt jenseits von Welt, Menschen und Geschichte verharrt. Celans Herzens- 
hoffnung richtet sich vielmehr auf das Wort dieses Gottes, das selbst ebenso leiden- 
schaftlich den Protest der Gegen-Rede aufnimmt und dem dabei der Atem beinahe 
ausbleibt. Hoffnung auf das Wort Gottes, um mit Gott hadernd zu Gott gelangen zu 
können. Nicht mehr bloß vom Hören-Sagen, das Ich will zum äußersten, letzten Wort 
selbst durchstoßen. Dieses hadernde Wort, dem beinahe der Atem genommen ist, 
wird von Celan als •sein höchstes" bezeichnet, die äußerste Möglichkeit Gottes, auf 
die hin er seine Hoffnung setzt. 

Vielleicht ist es erlaubt, hierin auch den Todesschrei Jesu mitzuhören, der sich ge- 
rade in der Stunde größter Gottverlassenheit hadernd, röchelnd und betend an diesen 
Gott wendet: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen? 

Oder müssen wir vielleicht ganz anders denken, die Blickrichtung mit Celan radi- 
kal verändern und diese dritte Strophe als Wende von Gott weg sehen lernen - hin 
zum Menschen? Das Possesivpronomen •sein" eröffnet auch eine Linie zum eigenen 
Herzen, so daß sich der Verlauf der Strophe dann anders liest: Es geht um die Mög- 
lichkeit des Herzens, das gerade im Augenblick größter Atemnot, hadernd mit 
Mensch und Gott an sein höchstes Wort langt, nur zaghaft tastet, vielleicht nur erah- 
nend, versuchend und immer wieder scheiternd. Auch bei dieser Interpretation ge- 
langen wir zu keiner eindeutigen Fest-Legung: Langt der Mensch, wenn er auf sein 
höchstes Wort setzt, bei Gott an, oder bleibt ihm nach der Verabschiedung Gottes nur 
noch die Hoffnung auf sein eigenes, höchstes Wort? Aber was vermag dieses Wort 
dann noch? Vielleicht ist die Mehrschichtigkeit der Bezüge auch die einzig mögliche 
Art, die Unfaßbarkeit des Geschehens annähernd zu beschreiben. Der Offenheit der 
Sprache entspricht ja vielleicht die Unerhörtheit der Aussage: Wenn Gott sein höch- 
stes Wort, anders gesagt sich selbst einsetzt, öffnet er sich dem Menschen und wird 
für diesen zur Hoffnung. Oder umgekehrt: Erst der Mensch, der röchelnd und ha- 
dernd sein Letztes aufzugeben bereit ist, darf - wider alle Hoffnung - auf Gott hof- 
fen. 

Immer neue Bezüge ergeben sich, neue Fragen tun sich auf. Wir stoßen zudem auf 
eine Entsprechung zu dieser unerhörten Deutung bei - Nelly Sachs. In einem der vie- 
len Gedichte, in denen sie von der Sterbestunde ihrer Mutter spricht, hatte sie 1958, 
also zwei Jahre vor ,Zürich, Zum Storchen', geschrieben: •Röchelnde Umwege - in 
der Kehle reißt sich die Welt in Stücke für Gott"28. Wieder die gleiche Spannung: 
Wer macht Umwege? Reißt sich die Welt in Stücke, um zu Gott gelangen zu können, 
oder gar stellvertretend für Gott? Nicht nur deutliche Wortanklänge, auch die tasten- 
de Schwebe findet ihre Entsprechung bei Celan, wir können und müssen diese Span- 
nung der letzten Unklärbarkeit mancher Wortbezüge aushalten. Vielleicht ergibt sich 

28 Zit. nach R. Dinesen, Paul Celan und Nelly Sachs, in: Ch. Shoam/U.B. Witte (Hrsg.), Da- 
tum und Zitat bei Paul Celan. Akten des Internationalen Paul-Celan-Colloquiums Haifa 1986. 
Frankfurt/M. 1987, 195-210, hier 198. 



Literaturbericht 308 

hier auch eine Hoffnung, daß gerade in diesem Moment des •höchsten, umröchelten, 
hadernden Wortes" die Sache Gottes und des Menschen ununterscheidbar ineins fal- 
len. Der Gedanke bricht hier ab, die Gegenrede stammelt sich bis zum Rand der Spra- 
che vor und verharrt dort. 

Der Dialog aber wird fortgesetzt, die Rede fordert eine Reaktion des Du heraus, 
das sich nun, augenscheinlich seiner Position nicht mehr so sicher, ebenfalls stam- 
melnd vortastet. 

6. Dialogischer Beschluß im Nicht-Wissen 

Celan bereitet diese Änderung in der vierten Strophe vor, indem er auch die Position 
des Du zurücknimmt und so Verunsicherung versprachlicht. Zaghaft suchende Au- 
gen, ein Mund, der abgesetzt ins Zentrum der Strophe gerät, so die Bewegung noch 
einmal verzögert, schließlich in einem Augenblick glückende Begegnung, Augen 
treffen sich, der Mund findet ein hörendes Gegenüber. Betrachten wir den Aufbau 
der Strophe, so fällt eine doppelte Reihenfolge zwischen Sehen und Sprechen auf 
(Aug... Mund... Aug ... hörte)29, bei der der Mund herausge-hoben erscheint, birgt er 
doch - vielleicht- ein Wort, das dem hoffenden Herzen zur Antwort werden kann. So 
hebt Celan hier die gewohnten Wort - und Sinnbezüge erneut auf und formuliert: 
•dein Mund/ sprach sich dem Aug zu", d.h. es spricht zum anderen, ist für diesen aber 
zugleich Zu-Spruch, weil dieser jetzt ganz Hörender ist. 

Man beachte zudem die parallele Konstruktion zum Beginn der dritten Strophe, 
dort: •Von deinem Gott war die Rede, ich sprach", hier: •Sprach sich dem Aug zu, 
ich hörte". Hiermit wird noch einmal allein durch dichterische Mittel die Bedeutung 
der Sprache und hier vor allem des Hörens herausgearbeitet: So wie beide sprechend 
um ihre Positionen ringen, so hören sie genau auf die Worte des anderen, öffnen sich 
ihnen, bereit, sich in der eigenen Position verändern zu lassen. Anders als im Gedicht 
,Es war Erde in ihnen', in dem die Grabenden ja ausdrücklich als nicht mehr Hören- 
de gekennzeichnet waren, durchzieht diesen Dialog ein ebenso aktives Hören wie 
auch tastendes Sprechen. Die Sprach-Suche in Rede und Gegenrede ist getragen vom 
sorgfältigen Anhören des anderen, nicht um dessen Position einfach zu übernehmen, 
jedenfalls aber, um die eigene aufs Spiel zu setzen, zu hinterfragen, vielleicht genau- 
er, anders wiederzufinden, zumindest aber zu erkennen, daß es eine gemeinsame 
Suchwanderung ist, die Ich und Du einander zusprechend gehen. 

Vielleicht liegt der große Fortschritt der letzten Strophe nicht so sehr in der in- 
haltlichen Aussage, nämlich letztendlich nicht zu wissen, was gilt, obwohl dies 
natürlich eine erhebliche Veränderung gegenüber der anfänglichen Sicherheit ist, 
sondern vielmehr im Subjekt der fünften Strophe, dem durch zweimaliges Enjambe- 
ment heraus- und zentralgestellten •wir". Es zerfällt nicht mehr in Ich und Du, son- 
dern findet sich zusammen in der gemeinsam getragenen Spannung des Nicht-Wis- 
sens und dort Aushaltens. Das Subjekt ist nicht mehr auf sich zurückgeworfen, son- 
dern vielmehr auf den anderen, aufeinander hingewiesen. 

Vgl. hierzu nochmals Kuschel, a.a.O. 302. 



Literaturbericht 309 

Betrachten wir ein letztes Mal kurz das Gedicht ,Es war Erde in ihnen', so sehen wir 
dieses in einem ähnlichen Prozeß enden. 

Sie gruben und hörten nichts mehr; 
sie wurden nicht weise, erfanden kein Lied, 
erdachten sich keinerlei Sprache. 
Sie gruben. 

Es kam eine Stille, es kam auch ein Sturm, 
es kamen die Meere alle. 
Ich grabe, du gräbst, und es gräbt auch der Wurm, 
und das Singende dort sagt: Sie graben. 

O einer, o keiner, o niemand, o du: 
Wohin gings, da's nirgendhin ging? 
O du gräbst und ich grab, und ich grab mich dir zu, 
und am Finger erwacht uns der Ring. 

Die Sprache, die in den letzten Strophen sogar zum Gesang wird, leistet Widerstand 
gegen das Verstummen und die unerträgliche Vereinsamung: Das Gedicht vollzieht 
diese Wende nach, setzt einen Neubeginn und wird in eine offene Gegenwart hinein- 
gerissen, Präsens löst das statische Imperfekt ab, ein ganz anderes Ende, das zugleich 
Anfang ist, wird ermöglicht. 

Es sind nicht mehr in sich selbst Vergrabene, die um sich herum nichts sehen und 
vor allem nichts mehr hören, sondern miteinander Grabende, die einander als Ich und 
Du erkennen und so eine neue Realität beginnen lassen. Das Verb .erwachen' unter- 
streicht diesen Neubeginn noch einmal nachdrücklich. Die monoton-stumme Arbeit 
nebeneinander ist aufgesprengt durch eine Sprache wie ein Lied, das Wege zueinan- 
der gräbt, die am Ende der zweiten Strophe undenkbar gewesen wären.30 

Diese Haltung des Grabens, Schürfens und Wahrschindens, nach Wörtern und - 
vielleicht- nach jenem höchsten Wort, das alles anders werden läßt, versucht Celan 
auch in der letzten Strophe von .Zürich, Zum Storchen' nachzuzeichnen, eine schwe- 
bende Haltung, die vermeintliche Sicherheiten zwar aufhebt, aber als Resultat des 
gemeinsamen Dialogs Grundlage der conditio humana ist: Wir/ wissen ja nicht, 
weißt du/ wir/ wissen ja nicht/ was/ gilt. •Das Gedicht enthält natürlich ganz aus- 
schließlich die Worte des Dichters, aber im Originalmanuskript hat Paul Celan die 
Worte in Anführungszeichen gesetzt, um zu betonen, daß er sie so aus ihrem Mund 
vernommen hat."31 Wir/ wissen ja nicht, weißt du/ wir/ wissen ja nicht/ was/ gilt. •Ein 

30 J. Felstiner, Paul Celan. Eine Biographie. München 1997, 201, schließt seine Interpretation 
des Gedichtes mit zwei bedenkenswerten Assoziationen, die hier ausdrücklich vermerkt wer- 
den sollen: •Jetzt führt das Graben zu einem Ring und einem Erwachen: (...) Was ist mit den 
Ringen, die man den Juden vor ihrer Ermordung vom Finger zog? Celans Ring besiegelt ein 
Bündnis mit jenen, die gruben. So würde zum Beispiel auf französisch statt a/wiea«, ,Ring', das 
Wort alliance .Hochzeitsring' und gleichzeitig (biblischer) ,Bund' bedeuten." 
31 R. Dinesen, a.a.O., 304. 



Literaturbericht 310 

typischer Nelly-Sachs-Ausdruck. Die Aussage, daß etwas gilt, daß etwas wirkt, 
gehört zu der Vorstellung, daß alles, was Menschen tun, eine Funktion hat."32 In ih- 
rer Dankesrede auf der Meersburg hatte sie gesagt: •Alles gilt. ... Und wir - vor Irr- 
tum rauchend - versuchen ob gut ob schlecht".33 

Wir/ wissen ja nicht, weißt du/ wir/ wissen ja nicht/ was/ gilt. Die Spannung wird 
über mehrere Zeilen aufgebaut und erstreckt, der Verlauf dadurch verlangsamt, nicht 
nur ein vorsichtiges Ringen um Wörter auch hier, sondern Versuch, durch Dehnung 
dauerhafte Gültigkeit zu signalisieren. Die Rede ist direkt und präsentisch, unzwei- 
felhaft sind Dichte und Höhepunkt des Gesprächs erreicht, was bewirkt, das Ich und 
Du ihre Rollen tauschen können: In dem Augenblick, in dem die Wir-Position er- 
reicht wird, ist es möglich, daß die Ich-Person mit ,Du' angeredet wird. Die erreich- 
te Position erscheint sowohl gegenüber der ja nur indirekt geschilderten, selbstbe- 
wußt dargestellten ersten als auch der engagiert vorgebrachten zweiten Rede 
nochmals radikal zurückgenommen: Von Gott ist, weder affirmativ noch protestie- 
rend hoffend, überhaupt nicht mehr die Rede, statt dessen öffnet sich ein Raum, in 
dem offen einander eingestanden werden kann, nicht zu wissen, was überhaupt gilt. 
Man kann es auch umgekehrt sagen: Gerade dort, wo es gilt, wissen wir nicht. Was 
jedoch wie ein laues, unentschiedenes Glaubensbekenntnis klingt, enthält in ihrem 
Mund unendliche Möglichkeiten, birgt großen Trost und will Mut machen. So 
schenkt Nelly Sachs während der Begegnung in Zürich Celan eine Gedichtsamm- 
lung, in die sie als Widmung einträgt: •Es gilt Paul es gilt / nur vielleicht anders als 
wir glauben / Nelly / Zürich 26.5.60."34 

Die Zurücknahme beidseitiger Vorgriffe und damit ein Offenhalten der Frage ge- 
rade um Gottes willen als Ergebnis eines wirklichen Dialogs läßt alle Möglichkeiten 
nach vorne hin offen. Ein Raum wechselseitigen Vertrauens läßt in die Gegenwart 
eingespannt auf Zukunft hoffen und so das Nicht-Wissen gemeinsam aushalten. Die 
Strophe ist, wenn auch immer wieder durchkreuzt vom Nicht-Wissen, getragen vom 
Wir; zugleich aber auch ein Wir, das eben die Möglichkeit zu dieser aushaltenden 
Offenheit allererst verschafft, weil es Ich und Du aus ihren Monologen hinaus in ei- 
nen Dialog verweist. ,Es gilt Paul es gilt...', nimmt nicht nur die Worte des Gedich- 
tes wieder auf. Es ist der Versuch von Nelly Sachs, ihren Dichterbruder •in einem 
Glauben an einen Sinn festzuhalten, in einem Glauben daran, daß es sinnvoll ist, das 
Wort zu sprechen, das wahre Wort des Gedichtes, das gilt."35 

An dieser Stelle hat der Inhalt des Gedichts die formalen Überlegungen über sei- 
ne Dialogstruktur eingeholt. Celan hatte in dem Brief vom Juli 1960 von Gedichten 
als den •besseren Platanenrinden"36 gesprochen. Zwischen den beiden Dichtern ent- 
steht ein ,Meridian des Schmerzes und des Trostes', der wohl nirgends eindrückli- 
cher beschrieben ist als in einer Widmung, die Nelly Sachs am ersten Tag nach ihrer 
Rückkehr in einen Gedichtband für Gisele Celan einträgt. •,An Stelle von Heimat / 

32 Ebd. 
33 Zit. nach R. Dinesen, ebd. 
34 Zit. nach R. Dinesen, 306. 
35 Ebd. 
36 Vgl. oben: P. Celan/N. Sachs, Briefwechsel, 53. 



Literaturbericht 311 

halte ich die Verwandlungen der Welt', heißt es im zentralen Text der Gedicht- 
sammlung Flucht und Verwandlung. In der Widmung (...) wird dieses Bekenntnis 
auf die Familie in Paris übertragen: An Stelle von Heimat / halte ich /Paul / Gisele / 
Eric"31. 

Und in der 1958 von Celan gehaltenen Rede zur Entgegennahme des Bremer Lite- 
raturpreises lesen wir Sätze, die wie ein Programm auf dieses Gedicht hinweisen und 
durch dieses beispielhaft umgesetzt erscheinen: •Das Gedicht kann, da es ja eine Er- 
scheinungsform der Sprache und seinem Wesen nach dialogisch ist, eine Flaschen- 
post sein, aufgegeben in dem -gewiß nicht immer hoffnungsstarken- Glauben, sie 
könnte irgendwo und irgendwann an Land gespült werden, an Herzland vielleicht. 
Gedichte sind auch in dieser Weise unterwegs: Sie halten auf etwas zu"38. 

Um diese Theorie nun wieder zu übersetzen und so vielleicht eine weitere Sehhil- 
fe zu geben, sei ein letztes Gedicht vorgestellt. Es ist von Nelly Sachs und beschreibt 
die geschilderte conditio humana. Und wer weiß, vielleicht hatte die Dichterin ja 
eben jenes Gespräch in Zürich vor Augen: Ihr Gedicht39 ist von 1961 ... 

7. Nelly Sachs (1961) 

Hängend am Strauch der Verzweiflung 
und doch auswartend bis die Sage des Blühens 
in ihre Wahrsagung tritt - 

Zauberkundig 
plötzlich der Weißdorn ist außer sich 
vom Tod ins Leben geraten - 

Dirk Steinfort, Fleischwangen 

R. Dinesen, a.a.O., 308f. 
P. Celan, Gesammelte Werke Bd. 3, 186. 
N. Sachs, Späte Gedichte. Frankfurt/M. 1965, 138. 




