Esoterik als Religion — eine Herausforderung 323

solutes vorstellt, das man gegen andere Menschen ausspielen kann, der hat
ihn nicht verstanden. Dieser selbe Christus, der von sich sagt: ,,Hier ist das
Haus Gottes und die Pforte des Himmels®“, hier ist der Himmel offen, hier
hast du Zugang zu Gott, der hat sich zugleich mit allen Menschen solida-
risch gemacht. Deshalb verkiindet die christliche Botschaft, im Unterschied
zu manchen anderen Religionen: Du findest Gott im Menschen, in dem, was
ihn zutiefst angeht, in seiner Sehnsucht nach Freiheit, nach Briiderlichkeit,
in seinem Verlangen nach Wahrheit in jedem von uns — leider oft verschro-
ben und verbogen durch unsere Egoismen — und doch sagt Jesus, was du
dem Geringsten tust, tust du mir (Mt 25,31-46), und wer mich gesehen hat,
hat (Gott) den Vater gesehen (Joh 14,9).

Esoterik als Religion — eine Herausforderung

Josef Sudbrack, Miinchen

Hinter dem Wirrwarr im Angebot an Esoterik steht eine Art Weltanschau-
ung. Sie kann als Lageplan dienen, Einzelziige esoterischer Praktiken zu
verstehen, und kann zeigen, daB das Gesprdach mit der Esoterik fiir das
abendlindische Christentum noch wichtiger ist als der aufbliihende Dialog
mit den Weltreligionen. ,,Esoterik* wird ndmlich mehr und mehr die ,,Reli-
gion®, der wir westlichen Christen intensiv konfrontiert sind. Auch was uns
normalerweise an hinduistischer, buddhistischer oder schamanischer ,,Reli-
giositit* begegnet, ist lingst esoterisch verfremdet, mit Harvey Cox zum
,.Nes“-Buddhismus (-Hinduismus, -Schamanismus, wie Nes-Kaffee) oder
mit dem ,,Spiegel“ (9. 12. 96) zum ,fast-food fiir die Seele” geworden:
,.Schnell zubereitet und noch schneller konsumiert!*

Allerdings ist die intellektuelle Abstraktion, von der herab Theodor W.
Adorno Esoterik als ,,Metaphysik der Dummen** brandmarkte, nicht die Ba-
sis, um dieser ,,Religion* zu begegnen. Hier geht es um Spiritualitit, wie ein
Lieblingswort der Esoterik heit, um die Basis des Lebens und der Erfah-
rung. Der ,,Stern (Nr. 42, 1996) analysiert dies mit ,,Esoterik — die neue Re-
ligion?** genauer als viele Theologen. Das zeigt schon der Ursprung. Was
nidmlich heute als Esoterik festgeschrieben ist, beginnt erst mit der Moderne,
mit dem Aufbruch der Naturwissenschaft. Viele entsprechende Phinomene
waren frither eingebunden in die christlich-abendldndische Religion. Was
wir Aberglaube, Magie, Astrologie nennen, findet sich auch in der alten
Theologie. Sie unterschied nicht zwischen magisch oder nicht-magisch, son-



Josef Sudbrack 324

dern zwischen guter-weiller und boser-schwarzer Magie; nicht zwischen
Sternenglauben und Kantscher Bewunderung des gestirnten Himmels iiber
uns, sondern — wie noch Melanchton — zwischen deterministischer Schick-
salsglidubigkeit und Einfiigen des Menschen in die Schopfungsordnung, die
Gott am Himmelsgewolbe festgelegt hat. In diesem symbolischen Weltbild
wurde die Wirklichkeit noch nicht mit unserer abstrakten Begrifflichkeit von
mef3barer Realitit gegeniiber ,,nur“-Bildhaftigkeit analysiert. Man erfuhr die
Welt als Symbol-Einheit von Realitit und Sinn. Christoph Jamme als mo-
derner Berichterstatter meint, da3 die heutige Philosophie auf dem Riickweg
dorthin ist; ein Gesamt-Weltbild 146t sich nach ihm nur noch iiber , symbo-
lisches® Denken erreichen. Religion aber meint ein solches Weltbild!

Die im Spiétmittelalter erwachende Naturwissenschaft brachte den Menta-
litdtsumschwung, eine neue ,,Spiritualitdt”. Mit empirischer Eindentigkeit,
quantitativen, kausalen Verkniipfungen und logisch-exaktem Denken wurde
die Tatsachenwelt scharf von den bildhaften Vorstellungen unterschieden;
diese gehdren ins Reich der Phantasie oder — nach Sigmund Freud und Karl
Marx — ins Reich der Religion. Gegen diese ,,naturwissenschaftliche* Re-
duktion der Weltwirklichkeit auf rationales Denken protestierte man im
16./17. Jahrhundert und suchte nach der Historikerin Francis A. Yates —
iberaus ,religiés” — okkulte, ,esoterische* (= nur Eingeweihten bekannt)
Sinnkrifte hinter der ,,exoterischen* (duBerlichen) Naturwissenschaft. Im
Urgrund der Wirklichkeit lebe ein energetisches Netzwerk, dessen Krifte
sich in Magie, Astrologie, Zauberei, Alchemie duflere. Uralte Weisheit, die
Bauhiitten der mittelalterlichen Kathedralen, gnostische Riten (wie um den
Gral), geheime Schriften, dgyptisches Erkennen wie das des sagenumwobe-
nen Hermes Trismegistos haben dies iiberliefert. Heute zihlt man dazu auch
Kelten, Indianer oder die Aborigenes Australiens.

So wurde kurz vor dem Dreifligjihrigen Krieg in schwibisch-evange-
lischen Kreisen die Legende von ,,Christian Rosenkreutz* kreiert. Um 1400
habe er eine okkulte Bruderschaft gegriindet. Diese Legende sollte dem Ra-
tionalismus der protetantischen Orthodoxie neues Leben, neue Spiritualitit
einfléBen. Man schuf eine ,mysteridse* Synthese zwischen der Symbol-
Philosophie der Renaissance (Pansophie) und dem christlichen Glauben.
Viele Geheimbiinde wie die Freimaurerei griffen dies als Geschichte anf.
Moderne neugnostische Gemeinschaften wie die ,,Orden der Gold- und
Rosenkreuzer* berufen sich darauf.

Zum weltanschaulichen Hintergrund der Esoterik

Die beriihmte ,,smaragdene Tafel* des Hermes Trismegistos (eine schon im
Mittelalter lebendige, ins alte Agypten zuriickverlegte Fiktion) bietet eine



Esoterik als Religion — eine Herausforderung 325

Synthese der ,,Weltanschauung®, die diesen Strémungen gemeinsam ist,
eine Kurzformel der Esoterik: ,Dasjenige, was Unten ist, ist gleich demje-
nigen, was Oben ist. Und dasjenige, was Oben ist, ist gleich demjenigen,
was Unten ist, um zn vollbringen die Wunderwerke eines einzigen Dings.
Bei diesem einen Ding ist der Vater aller Vollkommenheit der ganzen Welt.
Seine Siuge-Amme ist die Erde. So wirst du haben die Herrlichkeit der
ganzen Welt. Von dir wird weichen aller Unterschied. Modern heifit dies
,.hetwork® des Wirklichen oder Erdmutter ,,Gaia“.

Rupert Sheldrake, der im Ashram von Bede Griffiths seinen christlichen
Glauben wiederfand, bringt eine behutsame Annidherung an dieses Weltbild.
Er frigt: Ob viele biologische Phinomene nicht besser von ,,mor-
ph(olog)ischen* Feldern her als iiber kausale Verkniipfung zu verstehen
sind? Dazu das Beispiel der Ameisen: Erfahren die weit entfernten Ameisen
iiber akustisch-taktile-aromatische Signale von der Zerstorung ihres Nestes
oder wissen sie es grundlegender, weil sie einen ganzheitlichen Organismus
bilden — wie die Einzelzellen im menschlichen Kérper? Diese Ganzheit
nennt Sheldrake ,,morphisches Feld“. Mein jesuitischer Lehrer der Natur-
philosophie, Adolf Haas, trug vor 45 Jahren dhnliches vor. Sheldrake bleibt
behutsam: ,,Es gibt bereits experimentelle Anzeichen dafiir, da sich dieser
Effekt tatsdchlich einstellt.“ Andere tiberschlagen sich und halten die Ge-
samterde, ja den Kosmos fiir ein Lebewesen, die ,,Gaia*.

,.Bsoterisches* Wissen heiflt demnach: Nicht an der ,,exoterischen* Ober-
flache leben, wo in Raum und Zeit die Dinge quantitativ und kausal neben-
einanderstehen, sondern die tiefere Vernetzung, die organische Einheit, die
Seele, den Energiestrom hinter Raum-und-Zeit erspiiren. Dort haben Dinge,
die ,,exoterisch* auseinanderliegen, ihre ,,esoterische” Einheit. Eine Sache-
Oben (Sterne) deutet die Sache-Unten (Lebensschicksal). Eine Praxis-Unten
(das ,,Pentagramm®) bewegt die Sache-Oben (und kann mit Goethes Faust
den Satan herbeizitieren).

Der ehemalige New-Age-Propagator Fritjof Capra verfestigt diese Welt-
sicht in seinem Buch ,Lebensnetz (1996) auf intellektuellem Niveau zur
Philosophie. Es geht ihm um ,,Ein neues Verstiandnis der lebendigen Welt*,
die nicht aus Substanzen, sondern in einem Beziehungsnetz bestehe. Ken
Wilber geht spekulativ noch weiter und kritisiert Capra als zu eindimensio-
nal. In ,,Eros, Kosmos, Logos — Eine Vision an der Schwelle zum nichsten
Jahrtausend® (1995, erster Band einer Trilogie) entwirft er die Vorstellung
des ,,Holon‘: , Das Ganze ist mehr als die Summe seiner Teile und kann in
vielen Fillen die Funktion seiner Teile beeinflussen und bestimmen — und
ist natiirlich auch selbst zugleich Teil eines anderen Ganzen.” Ein immer
grofleres ,,Holon" integriert die je-kleineren. Dies wird stufenweise hochge-
fiihrt bis zum all-umfassenden ,,Holon*, das die einen weniger gut Gott, die



Josef Sudbrack 326

Buddhisten aber richtiger Nirvana nennen. Beide lehnen entschieden den
Rationalismus ab, den sie mit Descartes, und den Empirismus, den sie mit
Newton verbinden, enden aber — wenn auch unter anderen Vorzeichen — in
einer dhnlichen Gesamt-Systematik.

Stanislav Grofs ,, Transpersonale Psychologie® zeigt die humane Relevanz
dieser Sicht. Je tiefer sich einer in sein BewuBtsein versenke, desto niher
komme er seinem Ursprung, der als groe Leere zngleich Ursprung aller
Wirklichkeit, das Gottliche ist: ,,Die etablierten Religionen vertreten in der
Regel eine Vorstellung von Gott, wonach das Gottliche eine Kraft ist, die
sich auBerhalb des Menschen befindet und zu der man nur durch die Ver-
mittlung der Kirche und der Priesterschaft Zugang gewinnen kann. Ein be-
vorzugter Ort fiir einen solchen Vorgang ist das Gotteshauns. Im Gegensatz
dazu erkennt die Spiritualitit, die sich im ProzeB einer tiefergehenden
Selbsterforschung offenbart, Gott als das Gottliche im Menschen. Mit Hilfe
verschiedener Techniken, die den unmittelbaren erlebnishaften Zugang zn
transpersonalen Wirklichkeiten vermitteln, entdeckt man seine eigene Gott-
lichkeit. Bei spiritnellen Ubnngen solcher Art sind es der Korper und die Na-
tur, die die Funktion des Gotteshanses iibernehmen.” Dies entspricht dem
hinduistischen ,,Atman gleich Brahman* (das Selbst ist das Ganze), wenn
auch zur Lebenshilfe verharmlost.

Der Musik-Kritiker und Pfarrerssohn Joachim-Ernst Berendt nhert sich
diesem Weltbild vom Klang her: ,,Nada Brahma*, ,,Die Welt ist Klang* heif}t
sein Erfolgsbuch. Der ehemalige katholische Theologieprofessor Hubertus
Mpynarek griindet darauf eine ,,Okologische Religion“: im Meer kosmischer
Energien versinken. Nach dem extremen Feminismus stammen wir alle ans
dem gottlichen Muotterschof3 der Natur. Der Miinchener Astrologe und Re-
inkarnationstherapeut Thorwald Dethlefsen sucht in ,,Odipus — der Rit-
selloser” (1990) anf buddhistischen Wegen die totale Einheit, in der selbst
die Polaritit von Gut und Bos aufgehoben ist: ,,Alle esoterischen Wege, alle
Heilswege, alle Religionen in ihrer Urspriinglichkeit lehren nur einen Weg,
aus der Polaritit hinanszngehen, in die Einheit hineinzugehen. Wenn es
moglich ist, da wir die Einheit erreichen, dann sind wir in dem Moment,
wo wir sie erreichen, nicht mehr. Wenn dieses Ich am Ziel angekommen ist,
darf es nicht mehr existieren, kommt es nicht an.* Das bedingt eine ,, Trans-
formationsethik*: Auf der ,,exoterischen* Ebene von Raum und Zeit sei die
Welt nicht zn verbessern. Gutes-Tun und aktives Helfen seien Flucht vor der
eigentlichen Aufgabe. Diese heifie: Sich in die allumfassende Mitte hinein-
meditieren; von dorther werde es besser. Dies lehrte auch Mahesh Maharishi
Yogi mit der ,transzendentalen Meditation*: Das Meditieren (in die Mitte
gehen) seiner Anhénger habe die Cuba-Krise (Kennedy und Chruschtschow)
besiegt (Maharishi-Effekt).



Esoterik als Religion — eine Herausforderung 327

Hans Dieter Leuenberger, dessen Buch ,)Das ist Esoterik.* (1985) als Stan-
dardwerk gilt, stellt den religidsen Anspruch heraus: ,,Alles, was im Univer-
sum ist, (ist) letztlich Energie. Nur — der Mensch kann mit reiner Energie
nicht umgehen. Er muB diese Energie in Bilder fassen, erst dann kann er diese
Energie verwenden. Die verschiedenen esoterischen Wissensgebiete, Astro-
logie, Tarot, Kabbala und viele andere, lehren im Grunde dieses einzige und
gleichzeitig einzigartige Weltgesetz, wenn auch mit verschiedenen Bildern:
daB es ein universales Gesetz gibt, das die Welt im Innersten zusammenhilt,
und daB, wer dieses Weltgesetz kennt, imstande ist, sein Leben nach diesem
iibergeordneten Gesetz auszurichten, damit die kosmischen Krifte in sein
ganz personliches Leben zu integrieren und so in Ubereinstimmung mit dem
Kosmos zu leben.* Religionen wie esoterische Praktiken seien nur mehr oder
weniger gegliickte Versuche, dem in sich unbegreifbaren Weligesetz, der
,,okkulten“ Ubermystik Gestalt und rituelle Verfiigbarkeit zu verleihen.

So entwirft der englische Literat Aldous Huxley (Brave new world) in ,,Phi-
losophia Perennis* (deutsch 1970) ein mystisch-esoterisches Weltsystem.
Dazu sammelt er aus allen Religionen Zengnisse mit theologischen Reflexio-
nen und folgert daraus: ,,Der gottliche Grund von allem Existierenden ist ein
spirituelles Absolutes, das mit Begriffen und diskursivem Denken nicht zu
fassen ist, aber unter gewissen Umsténden von einem menschlichen Wesen di-
rekt erfahren und realisiert werden kann. Dieses Absolute ist der Gott jenseits-
aller-Form-und-Gestalt (God-without-form) nach hinduistischer und christli-
cher Sprechweise. Das letzte Ziel des Menschen und der tiefste Grund seiner
Existenz ist die Erkenntnis der Einheit mit diesem gottlichen Grund, ein Er-
kennen, das nur denen gewihrt wird, die bereit sind, ,sich selbst zu sterben*
(Mt 16,25), und so — wie es billig ist — Gott Raum zu geben.* Huxley selbst
versuchte bekannterweise dies iiber Bewuftseins-erweiternde Drogen zu er-
fahren. In seinen historischen Arbeiten iiber die ,,Graue Eminenz* und die
,Teufel von Loudun“ zeigt er, daB der Glaube an den ,personalen” Gott
Grund fiir das Schlimme in der Welt ist; denn mit ihm trenne man radikal Gut-
und-Bos und miisse als Verteidiger des Guten das Bose radikal ausrotten.

Auch christliche Theologen und Meditationslehrer triumen von einer dhn-
lich all-umfasenden und -auflésenden Uber-Mystik und Uber-Religion. So
stellt der amerikanische Benediktiner David Steindl-Rast die vielen Reli-
gionen (inklusive Christentum) der einzigen, alles umschlieBenden Ur-Er-
fahrung entgegen und schreibt: ,,Wie gelangen wir von der einen groRen Re-
ligion zu den vielen Religionen? Als erstes stiirzt sich Ihr Intellekt auf Thre
Erfahrung und beginnt zu interpretieren. Wir entfernen uns immer mehr von
der urspriinglichen Erfahrung.“ Ahnliches gelte vom Willen, der aus dem
grenzenlosen Verbundenheitsgefiihl moralische Gebote mache, von dem Ur-
Gefiihl, das sich in Riten konkretisiert. ,,Verschiedene Zeitpunkte und ver-



Josef Sudbrack 328

schiedene Orte (haben) unterschiedliche Bedingungen fiir das Interpretieren,
Anwenden und Zelebrieren der mystischen Erfahrung geschaffen. Dies fiihrt
zur Vielfalt der Religionen auf dieser Welt. Alle aber entspringen der einen
Saat und alle reifen demselben Ziel entgegen.* Christentum sei nur eine kul-
turell-zufillige Ausprigung der allen Menschen gemeinsamen Superreli-
gion und Supermystik. Der Mensch brauche zwar konkrete Ausprédgungen,
miisse sich aber deren Kontingenz bewuBt bleiben. Auch die Esoterik gehort
zum Koukretwerden der Super-Religion, mu8 aber natiirlich in ihrer Giiltig-
keit abgewogen werden.

Diese Auffassung von Religion (auch des Christentums) spiegelt die
These der pluralistischen Religionsphilosophie, die besonders Paul Knitter,
differenzierter John Hick propagieren. Doch deren begriffstheologisch, in
hoher Abstraktion erdachte Einheit der Religionen muB auf den Priifstein
der Existenz, des Lebens, der Spiritualitit gelegt werden.

Esoterische Praktiken und Erfahrungen

Zuvor ist zu sehen, da das Gros der esoterischen Praktiken, in dessen wei-
teres Verstindnis auch die Anthroposophie und manches andere gehort, von
diesem ideologischen Unterbau her verstanden werden muB.

Die Astrologie griindet doch darauf, daB es zwischen der Sternenwelt und
dem Menschen eine seinshafte, energetische, »~mystische® Schicksals-Ver-
netzung bestehe. Der Astrologe kennt deren ,esoterische* Innen-Struktur,
kann daher an den Sternen okkulte Gegebenheiten im Menschen, Veranla-
gungen und Schicksale ablesen. Dieses sogenannte ,,Wissen* mag aus inne-
rer Einsicht oder aus vermeintlichen Erfahrungsdaten stammen, die iiber
Jahrtausende hin angesammelt wurden.

Mit Pendeln oder Kartenlegen wie I-Ging und Tarot kann man in die-
sen Energiestrom eintauchen. Die anscheinend zufillig geworfenen Kar-
ten legen die esoterische Vernetzung der exoterischen AuBenphidnomene
frei.

Das Wahrsagen — ob mittels Glaskugel oder in geheimnisvollen Triumen
und Schawungen - beriihrt hinter Raum und Zeit die esoterische Tiefen-
struktur der Alltags-Wirklichkeit.

Auch der , esoterische Heilpraktiker hat seinem nur-, .exoterischen* Kol-
legen diesen lebendigen Kontakt mit dem Innenleben von Gesundheit und
Krankheit voraus. Der Unterschied der ,,Heilpraxis* der Uriella im ,Fiat
Lux® (mit Wannen voll gesegnetem Wasser) zu den Riten der Heilungsbe-
wegungen verschiedenster Provenienz — vom ostasiatischen ,,Reiki® bis zu
Gottesdiensten der christlichen Pentecostals — scheint nur gering.

Die Magie bewegt sich auch in psychischen und moralischen, nicht nur



Esoterik als Religion — eine Herausforderung 329

religiosen Gefahrzonen. Es sei Menschen moglich, iiber ,esoterische
Krifte die Wirklichkeit zu manipulieren — zum Guten des Menschen in der
weiBlen, zu seinem Bosen in der schwarzen Magie und der Hexerei. Bern-
hard Wenisch hat in seinem niichternen und zugleich erschreckenden Buch
iiber ,,Satanismus* dazu Daten gesammelt und christlich gedeutet.

Die modische Erscheinung der Bachbliiten- und der Edelstein-Therapie ist
ebenfalls von dieser umfassenden Sicht her zu deuten. Es geht um Heilkrifte
in der Natur, die der Forschung in ihrer naturwissenschaftlichen Exaktheit
entgehen, aber dem Esoteriker offenliegen.

Ein solches Uberschreiten der duBeren ,.exoterischen” Welt in ,.esoteri-
sche* Erfahrung liegt auch den sich hiufenden Berichten von Kontakten mit
Uberirdischem zugrunde. Man nennt es Channeling, kennt eine ,, Ufologie “
und produziert eine Fiille von ,, Engel“-Literatur. Hier sind auch die christ-
lichen Berichte iiber Marienerscheinungen von La Salette, Lourdes, Fatima
bis zu Medjugorje oder die Allerseelen-Erfahrungen niichtern abzuwigen.
K. Rahners reich belegtes und immer noch aktuelles Buch iiber ,,Visionen
und Prophezeihungen® (neu 1989) bietet hierzu eine gute Hilfe.

Der Bereich des Spiritismus gehort hierher. Ob es sich um Klopfgeister
und Spuk-Geschichten handelt; oder ob man mit Tisch-Riicken und dhn-
lichen Praktiken Kontakt mit solchen esoterischen Kriften kniipft. Unsinn,
Betrug, Geschiftemacherei gehen Hand in Hand mit den seltenen echten Er-
fahrungen, die aber der rechten Interpretation bediirfen.

Radidsthesie und Geomantik lehren, dal in Gegenstinden (Pyramiden)
und in Erdzonen (Stonehenge, Externsteine) Krifte wohnen, die im Men-
schen ungeahnte Wirkungen erzeugen, gute oder schlechte. Wie sehr man
damit in einen Zwischenbereich von dummem Aberglauben und ernstzu-
nehmender Erfahrung steht, zeigt das Rutengehen. Empirisch steht fest, dal
Menschen mit solchen Methoden Wasseradern entdecken konnen.

Am Rande der Esoterik steht die Scientology; sie sieht das menschliche
Gehirn als einen Computer an, den es immer besser zu programmieren gilt.
Am Ende aber steht dann auch ein allumfassendes Supergehirn, wie es Frank
L. Tipler in ,,Die Physik der Unsterblichkeit. Moderne Kosmologie, Gott und
die Auferstehung der Toten* (Piper °1995) als ,,Gott" beschreibt. Die fa-
schistischen Ziige dieser ,,Kirche” sind offenkundig. Das Positive Denken
Murphys ist hingegen durch und durch ,.esoterisch®. Aus einer Charakterei-
genschaft (der Optimist mit dem halb-vollen hat es leichter als der Pessimist
mit dem halb-leeren Glas) wird ein Kontakt mit esoterischen Kriften kon-
struiert, die dem ,,positiv* Denkendem zur Verfiigung stehen, der z. B. durch
mentale Meditation sein Bankkonto erhéhen kann (sic!).

Am Rande steht auch der Satanismus. Nach den Fachleuten ist eine echte
Satan-Verehrung kaum anzutreffen; wohl aber das Aufreizen niederer In-



Josef Sudbrack 330

stinkte durch immer brutaler werdende Performances. (Sex geniigt nicht
mehr; es mull noch mehr kitzeln.)

Der Reinkarnationsglaube ist das wichtigste Phinomen aus dem Bereich
der Esoterik. Zuerst ist auch hier auf unseriose Praktiken, Tatsachenverfil-
schungen usw. hinzuweisen. Die Verurteilung des Origenes wird zum Aus-
merzen des friihchristlichen Reinkarnationsglaubens; in biblischen Texten
wie Joh 9 soll er sich finden; die Einschrinkung des seridsesten Reinkarna-
tions-Forschers und -Lehrers, Jan Stevenson, daB mit seinen Daten der
Reinkarnations-Glaube ,suggested” werde, wird mit ,streng bewiesen*
iibersetzt. Die Pro- und Kontra-Literatur quillt tiber.

Wichtig ist aber, dal wie in aller Esoterik besonders im Reinkarnations-
glauben sich der Mensch tiber die greifbaren naturwissenschaftlichen Fak-
ten hinaus ausstreckt. Er ist eben doch ,,unausrottbar* religios. Der Glaube
vergangener Zeiten, dafl der naturwissenschaftliche Fortschritt die Religion
iiberfliissig mache, war eigentlich finsterste ,,Esoterik*.

Wichtig ist auch der Unterschied zwischen westlichem und ferndstlichem
Reinkarnationsglauben. In Indien wird Reinkarnation als Befreiung vom
irdischen Dasein und seinem Karma, seinen Bindungen erhofft. Der Mensch
miisse sich iiber mehrere Existenzen hinweg davon losen. Im Westen hinge-
gen will der Mensch mdglichst viele seiner Moglichkeiten verwirklichen
und braucht dazu mehrere Existenzen.

Genau hier liegt der ekklatante Unterschied zum christlichen Glauben:
Dieser vertraut darauf, da3 die augenblickliche Existenz die ist, die Gott
dem Menschen zugedacht hat. Diesen ,,Wesensgrund“ zu verwirklichen
heilit: ,,Annahme seiner selbst“ (R. Guardini). Der Christ wei3: Gott hat
mich so gewollt! Und Gott wird meiner konkreten Existenz die Gliickselig-
keit der Ewigkeit schenken. Es wire furchtbar, wenn das irdische Schicksal
die Schuld vergangener Existenzen spiegelte. Nach einem der Reinkarnati-
onstheoretiker waren doch die 6 Millionen hingemordeten Juden selbst
schuld an ihrem Tod. Die christliche Auferstehungshoffnung beruht aber auf
dem, was Joseph Ratzinger ,,Dialogische Unsterblichkeit nennt: Der Christ
setzt nicht auf eigene Leistung oder einem nicht-tot-zu-kriegenden Teil im
Menschen, sondern auf Gottes schopferische Macht.

In seinem eindeutigen Setzen auf Eigenleistung widerspricht der Reinkar-
nationsglaube der christlichen Offenbarung — mogen auch ehrenwerte Chri-
sten meinen, daf} beides zu vereinen sei.

Bereiche zwischen Religion und exakter Naturwissenschaft

Viele der genannten Probleme und Erfahrungen aber beriihren Zwi-
schenbereiche, die der strengen Naturwissenschaft verschlossen sind und



Esoterik als Religion — eine Herausforderung 331

dennoch nicht ,religiés“ im christlichen Sinne genannt werden dirfen.

Mit solchen Bereichen beschiftigt sich die Parapsychologie. Da ihre Er-
gebnisse stets auch von der subjektiven Verfafitheit der jeweiligen Person-
lichkeit (Medium) abhingen, sind sie nicht mit streng quantitativ-empiri-
schen Methoden zu erreichen, sondern nur iiber Wahrscheinlichkeits- und
statistische Methoden. Es werden Phinomene untersucht, die ,,paranormal®
sich der kausalen und rein-empirischen Struktur der Naturwissenschaft ent-
ziehen: Telepathie (paranormale, durch kein bekanntes Medium geleiteter
Kontakt mit fremden psychischen Vorstellungen), Hellsehen (paranormale
Wahrnehmung objektiver Tatsachen), Prikognition (paranormales Voraus-
wissen zukiinftiger Vorginge), Telekinese (paranormale Beeinflussung bio-
logischer oder mechanischer Vorginge wie Tischlevitation). Bei allen Be-
triigereien und Irrtiimern ist die Evidenz der sorgfiltig liberpriiften Experi-
mente so stark, dal die Wahrheit der sogenannten Psi-Phidnomene nur noch
von Ideologen bezweifelt wird.

Gerade aber die Parapsychologie kritisiert hart die intellektuelle wie die
Populir-Esoterik: Sie umnebele empirische Tatsachen mit Mystifikationen.
Dagegen betont sie selbst, da§ es sich in ihrem Forschungsgebiet nicht um
Wirkungen von Geistern oder Erdkriften handle, sondern einfachhin um
verborgene Krifte der menschlichen Psyche.

Hartmut Kraft hat dies vom Schamanismus her untersucht (Uber innere
Grenzen. Initiation in Schamanismus, Kunst, Religion und Psychoanalyse,
1995). Am Phiinomen der Initiation, der archaischen Einweihung zieht er
Verbindungslinien zu verschiedenen humanen Erfahrungen; sie harren noch
der genaueren Erforschung, entziehen sich aber der exakt ,,naturwissen-
schaftlichen‘ Beweisfiihrung. Was geschieht in schriftlosen Kulturen, wenn
ein junger Mann in die Kraft des Schamanen eingeweiht wird, wenn in ihm
Heilungskrifte wach werden, die der europidischen Medizin (noch?) ver-
schlossen sind? Kraft zeigt vorsichtig die innere Verwandtschaft auch zu re-
ligiosen Erfahrungen, zu Phidnomenen der Psychoanalyse, zur kiinstleri-
schen Begabung. An der Wirklichkeit von alldem ist nicht zu zweifeln. Nur
die Deutungen sind verschieden.

Doch grundsitzlich gilt: Wir haben es mit Phdnomenen zu tun, die zwar
wissenschaftlich schwer zu greifen sind, die aber nicht in die christliche
Ubernatur oder die vermeintliche Esoterik, sondern in den Bereich der ,,Na-
tur* gehoren. Es geht um Tiefen der menschlichen Psyche, die im Laufe der
Zivilisation verdeckt wurden. Die meditative Praxis — ob sie aus Ostasien
oder Afrika oder aus der Ostkirche herkommt — bewirkt, was die Psycholo-
gie ,,BewuBtseins“-Erweiterung nennt: psychische Zonen, die normaler-
weise im UnterbewuBtsein schlummern, treten ins BewuBtsein ein. Zu ihrer
Deutung sollte man zunichst den klugen Psychoanalytiker oder Psycholo-



Josef Sudbrack 332

gen befragen, der sie — soweit sie nicht auf Betrug und Irrtum beruhen —
recht natiirlich zu verstehen sucht.

Das gilt auch fiir entsprechende Berichte aus dem Leben der christlichen
Heiligen. Thr betendes, meditierendes Leben kann solche, in der Tiefe des
BewuBtseins schlummernden Krifte und Erfahrungen wecken. Dies darf —
mit dem Recht des Glaubens - iibernatiirlich als Eingriff Gottes gedeutet
werden. Es muB} sich aber zugleich dem niichternen Zugriff der Wissen-
schaft stellen. Bei meiner Beschiftigung mit der liebenswerten, zweifels-
ohne heiligen Anna Katharina Emmerick wurde mir dieser Zusammenhang
zwischen meditativer Vertiefung und Phdnomenen wie Stigmata und Visio-
nen bewuBt. Sie stammen aus der natiirlichen Veranlagung, die Anna Ka-
tharina durch ihr frommes Leben vertiefte und zu Gott 6ffnete. Die For-
schung spricht von natiirlichen Begleiterscheinungen der Mystik.

Christliche Selbstbesinnung

Das Folgende wird in einer scharfen Abgrenzung entwickelt. In der Praxis
mag vereinbar sein, was sich in der theoretischen Analyse widerspricht.
Aber diese will helfen, die Praxis schirfer zu profilieren und so die spiritu-
elle Basis zu erreichen.

DaB der christliche Glaube mit der praktischen Esoterik und ihrem theo-
retischen Hintergrund nicht vereinbar ist, muB nicht betont werden. Die Ein-
maligkeit, in der Jesus Christus Gottes Du geschichtlich sichtbar, erfahrbar
macht — ob man dies ,,absolut”, ,unbedingt* oder anders nennt —, wider-
spricht dem esoterischen Weltbild allzu deutlich. Wie immer man den Glau-
ben an die Menschwerdung Gottes theologisch faBt, dies ist die Basis des
Christentums. Darauf aufruhend soll hier auf die humanen Werte hingewie-
sen werden, die im Glauben an die Menschwerdung Gottes, an das Inkarna-
tionsdogma offenkundig werden.

Auch fiir den auBenstehenden Beobachter muf} es iiberraschend sein, wie
schnell die Theoretiker der ,Esoterik das Ganze der Welt in den ,.intellek-
tuellen Griff* bekommen; also das gleiche tun, was sie am verflossenen ,ra-
tionalistischen* Denken kritisieren — wenn auch mit anderen Denkmitteln.
So beruft sich K. Wilber ausdriicklich auf die groen Systematiker des deut-
schen Idealismus, Hegel, Schelling usw. Die christliche Uberlieferung aber
lebt aus dem Geheimnis Gottes, das der Mensch durch kein Denken und
keine Erfahrung in irgendein umfassendes Begreifen einbringen kann. Was
»hegative Theologie* heifit, wird noch iiberboten durch das, was ,,negative
Mystik® za nennen ist. Ignatius von Loyola: ,,Gott ist je groBer*; Eckhart:
»(Den begriffenen, erfahrenen) Gott um (des wirklichen) Gottes willen las-
sen*; Luther: ,,Gott nur von hinten sehen*. Diese Ehrfurcht vor dem Grée-



Esoterik als Religion — eine Herausforderung 333

ren schenkt auch eine Seinsdemut, die das vielleicht engste Band zwischen
den groBen (wirklichen) Religionen kniipft.

Dies aber griindet, wie Maurice Blondel zeigt, letztlich dort, wo der Christ
an Gott als freies, personales Gegeniiber glaubt, an den Grund alles Wirkli-
chen. Das, was wir Menschen als ,Freiheit” erfahren, ohne es wirklich zu ver-
stehen, ist doch der Ort, dessen Geheimnis sich jedem neugierigen Zugriff ver-
wehrt. Alles andere wird der Mensch vielleicht einmal analysieren und begrei-
fen; aber niemals die Freiheit des gegeniiberstehenden Du, die ihm im Wort, in
einer Geste der Liebe begegnet. Wiirde er dies ,begreifen®, statt dankbar zu
empfangen, dann wire aus dem (der) anderen ein Ding, ein Mittel zur Selbst-
erfahrung geworden; die Liebe wire tot. Von dieser, in der Liebe erfahrenen
Qualitit glaubt der Christ, daB} sie in Gott, dem Grund alles Wirklichen leben-
dig ist — wie immer man auch es theologisch fasse. Deshalb sind Ehrfurcht und
Demut Grundhaltungen gegeniiber allem Dasein, vor allem gegeniiber Gott.

Im Geheimnis der Menschwerdung wird das Gezeigte potenziert: Gottes
Freiheit wird in Menschenfreiheit erfahrbar —~ Johannes sagt ,,sichtbar®.
Wenn es iiberhaupt eine Briicke vom Menschlichen zum Géttlichen gibt,
dann kann es nur diese humane Gipfel-Qualitit sein: Freiheit und Liebe ~ in
der Einmaligkeit des geliebten Du. Und eben das wird in Jesus Christus
»sichtbar”: Auf seinem Antlitz leuchtet Gottes Herrlichkeit, ,,die Herrlich-
keit des einzigen Sohnes vom Vater!* (Joh 1,14)

Es liberrascht nicht, daB im esoterischen Zugriff auf die Wirklichkeit all
die beriihrten Werte: Freiheit, Liebe, Du, Personsein, Einmaligkeit usw., ins
Abseits geraten. Sie nidmlich griinden in der Qualitit des ,,Gegeniiber, die
auch von der intellektuellen Esoterik in die Immanenz des Selbst aufgelost
wird; sie griinden in dem, was Martin Buber ,,Zwischen* und die Theologie
»Radikal-Transzendenz* nennt. Diese ist radikal von der ,Binnen-Trans-
zendenz* der transpersonalen Psychologie zu unterscheiden. Letztere nim-
lich meint nicht , Begegnung®, sondern nur eine BewuBtseinserweiterung
des Subjekts zum All-BewuBtsein.

Mit der Gestalt Jesu ist weiterhin endgiiltig klar, daB alle menschlichen
Schwestern und Briider an seiner Einmaligkeit, an seinem absoluten Sub-
jektsein und irgendwie (nach der Lehre der Kirchenviter) auch an seiner
Gértlichkeit teilhaben. Kulturhistorisch wurde oft festgestellt, dal das Wis-
sen um den ,,absoluten” Wert einer jeden menschlichen Person durch das
Christentum in die Weltgeschichte eingetreten ist, so oft auch das Christen-
tum von sich selbst abfiel. Der heutige Streit um die Abtreibung — wie un-
dialogisch er auch gefiihrt werden mag — ist nur von dieser Ureinsicht christ-
licher Uberlieferung her zu verstehen.

Von diesem Grundansatz her sind viele weitere Linien zu den typisch
christlichen oder den Werten der abrahamitischen Religionen zu ziehen: Ge-



Josef Sudbrack 334

schichte, das Zwischenmenschliche, der Bezug zu Arbeit und Kultur usw. In
diesem Grundansatz liegt auch die iibergreifende Werterfahrung, daB das
Gute absolut gut und nicht nur die Lichtseite sei, die den Schatten (das
Bose) brauche, um selbst leuchten zu konnen. Das esoterische Bemiihen
fithrt zu einem {ibergreifenden Ganzen, in dem Oben gleich Unten und auch
Gut gleich Bos wird; das Gottliche integriert beides: Gut und Bose. DaB Gott
aber absolut und bis ins letzte hinein ,,gut“ und daB daher auch die Qualitit
,Gut* absolut ist, macht einen Wesenszug der christlichen Botschaft aus.
Auch der Zen-Philosoph Masao Abe sieht mit Scharfblick hier den maB-
geblichen Unterschied zu seiner Weltanschauung, ohne allerdings auf die
Ebene der ,, Transformationsethik* Dethlefsens hinabzusinken. Wir Christen
aber miissen bekennen, diesem ethischen Anspruch des Glaubens wenig ge-
recht zu werden. Aber spielen nicht Siinde und Bufie ebenfalls eine wichtige
Rolle im Gesamt des Christentums?

Das fiihrt zum typischsten christlichen Wert. Er liegt in der Botschaft vom
Kreuz. Der groBe Deitaro T. Suzuki sah als Zen-Missionar genau hierin den
signifikantesten Unterschied zum Buddhismus, der doch das Freiwerden
vom Leid meditativ erreichen will. Die Kreuzesbotschaft zeigt einen ganz
anderen, den christlichen Umgang mit dem Leid. Es ist erschreckend (und
typisch fiir den verharmlosten Umgang des Westens mit der Weisheit In-
diens), wie sehr die Esoterik das Leid ausklammert oder reinkarnations-
wtheologisch® deutet (den Mord an den Juden als deren eigene Schuld). Das
Christentum aber weif}, Gott selbst hat das menschliche Leid so ernst ge-
nommen, daB er in es hineingestiegen ist. Darin liegt ein Doppeltes: Einmal
der einzig mdgliche Trost, daB jemand (Gott) neben dem Leidenden steht
und ihm die Hand reicht; zum anderen der Auftrag Jesu Christi, iiberall Leid
mindern zu helfen, wo es nur méglich ist.

DaB all diese ,,Werte* erst in der Hoffnung auf ,, Auferstehung“, die Rat-
zinger ,,dialogisch* nennt, schliissig werden, muf} nicht hervorgehoben wer-
den. Doch auch diese Hoffnung hat ihre tragende Mitte im Glauben an
Gottes menschgewordenen Sohn, der von den Toten auferstanden ist.

Esoterik als Dialogpartner

Mit der Esoterik tritt ein Zug der Religion des modernen Menschen in Er-
scheinung. Mit ithm zu sprechen, ist christlicher Auftrag. Zum Dialog aber
gehort ebenso wie der eigene Standpunkt eine horende Offenheit.

Vor allem klingt das in diesen Kreisen beliebte Wort Spiritualitiit im Ohr.
Als Christ sollte man aber zunichst iibersehen, daB damit der biblische Ur-
sprung von Spiritualitit libergangen wird. In der Esoterik lebt das BewuBt-
sein, daB3 es hinter der naturwissenschaftlichen Oberfliche der Wirklichkeit



Esoterik als Religion — eine Herausforderung 335

eine tiefere und wichtigere Dimension gibt, die ,,spirituelle®. Die Bestim-
mung des Menschen und seiner Welt ragt iiber die meBbare Tatsdchlichkeit
von Raum und Zeit, ragt sogar auch {iber die Sorgen fiir eine bessere Welt
hinaus. Das lehrt Jesus in seiner Vertrauens-Predigt (Mt 6,33): ,,Sorget euch
zuerst um Gottes Reich und seine Gerechtigkeit, alles andere wird euch hin-
zugegeben.” DaB} dies keine Weltflucht bedeutet, sondern ein Urvertrauen,
das noch mehr zum Einsatz fiir eine bessere Welt befihigt, zeigt Jesus selbst,
zeigt die Geschichte des Christentums zur Geniige; zeigt aber auch die Psy-
chologie E. Eriksons, aus dem das Wort ,,Urvertrauen* hergenommen ist.

Ich personlich habe den Eindruck, dafl unsere Theologie sich zu wenig
darum kiimmert, wie dieses Vertrauen auf eine jenseitige Welt, auf eine ,,dia-
logische Auferstehung* heute zu leben ist. Zu Recht spricht sie zwar von der
,Auferstehung-jetzt“, also dem christlichen Dienst an einer besseren Welt.
Aber lebt die ,, Auferstehung-jetzt“ nicht aus der Hoffnung auf die ,,Aufer-
stehung-dann®, die Gott einmal schenken wird?

Gerade das Gespriach mit der ,, Transformationsethik* oder der buddhisti-
schen Leidiiberwindung durch Ablegen aller Abhingigkeiten zwingt dazu,
beide Anliegen zu vereinen: Eine Spiritualitit der Menschwerdung Gottes
lebt aus beidem, weist auf das Jenseits der weltlichen Angelegenheiten hin,
das in Gott liegt, und weist auf die Werthaftigkeit der weltlichen Angele-
genheiten hin, die durch eben die Fleischwerdung des Wortes bejaht, gleich-
sam mit gottlicher Kraft gesegnet sind.

Die pantheistischen Ziige der Esoterik sollten ebenso zur theologischen
Selbstbesinnung fiihren. Die begriffsklare westliche Theologie hat zweifels-
ohne entsprechende Ziige der biblischen Botschaft vernachlissigt. Die pau-
linische Areopagspredigt wagt von Gott zu sprechen, ,,in dem wir leben, uns
bewegen und sind“ (Apg 17,28). Der Kolosserbrief (1,15-28) lehrt, daB3 in
Christus ,,alles erschaffen wurde im Himmel und auf Erden. Alles ist durch
ihn und auf ihn hin geschaffen, soll auf ihn gefiihrt werden®. Der Hebrier-
brief (1,3) macht Jesus zum ,.Erben des Alls, denn durch ihn ist auch die
Welt erschaffen. Auch in den Ur-Paulinen klingt die Wahrheit oftmals auf,
daB am Ende durch Jesus ,,Gott alles in allem sei*; (mit ,, herrschen‘ ver-
filscht die Einheitsiibersetzung den Wortlaut). Kann man den Prolog des
Johannesevangeliums (1,3f) anders lesen, als dal das gottliche Wort das
wirkliche ,,Licht“ und das wirkliche ,,Leben* von ,,allem* sei?

Die evangelische religionsgeschichtliche Schule nach der Jahrhundert-
wende fand in solchen und anderen Texten (wie Rém 8,15.26; Gal 4,6)
Uberreste heidnischen Denkens; ihre orthodoxen Gegner verharmlosten des-
halb diese Texte: Es sei nur metaphorisches Reden. Doch nach der langen
Zeit der ,,Geistvergessenheit” entdeckt unsere westliche Theologie, daf3
diese Alternative falsch ist. Sie entdeckt die Geistwirklichkeit Gottes, der



Josef Sudbrack 336

mit seinem (HIL.) Geist das All durchweht und das Innerste des Menschen,
sein Beten und sein Abba-Vater-Rufen ausmacht (Rém 8,15.26; Gal 4.6).
Das ist — was die Orthodoxe Theologie nie vergessen hat — ein ,,pantheisti-
sches* Fiihlen im Christentum, aber deshalb kein Pantheismus, weil der eine
Gott dem Menschen zugleich als personales Gegeniiber in Jesus, als Uran-
fang von allem und nur so als alles durchwehender Geist begegnet.

In diesem theologischen Denken trifft der alte trinitarische Glaube auf das
okologische, natur-bejahende Anliegen unserer Zeit.

Von hierher fithren auch methodische Briicken zur Esoterik. Die panthe-
istisch klingenden Aussagen der Bibel und der Tradition (,,Gott wurde
Mensch, damit der Mensch Gott wird*, Athanasius der GroBe) wurden lange
Zeit dem Begriffsdenken der westlichen Theologie geopfert; damit trat auch
die Geist-Wirklichkeit Gottes in seiner Welt in den Hintergrund. Am obigen
Beispiel demonstriert: Das Abba-Vater-Rufen als Grund-Tun des Menschen
kann — im nur logischen Denken — nicht zugleich das Rufen des Geistes
Gottes sein; denn dann wiirde der Mensch in seiner Tiefe gottlich sein. Also
sind diese Aussagen nur ,Metapher“. Doch hier stellt sich die Frage: Ob
diese strenge Logik iiberhaupt das Geheimnis Gottes greifen kann? Ob nicht
eine andere Sprache, ein anderes Denken verlangt wird?

Hugo Rahner hat schon vor Jahrzehnten auf die Notwendigkeit hingewie-
sen, in der Theologie das ,,symbolische “ Denken neu zu pflegen, um damit
Gottes iiber-logische Wahrheiten aussagen zu konnen. Der schon erwihnte
Christoph Jamme (,,Gott an hat ein Gewand“. Grenzen und Perspektiven
philosophischer Mythos-Theorien der Gegenwart, 1991) kommt nach ein-
gehende Analyse des modernen Denkens zum Ergebnis: ,,Eine definitive
Weltdeutung ist nicht (mehr) moglich; moglich sind aber symbolische Welt-
deutungen. Die Lebenswelt ist symbolisch strukturiert, weshalb Symboli-
sierung ein Grundbediirfnis des Menschen ist. Diese ist ,vorbegrifflich, aber
nicht vorrational*.“ Natiirlich muB man hierzu ,,Symbol“ in dem vollen Sinn
verstehen, den der franzosische Psychoanalytiker Paul Ricoeur in ihm sieht:
»Das Symbol gibt zu denken®, bringt also den Geist in Bewegung, iiber den
empirisch-logisch dargestellten Sachverhalt hinaus tiefer in die Wahrheit
einzudringen; nach ihm 16st das Symbol eine Dynamik aus, die auf Sinn hin-
fiihrt, diesen aber nicht wieder in exaktes Wissen auflost (wie in manchem
theologischen System, wie in der Esoterik Capras und Wilbers), sondern ihn
offenhilt zu der Weite, die letztlich nur von der Freiheit Gottes erfiillt wer-
den kann.

Ist aber nicht genau dies mit christlicher Spiritualitit gemeint: Der
Mensch, von Gottes Geist bewegt, 6ffnet sich dem, der Ursprung und Kraft
allen Lebens ist?





