
Esoterik als Religion - eine Herausforderung 323 

solutes vorstellt, das man gegen andere Menschen ausspielen kann, der hat 
ihn nicht verstanden. Dieser selbe Christus, der von sich sagt: •Hier ist das 
Haus Gottes und die Pforte des Himmels", hier ist der Himmel offen, hier 
hast du Zugang zu Gott, der hat sich zugleich mit allen Menschen solida- 
risch gemacht. Deshalb verkündet die christliche Botschaft, im Unterschied 
zu manchen anderen Religionen: Du findest Gott im Menschen, in dem, was 
ihn zutiefst angeht, in seiner Sehnsucht nach Freiheit, nach Brüderlichkeit, 
in seinem Verlangen nach Wahrheit in jedem von uns - leider oft verschro- 
ben und verbogen durch unsere Egoismen - und doch sagt Jesus, was du 
dem Geringsten tust, tust du mir (Mt 25,31-46), und wer mich gesehen hat, 
hat (Gott) den Vater gesehen (Joh 14,9). 

Esoterik als Religion - eine Herausforderung 
Josef Sudbrack, München 

Hinter dem Wirrwarr im Angebot an Esoterik steht eine Art Weltanschau- 
ung. Sie kann als Lageplan dienen, Einzelzüge esoterischer Praktiken zu 
verstehen, und kann zeigen, daß das Gespräch mit der Esoterik für das 
abendländische Christentum noch wichtiger ist als der aufblühende Dialog 
mit den Weltreligionen. •Esoterik" wird nämlich mehr und mehr die •Reli- 
gion", der wir westlichen Christen intensiv konfrontiert sind. Auch was uns 
normalerweise an hinduistischer, buddhistischer oder schamanischer •Reli- 
giosität" begegnet, ist längst esoterisch verfremdet, mit Harvey Cox zum 
•Nes"-Buddhismus (-Hinduismus, -Schamanismus, wie Nes-Kaffee) oder 
mit dem •Spiegel" (9. 12. 96) zum •fast-food für die Seele" geworden: 
•Schnell zubereitet und noch schneller konsumiert!" 

Allerdings ist die intellektuelle Abstraktion, von der herab Theodor W. 
Adorno Esoterik als •Metaphysik der Dummen" brandmarkte, nicht die Ba- 
sis, um dieser •Religion" zu begegnen. Hier geht es um Spiritualität, wie ein 
Lieblingswort der Esoterik heißt, um die Basis des Lebens und der Erfah- 
rung. Der •Stern" (Nr. 42, 1996) analysiert dies mit •Esoterik - die neue Re- 
ligion?" genauer als viele Theologen. Das zeigt schon der Ursprung. Was 
nämlich heute als Esoterik festgeschrieben ist, beginnt erst mit der Moderne, 
mit dem Aufbruch der Naturwissenschaft. Viele entsprechende Phänomene 
waren früher eingebunden in die christlich-abendländische Religion. Was 
wir Aberglaube, Magie, Astrologie nennen, findet sich auch in der alten 
Theologie. Sie unterschied nicht zwischen magisch oder nicht-magisch, son- 



Josef Sudbrack 324 

dem zwischen guter-weißer und böser-schwarzer Magie; nicht zwischen 
Sternenglauben und Kantscher Bewunderung des gestirnten Himmels über 
uns, sondern - wie noch Melanchton - zwischen deterministischer Schick- 
salsgläubigkeit und Einfügen des Menschen in die Schöpfungsordnung, die 
Gott am Himmelsgewölbe festgelegt hat. In diesem symbolischen Weltbild 
wurde die Wirklichkeit noch nicht mit unserer abstrakten Begrifflichkeit von 
meßbarer Realität gegenüber •nur"-Bildhaftigkeit analysiert. Man erfuhr die 
Welt als Symbol-Einheit von Realität und Sinn. Christoph Jamme als mo- 
derner Berichterstatter meint, daß die heutige Philosophie auf dem Rückweg 
dorthin ist; ein Gesamt-Weltbild läßt sich nach ihm nur noch über •symbo- 
lisches" Denken erreichen. Religion aber meint ein solches Weltbild! 

Die im Spätmittelalter erwachende Naturwissenschaft brachte den Menta- 
litätsumschwung, eine neue •Spiritualität". Mit empirischer Eindeutigkeit, 
quantitativen, kausalen Verknüpfungen und logisch-exaktem Denken wurde 
die Tatsachenwelt scharf von den bildhaften Vorstellungen unterschieden; 
diese gehören ins Reich der Phantasie oder - nach Sigmund Freud und Karl 
Marx - ins Reich der Religion. Gegen diese •naturwissenschaftliche" Re- 
duktion der Weltwirklichkeit auf rationales Denken protestierte man im 
16./17. Jahrhundert und suchte nach der Historikerin Francis A. Yates - 
überaus •religiös" - okkulte, •esoterische" (= nur Eingeweihten bekannt) 
Sinnkräfte hinter der •exoterischen" (äußerlichen) Naturwissenschaft. Im 
Urgrund der Wirklichkeit lebe ein energetisches Netzwerk, dessen Kräfte 
sich in Magie, Astrologie, Zauberei, Alchemie äußere. Uralte Weisheit, die 
Bauhütten der mittelalterlichen Kathedralen, gnostische Riten (wie um den 
Gral), geheime Schriften, ägyptisches Erkennen wie das des sagenumwobe- 
nen Hermes Trismegistos haben dies überliefert. Heute zählt man dazu auch 
Kelten, Indianer oder die Aborigenes Australiens. 

So wurde kurz vor dem Dreißigjährigen Krieg in schwäbisch-evange- 
lischen Kreisen die Legende von •Christian Rosenkreutz" kreiert. Um 1400 
habe er eine okkulte Bruderschaft gegründet. Diese Legende sollte dem Ra- 
tionalismus der protetantischen Orthodoxie neues Leben, neue Spiritualität 
einflößen. Man schuf eine •mysteriöse" Synthese zwischen der Symbol- 
Philosophie der Renaissance (Pansophie) und dem christlichen Glauben. 
Viele Geheimbünde wie die Freimaurerei griffen dies als Geschichte auf. 
Moderne neugnostische Gemeinschaften wie die •Orden der Gold- und 
Rosenkreuzer" berufen sich darauf. 

Zum weltanschaulichen Hintergrund der Esoterik 

Die berühmte •smaragdene Tafel" des Hermes Trismegistos (eine schon im 
Mittelalter lebendige, ins alte Ägypten zurückverlegte Fiktion) bietet eine 



Esoterik als Religion - eine Herausforderung 325 

Synthese der •Weltanschauung", die diesen Strömungen gemeinsam ist, 
eine Kurzformel der Esoterik: •Dasjenige, was Unten ist, ist gleich demje- 
nigen, was Oben ist. Und dasjenige, was Oben ist, ist gleich demjenigen, 
was Unten ist, um zu vollbringen die Wunderwerke eines einzigen Dings. 
Bei diesem einen Ding ist der Vater aller Vollkommenheit der ganzen Welt. 
Seine Säuge-Amme ist die Erde. So wirst du haben die Herrlichkeit der 
ganzen Welt. Von dir wird weichen aller Unterschied." Modern heißt dies 
•network" des Wirklichen oder Erdmutter •Gaia". 

Rupert Sheldrake, der im Ashram von Bede Griffiths seinen christlichen 
Glauben wiederfand, bringt eine behutsame Annäherung an dieses Weltbild. 
Er fragt: Ob viele biologische Phänomene nicht besser von •mor- 
phologischen" Feldern her als über kausale Verknüpfung zu verstehen 
sind? Dazu das Beispiel der Ameisen: Erfahren die weit entfernten Ameisen 
über akustisch-taktile-aromatische Signale von der Zerstörung ihres Nestes 
oder wissen sie es grundlegender, weil sie einen ganzheitlichen Organismus 
bilden - wie die Einzelzellen im menschlichen Körper? Diese Ganzheit 
nennt Sheldrake •morphisches Feld". Mein jesuitischer Lehrer der Natur- 
philosophie, Adolf Haas, trug vor 45 Jahren ähnliches vor. Sheldrake bleibt 
behutsam: •Es gibt bereits experimentelle Anzeichen dafür, daß sich dieser 
Effekt tatsächlich einstellt." Andere überschlagen sich und halten die Ge- 
samterde, ja den Kosmos für ein Lebewesen, die •Gaia". 

•Esoterisches" Wissen heißt demnach: Nicht an der •exoterischen" Ober- 
fläche leben, wo in Raum und Zeit die Dinge quantitativ und kausal neben- 
einanderstehen, sondern die tiefere Vernetzung, die organische Einheit, die 
Seele, den Energiestrom hinter Raum-und-Zeit erspüren. Dort haben Dinge, 
die •exoterisch" auseinanderliegen, ihre •esoterische" Einheit. Eine Sache- 
Oben (Sterne) deutet die Sache-Unten (Lebensschicksal). Eine Praxis-Unten 
(das •Pentagramm") bewegt die Sache-Oben (und kann mit Goethes Faust 
den Satan herbeizitieren). 

Der ehemalige New-Age-Propagator Fritjof Capra verfestigt diese Welt- 
sicht in seinem Buch •Lebensnetz" (1996) auf intellektuellem Niveau zur 
Philosophie. Es geht ihm um •Ein neues Verständnis der lebendigen Welt", 
die nicht aus Substanzen, sondern in einem Beziehungsnetz bestehe. Ken 
Wilber geht spekulativ noch weiter und kritisiert Capra als zu eindimensio- 
nal. In •Eros, Kosmos, Logos - Eine Vision an der Schwelle zum nächsten 
Jahrtausend" (1995, erster Band einer Trilogie) entwirft er die Vorstellung 
des •Holon": •Das Ganze ist mehr als die Summe seiner Teile und kann in 
vielen Fällen die Funktion seiner Teile beeinflussen und bestimmen - und 
ist natürlich auch selbst zugleich Teil eines anderen Ganzen." Ein immer 
größeres •Holon" integriert die je-kleineren. Dies wird stufenweise hochge- 
führt bis zum all-umfassenden •Holon", das die einen weniger gut Gott, die 



Josef Sudbrack 326 

Buddhisten aber richtiger Nirvana nennen. Beide lehnen entschieden den 
Rationalismus ab, den sie mit Descartes, und den Empirismus, den sie mit 
Newton verbinden, enden aber - wenn auch unter anderen Vorzeichen - in 
einer ähnlichen Gesamt-Systematik. 

Stanislav Grofs •Transpersonale Psychologie" zeigt die humane Relevanz 
dieser Sicht. Je tiefer sich einer in sein Bewußtsein versenke, desto näher 
komme er seinem Ursprung, der als große Leere zugleich Ursprung aller 
Wirklichkeit, das Göttliche ist: •Die etablierten Religionen vertreten in der 
Regel eine Vorstellung von Gott, wonach das Göttliche eine Kraft ist, die 
sich außerhalb des Menschen befindet und zu der man nur durch die Ver- 
mittlung der Kirche und der Priesterschaft Zugang gewinnen kann. Ein be- 
vorzugter Ort für einen solchen Vorgang ist das Gotteshaus. Im Gegensatz 
dazu erkennt die Spiritualität, die sich im Prozeß einer tiefergehenden 
Selbsterforschung offenbart, Gott als das Göttliche im Menschen. Mit Hilfe 
verschiedener Techniken, die den unmittelbaren erlebnishaften Zugang zu 
transpersonalen Wirklichkeiten vermitteln, entdeckt man seine eigene Gött- 
lichkeit. Bei spirituellen Übungen solcher Art sind es der Körper und die Na- 
tur, die die Funktion des Gotteshauses übernehmen." Dies entspricht dem 
hinduistischen •Atman gleich Brahman" (das Selbst ist das Ganze), wenn 
auch zur Lebenshilfe verharmlost. 

Der Musik-Kritiker und Pfarrerssohn Joachim-Ernst Berendt nähert sich 
diesem Weltbild vom Klang her: •Nada Brahma", •Die Welt ist Klang" heißt 
sein Erfolgsbuch. Der ehemalige katholische Theologieprofessor Hubertus 
Mynarek gründet darauf eine •Ökologische Religion": im Meer kosmischer 
Energien versinken. Nach dem extremen Feminismus stammen wir alle aus 
dem göttlichen Mutterschoß der Natur. Der Münchener Astrologe und Re- 
inkarnationstherapeut Thorwald Dethlefsen sucht in •Ödipus - der Rät- 
sellöser" (1990) auf buddhistischen Wegen die totale Einheit, in der selbst 
die Polarität von Gut und Bös aufgehoben ist: •Alle esoterischen Wege, alle 
Heilswege, alle Religionen in ihrer Ursprünglichkeit lehren nur einen Weg, 
aus der Polarität hinauszugehen, in die Einheit hineinzugehen. Wenn es 
möglich ist, daß wir die Einheit erreichen, dann sind wir in dem Moment, 
wo wir sie erreichen, nicht mehr. Wenn dieses Ich am Ziel angekommen ist, 
darf es nicht mehr existieren, kommt es nicht an." Das bedingt eine •Trans- 
formationsethik": Auf der •exoterischen" Ebene von Raum und Zeit sei die 
Welt nicht zu verbessern. Gutes-Tun und aktives Helfen seien Flucht vor der 
eigentlichen Aufgabe. Diese heiße: Sich in die allumfassende Mitte hinein- 
meditieren; von dorther werde es besser. Dies lehrte auch Mahesh Maharishi 
Yogi mit der •transzendentalen Meditation": Das Meditieren (in die Mitte 
gehen) seiner Anhänger habe die Cuba-Krise (Kennedy und Chruschtschow) 
besiegt (Maharishi-Effekt). 



Esoterik als Religion - eine Herausforderung 327 

Hans Dieter Leuenberger, dessen Buch •Das ist Esoterik." (1985) als Stan- 
dardwerk gilt, stellt den religiösen Anspruch heraus: •Alles, was im Univer- 
sum ist, (ist) letztlich Energie. Nur - der Mensch kann mit reiner Energie 
nicht umgehen. Er muß diese Energie in Bilder fassen, erst dann kann er diese 
Energie verwenden. Die verschiedenen esoterischen Wissensgebiete, Astro- 
logie, Tarot, Kabbala und viele andere, lehren im Grunde dieses einzige und 
gleichzeitig einzigartige Weltgesetz, wenn auch mit verschiedenen Bildern: 
daß es ein universales Gesetz gibt, das die Welt im Innersten zusammenhält, 
und daß, wer dieses Weltgesetz kennt, imstande ist, sein Leben nach diesem 
übergeordneten Gesetz auszurichten, damit die kosmischen Kräfte in sein 
ganz persönliches Leben zu integrieren und so in Übereinstimmung mit dem 
Kosmos zu leben." Religionen wie esoterische Praktiken seien nur mehr oder 
weniger geglückte Versuche, dem in sich unbegreifbaren Weltgesetz, der 
•okkulten" Übermystik Gestalt und rituelle Verfügbarkeit zu verleihen. 

So entwirft der englische Literat Aldous Huxley (Brave new world) in •Phi- 
losophia Perennis" (deutsch 1970) ein mystisch-esoterisches Weltsystem. 
Dazu sammelt er aus allen Religionen Zeugnisse mit theologischen Reflexio- 
nen und folgert daraus: •Der göttliche Grund von allem Existierenden ist ein 
spirituelles Absolutes, das mit Begriffen und diskursivem Denken nicht zu 
fassen ist, aber unter gewissen Umständen von einem menschlichen Wesen di- 
rekt erfahren und realisiert werden kann. Dieses Absolute ist der Gott jenseits- 
aller-Form-und-Gestalt (God-without-form) nach hinduistischer und christli- 
cher Sprechweise. Das letzte Ziel des Menschen und der tiefste Grund seiner 
Existenz ist die Erkenntnis der Einheit mit diesem göttlichen Grund, ein Er- 
kennen, das nur denen gewährt wird, die bereit sind, ,sich selbst zu sterben' 
(Mt 16,25), und so - wie es billig ist - Gott Raum zu geben." Huxley selbst 
versuchte bekannterweise dies über Bewußtseins-erweiternde Drogen zu er- 
fahren. In seinen historischen Arbeiten über die •Graue Eminenz" und die 
•Teufel von Loudun" zeigt er, daß der Glaube an den •personalen" Gott 
Grund für das Schlimme in der Welt ist; denn mit ihm trenne man radikal Gut- 
und-Bös und müsse als Verteidiger des Guten das Böse radikal ausrotten. 

Auch christliche Theologen und Meditationslehrer träumen von einer ähn- 
lich all-umfasenden und -auflösenden Über-Mystik und Über-Religion. So 
stellt der amerikanische Benediktiner David Steindl-Rast die vielen Reli- 
gionen (inklusive Christentum) der einzigen, alles umschließenden Ur-Er- 
fahrung entgegen und schreibt: •Wie gelangen wir von der einen großen Re- 
ligion zu den vielen Religionen? Als erstes stürzt sich Ihr Intellekt auf Ihre 
Erfahrung und beginnt zu interpretieren. Wir entfernen uns immer mehr von 
der ursprünglichen Erfahrung." Ähnliches gelte vom Willen, der aus dem 
grenzenlosen Verbundenheitsgefühl moralische Gebote mache, von dem Ur- 
Gefühl, das sich in Riten konkretisiert. •Verschiedene Zeitpunkte und ver- 



Josef Sudbrack 328 

schiedene Orte (haben) unterschiedliche Bedingungen für das Interpretieren, 
Anwenden und Zelebrieren der mystischen Erfahrung geschaffen. Dies führt 
zur Vielfalt der Religionen auf dieser Welt. Alle aber entspringen der einen 
Saat und alle reifen demselben Ziel entgegen." Christentum sei nur eine kul- 
turell-zufällige Ausprägung der allen Menschen gemeinsamen Superreli- 
gion und Supermystik. Der Mensch brauche zwar konkrete Ausprägungen, 
müsse sich aber deren Kontingenz bewußt bleiben. Auch die Esoterik gehört 
zum Konkretwerden der Super-Religion, muß aber natürlich in ihrer Gültig- 
keit abgewogen werden. 

Diese Auffassung von Religion (auch des Christentums) spiegelt die 
These der pluralistischen Religionsphilosophie, die besonders Paul Knitter, 
differenzierter John Hick propagieren. Doch deren begriffstheologisch, in 
hoher Abstraktion erdachte Einheit der Religionen muß auf den Prüfstein 
der Existenz, des Lebens, der Spiritualität gelegt werden. 

Esoterische Praktiken und Erfahrungen 

Zuvor ist zu sehen, daß das Gros der esoterischen Praktiken, in dessen wei- 
teres Verständnis auch die Anthroposophie und manches andere gehört, von 
diesem ideologischen Unterbau her verstanden werden muß. 

Die Astrologie gründet doch darauf, daß es zwischen der Sternenwelt und 
dem Menschen eine seinshafte, energetische, •mystische" Schicksals-Ver- 
netzung bestehe. Der Astrologe kennt deren •esoterische" Innen-Struktur, 
kann daher an den Sternen okkulte Gegebenheiten im Menschen, Veranla- 
gungen und Schicksale ablesen. Dieses sogenannte •Wissen" mag aus inne- 
rer Einsicht oder aus vermeintlichen Erfahrungsdaten stammen, die über 
Jahrtausende hin angesammelt wurden. 

Mit Pendeln oder Kartenlegen wie I-Ging und Tarot kann man in die- 
sen Energiestrom eintauchen. Die anscheinend zufällig geworfenen Kar- 
ten legen die esoterische Vernetzung der exoterischen Außenphänomene 
frei. 

Das Wahrsagen - ob mittels Glaskugel oder in geheimnisvollen Träumen 
und Schauungen - berührt hinter Raum und Zeit die esoterische Tiefen- 
struktur der Alltags-Wirklichkeit. 

Auch der • esoterische " Heilpraktiker hat seinem nur-•exoterischen" Kol- 
legen diesen lebendigen Kontakt mit dem Innenleben von Gesundheit und 
Krankheit voraus. Der Unterschied der •Heilpraxis" der Uriella im •Fiat 
Lux" (mit Wannen voll gesegnetem Wasser) zu den Riten der Heilungsbe- 
wegungen verschiedenster Provenienz - vom ostasiatischen •Reiki" bis zu 
Gottesdiensten der christlichen Pentecostals - scheint nur gering. 

Die Magie bewegt sich auch in psychischen und moralischen, nicht nur 



Esoterik als Religion - eine Herausforderung 329 

religiösen Gefahrzonen. Es sei Menschen möglich, über •esoterische" 
Kräfte die Wirklichkeit zu manipulieren - zum Guten des Menschen in der 
weißen, zu seinem Bösen in der schwarzen Magie und der Hexerei. Bern- 
hard Wenisch hat in seinem nüchternen und zugleich erschreckenden Buch 
über •Satanismus" dazu Daten gesammelt und christlich gedeutet. 

Die modische Erscheinung der Bachblüten- und der Edelstein-Therapie ist 
ebenfalls von dieser umfassenden Sicht her zu deuten. Es geht um Heilkräfte 
in der Natur, die der Forschung in ihrer naturwissenschaftlichen Exaktheit 
entgehen, aber dem Esoteriker offenliegen. 

Ein solches Überschreiten der äußeren •exoterischen" Welt in •esoteri- 
sche" Erfahrung liegt auch den sich häufenden Berichten von Kontakten mit 
Überirdischem zugrunde. Man nennt es Channeling, kennt eine • Ufologie " 
und produziert eine Fülle von •Engel"-Literatur. Hier sind auch die christ- 
lichen Berichte über Marienerscheinungen von La Salette, Lourdes, Fatima 
bis zu Medjugorje oder die Allerseelen-Erfahrungen nüchtern abzuwägen. 
K. Rahners reich belegtes und immer noch aktuelles Buch über •Visionen 
und Prophezeihungen" (neu 1989) bietet hierzu eine gute Hilfe. 

Der Bereich des Spiritismus gehört hierher. Ob es sich um Klopfgeister 
und Spuk-Geschichten handelt; oder ob man mit Tisch-Rücken und ähn- 
lichen Praktiken Kontakt mit solchen esoterischen Kräften knüpft. Unsinn, 
Betrug, Geschäftemacherei gehen Hand in Hand mit den seltenen echten Er- 
fahrungen, die aber der rechten Interpretation bedürfen. 

Radiästhesie und Geomantik lehren, daß in Gegenständen (Pyramiden) 
und in Erdzonen (Stonehenge, Externsteine) Kräfte wohnen, die im Men- 
schen ungeahnte Wirkungen erzeugen, gute oder schlechte. Wie sehr man 
damit in einen Zwischenbereich von dummem Aberglauben und ernstzu- 
nehmender Erfahrung steht, zeigt das Rutengehen. Empirisch steht fest, daß 
Menschen mit solchen Methoden Wasseradern entdecken können. 

Am Rande der Esoterik steht die Scientology; sie sieht das menschliche 
Gehirn als einen Computer an, den es immer besser zu programmieren gilt. 
Am Ende aber steht dann auch ein allumfassendes Supergehirn, wie es Frank 
I. Tipler in •Die Physik der Unsterblichkeit. Moderne Kosmologie, Gott und 
die Auferstehung der Toten" (Piper 51995) als •Gott" beschreibt. Die fa- 
schistischen Züge dieser •Kirche" sind offenkundig. Das Positive Denken 
Murphys ist hingegen durch und durch •esoterisch". Aus einer Charakterei- 
genschaft (der Optimist mit dem halb-vollen hat es leichter als der Pessimist 
mit dem halb-leeren Glas) wird ein Kontakt mit esoterischen Kräften kon- 
struiert, die dem •positiv" Denkendem zur Verfügung stehen, der z. B. durch 
mentale Meditation sein Bankkonto erhöhen kann (sie!). 

Am Rande steht auch der Satanismus. Nach den Fachleuten ist eine echte 
Satan-Verehrung kaum anzutreffen; wohl aber das Aufreizen niederer In- 



Josef Sudbrack 330 

stinkte durch immer brutaler werdende Performances. (Sex genügt nicht 
mehr; es muß noch mehr kitzeln.) 

Der Reinkarnationsglaube ist das wichtigste Phänomen aus dem Bereich 
der Esoterik. Zuerst ist auch hier auf unseriöse Praktiken, Tatsachenverfäl- 
schungen usw. hinzuweisen. Die Verurteilung des Origenes wird zum Aus- 
merzen des frühchristlichen Reinkarnationsglaubens; in biblischen Texten 
wie Joh 9 soll er sich finden; die Einschränkung des seriösesten Reinkarna- 
tions-Forschers und -Lehrers, Jan Stevenson, daß mit seinen Daten der 
Reinkarnations-Glaube •suggested" werde, wird mit •streng bewiesen" 
übersetzt. Die Pro- und Kontra-Literatur quillt über. 

Wichtig ist aber, daß wie in aller Esoterik besonders im Reinkarnations- 
glauben sich der Mensch über die greifbaren naturwissenschaftlichen Fak- 
ten hinaus ausstreckt. Er ist eben doch •unausrottbar" religiös. Der Glaube 
vergangener Zeiten, daß der naturwissenschaftliche Fortschritt die Religion 
überflüssig mache, war eigentlich finsterste •Esoterik". 

Wichtig ist auch der Unterschied zwischen westlichem und fernöstlichem 
Reinkarnationsglauben. In Indien wird Reinkarnation als Befreiung vom 
irdischen Dasein und seinem Karma, seinen Bindungen erhofft. Der Mensch 
müsse sich über mehrere Existenzen hinweg davon lösen. Im Westen hinge- 
gen will der Mensch möglichst viele seiner Möglichkeiten verwirklichen 
und braucht dazu mehrere Existenzen. 

Genau hier liegt der ekklatante Unterschied zum christlichen Glauben: 
Dieser vertraut darauf, daß die augenblickliche Existenz die ist, die Gott 
dem Menschen zugedacht hat. Diesen •Wesensgrund" zu verwirklichen 
heißt: •Annahme seiner selbst" (R. Guardini). Der Christ weiß: Gott hat 
mich so gewollt! Und Gott wird meiner konkreten Existenz die Glückselig- 
keit der Ewigkeit schenken. Es wäre furchtbar, wenn das irdische Schicksal 
die Schuld vergangener Existenzen spiegelte. Nach einem der Reinkarnati- 
onstheoretiker waren doch die 6 Millionen hingemordeten Juden selbst 
schuld an ihrem Tod. Die christliche Auferstehungshoffnung beruht aber auf 
dem, was Joseph Ratzinger •Dialogische Unsterblichkeit" nennt: Der Christ 
setzt nicht auf eigene Leistung oder einem nicht-tot-zu-kriegenden Teil im 
Menschen, sondern auf Gottes schöpferische Macht. 

In seinem eindeutigen Setzen auf Eigenleistung widerspricht der Reinkar- 
nationsglaube der christlichen Offenbarung - mögen auch ehrenwerte Chri- 
sten meinen, daß beides zu vereinen sei. 

Bereiche zwischen Religion und exakter Naturwissenschaft 

Viele der genannten Probleme und Erfahrungen aber berühren Zwi- 
schenbereiche, die der strengen Naturwissenschaft verschlossen sind und 



Esoterik als Religion - eine Herausforderung 331 

dennoch nicht •religiös" im christlichen Sinne genannt werden dürfen. 
Mit solchen Bereichen beschäftigt sich die Parapsychologie. Da ihre Er- 

gebnisse stets auch von der subjektiven Verfaßtheit der jeweiligen Persön- 
lichkeit (Medium) abhängen, sind sie nicht mit streng quantitativ-empiri- 
schen Methoden zu erreichen, sondern nur über Wahrscheinlichkeits- und 
statistische Methoden. Es werden Phänomene untersucht, die •paranormal" 
sich der kausalen und rein-empirischen Struktur der Naturwissenschaft ent- 
ziehen: Telepathie (paranormale, durch kein bekanntes Medium geleiteter 
Kontakt mit fremden psychischen Vorstellungen), Hellsehen (paranormale 
Wahrnehmung objektiver Tatsachen), Präkognition (paranormales Voraus- 
wissen zukünftiger Vorgänge), Telekinese (paranormale Beeinflussung bio- 
logischer oder mechanischer Vorgänge wie Tischlevitation). Bei allen Be- 
trügereien und Irrtümern ist die Evidenz der sorgfältig überprüften Experi- 
mente so stark, daß die Wahrheit der sogenannten Psi-Phänomene nur noch 
von Ideologen bezweifelt wird. 

Gerade aber die Parapsychologie kritisiert hart die intellektuelle wie die 
Populär-Esoterik: Sie umnebele empirische Tatsachen mit Mystifikationen. 
Dagegen betont sie selbst, daß es sich in ihrem Forschungsgebiet nicht um 
Wirkungen von Geistern oder Erdkräften handle, sondern einfachhin um 
verborgene Kräfte der menschlichen Psyche. 

Hartmut Kraft hat dies vom Schamanismus her untersucht (Über innere 
Grenzen. Initiation in Schamanismus, Kunst, Religion und Psychoanalyse, 
1995). Am Phänomen der Initiation, der archaischen Einweihung zieht er 
Verbindungslinien zu verschiedenen humanen Erfahrungen; sie harren noch 
der genaueren Erforschung, entziehen sich aber der exakt •naturwissen- 
schaftlichen" Beweisführung. Was geschieht in schriftlosen Kulturen, wenn 
ein junger Mann in die Kraft des Schamanen eingeweiht wird, wenn in ihm 
Heilungskräfte wach werden, die der europäischen Medizin (noch?) ver- 
schlossen sind? Kraft zeigt vorsichtig die innere Verwandtschaft auch zu re- 
ligiösen Erfahrungen, zu Phänomenen der Psychoanalyse, zur künstleri- 
schen Begabung. An der Wirklichkeit von alldem ist nicht zu zweifeln. Nur 
die Deutungen sind verschieden. 

Doch grundsätzlich gilt: Wir haben es mit Phänomenen zu tun, die zwar 
wissenschaftlich schwer zu greifen sind, die aber nicht in die christliche 
Übernatur oder die vermeintliche Esoterik, sondern in den Bereich der •Na- 
tur" gehören. Es geht um Tiefen der menschlichen Psyche, die im Laufe der 
Zivilisation verdeckt wurden. Die meditative Praxis - ob sie aus Ostasien 
oder Afrika oder aus der Ostkirche herkommt - bewirkt, was die Psycholo- 
gie •Bewußtseins"-Erweiterung nennt: psychische Zonen, die normaler- 
weise im Unterbewußtsein schlummern, treten ins Bewußtsein ein. Zu ihrer 
Deutung sollte man zunächst den klugen Psychoanalytiker oder Psycholo- 



Josef Sudbrack 332 

gen befragen, der sie - soweit sie nicht auf Betrug und Irrtum beruhen - 
recht natürlich zu verstehen sucht. 

Das gilt auch für entsprechende Berichte aus dem Leben der christlichen 
Heiligen. Ihr betendes, meditierendes Leben kann solche, in der Tiefe des 
Bewußtseins schlummernden Kräfte und Erfahrungen wecken. Dies darf - 
mit dem Recht des Glaubens - übernatürlich als Eingriff Gottes gedeutet 
werden. Es muß sich aber zugleich dem nüchternen Zugriff der Wissen- 
schaft stellen. Bei meiner Beschäftigung mit der liebenswerten, zweifels- 
ohne heiligen Anna Katharina Emmerick wurde mir dieser Zusammenhang 
zwischen meditativer Vertiefung und Phänomenen wie Stigmata und Visio- 
nen bewußt. Sie stammen aus der natürlichen Veranlagung, die Anna Ka- 
tharina durch ihr frommes Leben vertiefte und zu Gott öffnete. Die For- 
schung spricht von natürlichen Begleiterscheinungen der Mystik. 

Christliche Selbstbesinnung 

Das Folgende wird in einer scharfen Abgrenzung entwickelt. In der Praxis 
mag vereinbar sein, was sich in der theoretischen Analyse widerspricht. 
Aber diese will helfen, die Praxis schärfer zu profilieren und so die spiritu- 
elle Basis zu erreichen. 

Daß der christliche Glaube mit der praktischen Esoterik und ihrem theo- 
retischen Hintergrund nicht vereinbar ist, muß nicht betont werden. Die Ein- 
maligkeit, in der Jesus Christus Gottes Du geschichtlich sichtbar, erfahrbar 
macht - ob man dies •absolut", •unbedingt" oder anders nennt -, wider- 
spricht dem esoterischen Weltbild allzu deutlich. Wie immer man den Glau- 
ben an die Menschwerdung Gottes theologisch faßt, dies ist die Basis des 
Christentums. Darauf aufruhend soll hier auf die humanen Werte hingewie- 
sen werden, die im Glauben an die Menschwerdung Gottes, an das Inkarna- 
tionsdogma offenkundig werden. 

Auch für den außenstehenden Beobachter muß es überraschend sein, wie 
schnell die Theoretiker der •Esoterik" das Ganze der Welt in den •intellek- 
tuellen Griff" bekommen; also das gleiche tun, was sie am verflossenen •ra- 
tionalistischen" Denken kritisieren - wenn auch mit anderen Denkmitteln. 
So beruft sich K. Wilber ausdrücklich auf die großen Systematiker des deut- 
schen Idealismus, Hegel, Schelling usw. Die christliche Überlieferung aber 
lebt aus dem Geheimnis Gottes, das der Mensch durch kein Denken und 
keine Erfahrung in irgendein umfassendes Begreifen einbringen kann. Was 
•negative Theologie" heißt, wird noch überboten durch das, was •negative 
Mystik" zu nennen ist. Ignatius von Loyola: •Gott ist je größer"; Eckhart: 
•(Den begriffenen, erfahrenen) Gott um (des wirklichen) Gottes willen las- 
sen"; Luther: •Gott nur von hinten sehen". Diese Ehrfurcht vor dem Größe- 



Esoterik als Religion - eine Herausforderung 333 

ren schenkt auch eine Seinsdemut, die das vielleicht engste Band zwischen 
den großen (wirklichen) Religionen knüpft. 

Dies aber gründet, wie Maurice Blondel zeigt, letztlich dort, wo der Christ 
an Gott als freies, personales Gegenüber glaubt, an den Grund alles Wirkli- 
chen. Das, was wir Menschen als •Freiheit" erfahren, ohne es wirklich zu ver- 
stehen, ist doch der Ort, dessen Geheimnis sich jedem neugierigen Zugriff ver- 
wehrt. Alles andere wird der Mensch vielleicht einmal analysieren und begrei- 
fen; aber niemals die Freiheit des gegenüberstehenden Du, die ihm im Wort, in 
einer Geste der Liebe begegnet. Würde er dies •begreifen", statt dankbar zu 
empfangen, dann wäre aus dem (der) anderen ein Ding, ein Mittel zur Selbst- 
erfahrung geworden; die Liebe wäre tot. Von dieser, in der Liebe erfahrenen 
Qualität glaubt der Christ, daß sie in Gott, dem Grund alles Wirklichen leben- 
dig ist - wie immer man auch es theologisch fasse. Deshalb sind Ehrfurcht und 
Demut Grundhaltungen gegenüber allem Dasein, vor allem gegenüber Gott. 

Im Geheimnis der Menschwerdung wird das Gezeigte potenziert: Gottes 
Freiheit wird in Menschenfreiheit erfahrbar - Johannes sagt •sichtbar". 
Wenn es überhaupt eine Brücke vom Menschlichen zum Göttlichen gibt, 
dann kann es nur diese humane Gipfel-Qualität sein: Freiheit und Liebe - in 
der Einmaligkeit des geliebten Du. Und eben das wird in Jesus Christus 
•sichtbar": Auf seinem Antlitz leuchtet Gottes Herrlichkeit, •die Herrlich- 
keit des einzigen Sohnes vom Vater!" (Joh 1,14) 

Es überrascht nicht, daß im esoterischen Zugriff auf die Wirklichkeit all 
die berührten Werte: Freiheit, Liebe, Du, Personsein, Einmaligkeit usw., ins 
Abseits geraten. Sie nämlich gründen in der Qualität des •Gegenüber", die 
auch von der intellektuellen Esoterik in die Immanenz des Selbst aufgelöst 
wird; sie gründen in dem, was Martin Buber •Zwischen" und die Theologie 
•Radikal-Transzendenz" nennt. Diese ist radikal von der •Binnen-Trans- 
zendenz" der transpersonalen Psychologie zu unterscheiden. Letztere näm- 
lich meint nicht •Begegnung", sondern nur eine Bewußtseinserweiterung 
des Subjekts zum All-Bewußtsein. 

Mit der Gestalt Jesu ist weiterhin endgültig klar, daß alle menschlichen 
Schwestern und Brüder an seiner Einmaligkeit, an seinem absoluten Sub- 
jektsein und irgendwie (nach der Lehre der Kirchenväter) auch an seiner 
Göttlichkeit teilhaben. Kulturhistorisch wurde oft festgestellt, daß das Wis- 
sen um den •absoluten" Wert einer jeden menschlichen Person durch das 
Christentum in die Weltgeschichte eingetreten ist, so oft auch das Christen- 
tum von sich selbst abfiel. Der heutige Streit um die Abtreibung - wie un- 
dialogisch er auch geführt werden mag - ist nur von dieser Ureinsicht christ- 
licher Überlieferung her zu verstehen. 

Von diesem Grundansatz her sind viele weitere Linien zu den typisch 
christlichen oder den Werten der abrahamitischen Religionen zu ziehen: Ge- 



Josef Sudbrack 334 

schichte, das Zwischenmenschliche, der Bezug zu Arbeit und Kultur usw. In 
diesem Grundansatz liegt auch die übergreifende Werterfahrung, daß das 
Gute absolut gut und nicht nur die Lichtseite sei, die den Schatten (das 
Böse) brauche, um selbst leuchten zu können. Das esoterische Bemühen 
führt zu einem übergreifenden Ganzen, in dem Oben gleich Unten und auch 
Gut gleich Bös wird; das Göttliche integriert beides: Gut und Böse. Daß Gott 
aber absolut und bis ins letzte hinein •gut" und daß daher auch die Qualität 
•Gut" absolut ist, macht einen Wesenszug der christlichen Botschaft aus. 
Auch der Zen-Philosoph Masao Abe sieht mit Scharfblick hier den maß- 
geblichen Unterschied zu seiner Weltanschauung, ohne allerdings auf die 
Ebene der •Transformationsethik" Dethlefsens hinabzusinken. Wir Christen 
aber müssen bekennen, diesem ethischen Anspruch des Glaubens wenig ge- 
recht zu werden. Aber spielen nicht Sünde und Buße ebenfalls eine wichtige 
Rolle im Gesamt des Christentums? 

Das führt zum typischsten christlichen Wert. Er liegt in der Botschaft vom 
Kreuz. Der große Deitaro T. Suzuki sah als Zen-Missionar genau hierin den 
signifikantesten Unterschied zum Buddhismus, der doch das Freiwerden 
vom Leid meditativ erreichen will. Die Kreuzesbotschaft zeigt einen ganz 
anderen, den christlichen Umgang mit dem Leid. Es ist erschreckend (und 
typisch für den verharmlosten Umgang des Westens mit der Weisheit In- 
diens), wie sehr die Esoterik das Leid ausklammert oder reinkarnations- 
•theologisch" deutet (den Mord an den Juden als deren eigene Schuld). Das 
Christentum aber weiß, Gott selbst hat das menschliche Leid so ernst ge- 
nommen, daß er in es hineingestiegen ist. Darin liegt ein Doppeltes: Einmal 
der einzig mögliche Trost, daß jemand (Gott) neben dem Leidenden steht 
und ihm die Hand reicht; zum anderen der Auftrag Jesu Christi, überall Leid 
mindern zu helfen, wo es nur möglich ist. 

Daß all diese •Werte" erst in der Hoffnung auf •Auferstehung", die Rat- 
zinger •dialogisch" nennt, schlüssig werden, muß nicht hervorgehoben wer- 
den. Doch auch diese Hoffnung hat ihre tragende Mitte im Glauben an 
Gottes menschgewordenen Sohn, der von den Toten auferstanden ist. 

Esoterik als Dialogpartner 

Mit der Esoterik tritt ein Zug der Religion des modernen Menschen in Er- 
scheinung. Mit ihm zu sprechen, ist christlicher Auftrag. Zum Dialog aber 
gehört ebenso wie der eigene Standpunkt eine hörende Offenheit. 

Vor allem klingt das in diesen Kreisen beliebte Wort Spiritualität im Ohr. 
Als Christ sollte man aber zunächst übersehen, daß damit der biblische Ur- 
sprung von Spiritualität übergangen wird. In der Esoterik lebt das Bewußt- 
sein, daß es hinter der naturwissenschaftlichen Oberfläche der Wirklichkeit 



Esoterik als Religion - eine Herausforderung 335 

eine tiefere und wichtigere Dimension gibt, die •spirituelle". Die Bestim- 
mung des Menschen und seiner Welt ragt über die meßbare Tatsächlichkeit 
von Raum und Zeit, ragt sogar auch über die Sorgen für eine bessere Welt 
hinaus. Das lehrt Jesus in seiner Vertrauens-Predigt (Mt 6,33): •Sorget euch 
zuerst um Gottes Reich und seine Gerechtigkeit, alles andere wird euch hin- 
zugegeben." Daß dies keine Weltflucht bedeutet, sondern ein Urvertrauen, 
das noch mehr zum Einsatz für eine bessere Welt befähigt, zeigt Jesus selbst, 
zeigt die Geschichte des Christentums zur Genüge; zeigt aber auch die Psy- 
chologie E. Eriksons, aus dem das Wort •Urvertrauen" hergenommen ist. 

Ich persönlich habe den Eindruck, daß unsere Theologie sich zu wenig 
darum kümmert, wie dieses Vertrauen auf eine jenseitige Welt, auf eine •dia- 
logische Auferstehung" heute zu leben ist. Zu Recht spricht sie zwar von der 
•Auferstehung-jetzt", also dem christlichen Dienst an einer besseren Welt. 
Aber lebt die •Auferstehung-jetzt" nicht aus der Hoffnung auf die •Aufer- 
stehung-dann", die Gott einmal schenken wird? 

Gerade das Gespräch mit der •Transformationsethik" oder der buddhisti- 
schen Leidüberwindung durch Ablegen aller Abhängigkeiten zwingt dazu, 
beide Anliegen zu vereinen: Eine Spiritualität der Menschwerdung Gottes 
lebt aus beidem, weist auf das Jenseits der weltlichen Angelegenheiten hin, 
das in Gott liegt, und weist auf die Werthaftigkeit der weltlichen Angele- 
genheiten hin, die durch eben die Fleischwerdung des Wortes bejaht, gleich- 
sam mit göttlicher Kraft gesegnet sind. 

Die pantheistischen Züge der Esoterik sollten ebenso zur theologischen 
Selbstbesinnung führen. Die begriffsklare westliche Theologie hat zweifels- 
ohne entsprechende Züge der biblischen Botschaft vernachlässigt. Die pau- 
linische Areopagspredigt wagt von Gott zu sprechen, •in dem wir leben, uns 
bewegen und sind" (Apg 17,28). Der Kolosserbrief (1,15-28) lehrt, daß in 
Christus •alles erschaffen wurde im Himmel und auf Erden. Alles ist durch 
ihn und auf ihn hin geschaffen, soll auf ihn geführt werden". Der Hebräer- 
brief (1,3) macht Jesus zum •Erben des Alls, denn durch ihn ist auch die 
Welt erschaffen". Auch in den Ur-Paulinen klingt die Wahrheit oftmals auf, 
daß am Ende durch Jesus •Gott alles in allem sei"; (mit •herrschen" ver- 
fälscht die Einheitsübersetzung den Wortlaut). Kann man den Prolog des 
Johannesevangeliums (l,3f) anders lesen, als daß das göttliche Wort das 
wirkliche •Licht" und das wirkliche •Leben" von •allem" sei? 

Die evangelische religionsgeschichtliche Schule nach der Jahrhundert- 
wende fand in solchen und anderen Texten (wie Rom 8,15.26; Gal 4,6) 
Überreste heidnischen Denkens; ihre orthodoxen Gegner verharmlosten des- 
halb diese Texte: Es sei nur metaphorisches Reden. Doch nach der langen 
Zeit der •Geistvergessenheit" entdeckt unsere westliche Theologie, daß 
diese Alternative falsch ist. Sie entdeckt die Geistwirklichkeit Gottes, der 



Josef Sudbrack 336 

mit seinem (Hl.) Geist das All durchweht und das Innerste des Menschen, 
sein Beten und sein Abba-Vater-Rufen ausmacht (Rom 8,15.26; Gal 4,6). 
Das ist - was die Orthodoxe Theologie nie vergessen hat - ein •pantheisti- 
sches" Fühlen im Christentum, aber deshalb kein Pantheismus, weil der eine 
Gott dem Menschen zugleich als personales Gegenüber in Jesus, als Uran- 
fang von allem und nur so als alles durchwehender Geist begegnet. 

In diesem theologischen Denken trifft der alte trinitarische Glaube auf das 
ökologische, natur-bejahende Anliegen unserer Zeit. 

Von hierher führen auch methodische Brücken zur Esoterik. Die panthe- 
istisch klingenden Aussagen der Bibel und der Tradition (•Gott wurde 
Mensch, damit der Mensch Gott wird", Athanasius der Große) wurden lange 
Zeit dem Begriffsdenken der westlichen Theologie geopfert; damit trat auch 
die Geist-Wirklichkeit Gottes in seiner Welt in den Hintergrund. Am obigen 
Beispiel demonstriert: Das Abba-Vater-Rufen als Grund-Tun des Menschen 
kann - im nur logischen Denken - nicht zugleich das Rufen des Geistes 
Gottes sein; denn dann würde der Mensch in seiner Tiefe göttlich sein. Also 
sind diese Aussagen nur •Metapher". Doch hier stellt sich die Frage: Ob 
diese strenge Logik überhaupt das Geheimnis Gottes greifen kann? Ob nicht 
eine andere Sprache, ein anderes Denken verlangt wird? 

Hugo Rahner hat schon vor Jahrzehnten auf die Notwendigkeit hingewie- 
sen, in der Theologie das •symbolische" Denken neu zu pflegen, um damit 
Gottes über-logische Wahrheiten aussagen zu können. Der schon erwähnte 
Christoph Jamme (•Gott an hat ein Gewand". Grenzen und Perspektiven 
philosophischer Mythos-Theorien der Gegenwart, 1991) kommt nach ein- 
gehende Analyse des modernen Denkens zum Ergebnis: •Eine definitive 
Weltdeutung ist nicht (mehr) möglich; möglich sind aber symbolische Welt- 
deutungen. Die Lebenswelt ist symbolisch strukturiert, weshalb Symboli- 
sierung ein Grundbedürfnis des Menschen ist. Diese ist ,vorbegrifflich, aber 
nicht vorrational'." Natürlich muß man hierzu •Symbol" in dem vollen Sinn 
verstehen, den der französische Psychoanalytiker Paul Ricoeur in ihm sieht: 
•Das Symbol gibt zu denken", bringt also den Geist in Bewegung, über den 
empirisch-logisch dargestellten Sachverhalt hinaus tiefer in die Wahrheit 
einzudringen; nach ihm löst das Symbol eine Dynamik aus, die auf Sinn hin- 
führt, diesen aber nicht wieder in exaktes Wissen auflöst (wie in manchem 
theologischen System, wie in der Esoterik Capras und Wilbers), sondern ihn 
offenhält zu der Weite, die letztlich nur von der Freiheit Gottes erfüllt wer- 
den kann. 

Ist aber nicht genau dies mit christlicher Spiritualität gemeint: Der 
Mensch, von Gottes Geist bewegt, öffnet sich dem, der Ursprung und Kraft 
allen Lebens ist? 




