
Therese von Lisieux (1873-1897): 
Die einmalige Größe einer kleinen Heiligen 

Virginia Raquel Azcuy, Buenos Aires 

•Keine Frau ist ja nur Frau, jede hat ihre individuelle Eigenart und Anlage", 
hat Edith Stein einmal gesagt.1 Die Gestalt der hl. Therese von Lisieux ent- 
hält viele Züge, in denen Frauen ein Angebot christlicher Identität entdecken 
und realisieren können. Zum Beleg dieser Behauptung sind zwei Fragen zu 
beantworten: Gelang es ihr, eine solche Identität als reife Frau auszubilden, 
oder ist sie nicht vielmehr ein ewiges Kind geblieben, wie es die Verehrung 
der Heiligen und die entsprechenden Bilder bisweilen zu suggerieren schei- 
nen (I.)? Hat ihre Gestalt jenseits von allem Zeitbedingten etwas Einmaliges 
an sich, das den Abstand von 100 Jahren überspringen kann (II.)? 

Bei der Antwort auf diese beiden Fragen kann eine zweite Bemerkung 
Edith Steins, diesmal direkt über Therese, leitend sein. Vor ihrem Eintritt in 
den Karmel 1933 hat sie in einem Brief von Therese behauptet: •Mein Ein- 
druck war der, da hier ein Menschenleben einzig und allein von der Gottes- 
liebe bis ins Letzte durchgeformt ist. Etwas Größeres kenne ich nicht, und 
davon möchte ich soviel wie möglich in mein Leben hineinnehmen und in 
das aller, die mir nahestehen."2 

/. •Keine Frau ist ja nur Frau, 
jede Frau hat ihre individuelle Eigenart und Anlage" 

Therese von Lisieux ist ganz Frau, und ebenso ist sie nicht nur Frau. Sie hat 
eine Fülle weiblicher Dimensionen verwirklicht: ein Mädchen mit all seinen 
Vorstellungen; eine Frau, die mit all ihrem Sein zur Liebe hingewendet ist; 
eine Braut mit all ihrer Zärtlichkeit und eine Schwester für die Ärmsten und 
für die von der Gesellschaft verachteten Menschen. Dabei kann sie aber auch 
sehr kämpferisch werden und hat etwas von einer •starken Frau", wenn sie 
etwa in sich •die Berufung zum Krieger, zum Priester, zum Apostel, zum 
Kirchenlehrer, zum Märtyrer" fühlt (Ms B 2v). Anders als in vielen Kli- 
schees ihrer Zeit schließt Weiblichkeit für sie ein kraftvolles, weltgestalten- 

1 E. Stein, Aus der Tiefe leben. Ausgewählte Texte zu Fragen der Zeit, mit zahlreichen erst- 
veröffentlichten Texten. Hrsg. von W. Herbstrith. München 1988, 150. 
2 Vgl. W. Herbstrith (Hg.) Selbstbildnis in Briefen. Erster Teil 1916-1934, in: Gesammelte 
Werte VIII. Freiburg, 1976, 133. 



Virginia Raquel Azcuy 338 

des Dasein ein, und wie ein Echo darauf kann man ihre Erhebung zur Pa- 
tronin der Weltmission erkennen. 

Einzigartig wird sie jedoch dort, wo diese Weite des Je-Größeren zum Pa- 
radox des Kleinen wird: •Dazu brauche ich nicht zu wachsen, im Gegenteil, 
ich muß klein bleiben, ja, mehr und mehr es werden." (Ms C 3r) Nimmt sie 
darin aber nicht alles wieder zurück, vielleicht gar in einer Neigung zum In- 
fantilen? Und hat ihr der frühe Klostereintritt mit 15 Jahren nicht wichtige 
Lebenserfahrungen vorenthalten, die zur Reifung nötig gewesen wären? Ge- 
wiß kann kein Mensch die Fülle des Menschenmöglichen darstellen. Aber 
wo es gelingt, die ganze Person in ihrer Bestimmung vor Gott zusammen- 
zunehmen und in eine Lebensform hineinzugießen, dort ist das eine Not- 
wendige gegeben. Nicht ohne Spannungen und Brüche ist dies Therese im 
Karmel gelungen, und so tritt sie in ihren letzten Lebensjahren als reife und 
sprechende Persönlichkeit hervor. Als solche hat sie zweifellos nicht nur 
Ordensschwestern etwas zu sagen. Denn eine Frau ist ja immer Frau, unab- 
hängig von ihrer Lebensentscheidung. 

Sein Leben zusammenzunehmen und in eine Lebensform zu gießen, diese 
Aufgabe christlicher Reifung bedeutet näherhin, alle Anlagen, Prägungen 
und auch Wunden der Kindheit aus der natürlichen Familie heraus in die Be- 
gegnung mit Gott hineinzuführen. Dieses religionspsychologische Grund- 
gesetz gilt für Therese sehr ausdrücklich, ja es kann zum Schlüssel ihres 
Verständnisses werden: •Ihr ,Weg der Kindheit' geht tatsächlich in einem 
seltsam wörtlichen Sinn von einer Kindheit aus und mündet in eine neue Ge- 
stalt lauterster Kindheit ein."3 Auch als Frau wird sie diese Prägung ihrer 
Kindheit verwandelt weitertragen. Tatsächlich versteht sie die ,Geschichte 
einer Seele' als Erinnerung eines Kindes, zu dem sich Gott hinabneigt, um 
ihm seine unendliche Gröe zu zeigen. Zwei Bewegungen treffen darin zu- 
sammen und bestimmen ihr Leben: ihre kindliche Offenheit, in die die Liebe 
Gottes sich einprägt, und ihre persönliche Haltung, mit der sie bittet, Gott 
möge ihr die gleiche unendliche Liebe Christi schenken, um der göttlichen 
Liebe entsprechen zu können. So sind ihre Erzählungen kein bloßer Rück- 
weg in heile Kindertage, sondern deren Weiterschreiben in die Gottesbe- 
gegnung hinein: •Therese realisiert im Übernatürlichen nur, was sie irgend- 
wie im Natürlichen erlebt hat. Sie hat vielleicht nichts inniger und überwäl- 
tigender erfahren als die Liebe von Vater und Mutter. Darum wird ihr Got- 
tesbild durch die Kindesliebe bestimmt."4 

1  I. F. Görres, Das verborgene Antlitz. Eine Studie über Therese von Lisieux. Freiburg i. Br. 
21943, 34. 
4  H. U. von Balthasar, Schwestern im Geist. Therese von Lisieux und Elisabeth von Dijon. 
Einsiedeln41990, 117. Therese darf freilich nicht auf diesen kindlichen Zug reduziert werden. 



Therese von Lisieux 339 

Um das kindliche Element dieser Frau besser zu verstehen, sollte noch et- 
was über ihre Mutter und die Wirkung ihres Todes auf Therese gesagt wer- 
den. Görres und von Balthasar stimmen darin überein, daß der Vater Mittel- 
punkt der Familie in Lisieux war5; aber die historischen und psychoanalyti- 
schen Studien über Therese sehen die Geschichte anders6. Zelie Martin war 
führend im Haus, und deswegen hat Görres Recht, wenn sie meint: •Der Tod 
der Mutter zerstört das sonnige, glückliche Familienleben in seinem Kern."7 

Waltraud Herbstrith ergänzt: •Der frühe Tod der Mutter bewirkte ein Trauma 
in der Seele des sensiblen Kindes, das eine Verdüsterung seines fröhlichen, 
eigenständigen Wesens zur Folge hatte."8 

Im Zusammenhang mit der geistlichen Entwicklung Thereses hat Jacques 
Maitre die religionspsychologische Hypothese zu erhärten versucht, daß 
Mystik bei ihr die präödipale Symbiose von Mutter und Kind zu erneuern 
suche.9 Er schreibt: •Meine Hypothese ist, daß es Therese in ihrer frühen 
Kindheit nicht genügend gelang, ihren Leib im Verhältnis zu ihrer Mutter 
abzugrenzen ... Der Tod Zelies blockiert die Entwicklung des Kindes, führt 
es zu einer archaischen Abhängigkeit zurück und kann nur schwer durch 
Trauerarbeit verwandelt werden."10 Nach dem Tod ihrer Mutter wurde sie 
ein übersensibles und zerbrechliches Kind, das sehr schutzbedürftig war und 
viel weinte. Aber man darf nicht den Fehler begehen, sie an diesem kind- 
lichen Verhalten festzumachen. Diese Eigenschaften bildeten vielmehr das 
Fundament, auf dem sie ihren Weg mit Gott gehen und entfalten konnte. 

Der Durchbruch geschieht an Weihnachten 1886: •Es war am 25. Dezem- 
ber 1886, daß mir die Gnade zuteil wurde, der Kindheit zu entwachsen, kurz, 
die Gnade meiner vollständigen Bekehrung. (...) Therese war nicht mehr die 
gleiche. Jesus hatte ihr Herz umgewandelt! (...) Die kleine Therese hatte 
ihre Seelenstärke wiedergefunden, die sie im Alter von viereinhalb Jahren 
verloren hatte, und die sie sich nunmehr für immer bewahren sollte!" (MsA 
45r). Auf die Gnade von Weihnachten folgt für Therese eine andere, einzig- 
artige Begebenheit, die in ihr den spirituellen Weg der Mutterschaft weckte: 

5 Vgl. I. F. Görres, Das verborgene Antlitz, 42; H.U. von Balthasar, Schwestern im Geist, 112. 
6 Vgl. vor allem J.-F. Six, La veritable enfance de Therese de Lisieux. Paris 1972; E. Rideau, 
Therese de Lisieux, la nature et la grace. Paris 1973; I. Magli, Santa Teresa di Lisieux, Mila- 
no 1984. 
7 I. Fr. Görres, Das verborgene Antlitz, 68. 
8 W. Herbstrith, Therese von Lisieux. Geschichte eines angefochtenen Lebens. München- 
Zürich-Wien 1994,32. 
9 Vgl. A. Wollbold, Therese von Lisieux. Eine mystagogische Deutung ihrer Biographie. 
Würzburg 1994, 167 ff. 
10 J. Maitre, Ideologie religieuse, conversion mystique et Symbiose mere-enfant. Le cas de 
Therese Martin (1873-1897), in: Archives de sciences sociales des religions 51/1 (1981), 
65-99, bes. 80. Vgl. umfassender ders., L'orpheline de la Beresina. Therese de Lisieux. Paris 
1995. 



Virginia Raquel Azcuy 340 

es ist die Bekehrung von Pranzini. Er war ein zum Tode verurteiler Verbre- 
cher, der sich durch das Gebet Thereses bekehrte und vor seiner Hinrichtung 
seine Tat bereute. Die Rettung ihres •ersten Sohnes" - wie Therese ihn 
nannte - war für sie das Zeichen, um sich für die Bekehrung der Sünder wei- 
ter hinzugeben. 

Hier bricht die kraftvolle Persönlichkeit Thereses wieder durch. Charak- 
teristisch dafür ist, wie sie gerne gegensätzliche Bilder zusammenfügt, um 
sich erst in der Spannung beider wiederzufinden. Das Bewußtsein ihrer 
•Berufung zum Krieger, zum Priester, zum Apostel, zum Kirchenlehrer, zum 
Märtyrer" wurde bereits erwähnt; Therese will sie mit der •einer Braut, ei- 
ner Karmelitin und einer Mutter der Seelen" zusammenbringen (Ms B 2v). 
Ebenso stellt sie sich im Gedicht Jesus allein' kontrastreich als Kämpferin 
und als Kind dar: •In Deine Arme eile ich hinein und berge ich mich. / Ich 
will Dich lieben wie ein kleines Kind. / Ich will kämpfen wie ein tapferer 
Krieger. / Wie ein Kind voll Zartgefühl / Will ich Dich mit Zärtlichkeit über- 
schütten, Herr, / Und wie ein Soldat in den Kampf / Werfe ich mich in das 
Feld meines Apostolates." (PN 36,3) Und umgekehrt findet sie für Jesus nun 
auch weibliche Bilder: •Für mich ist Dein Herz mehr als mütterlich. / In je- 
dem Augenblick folgst Du mir, behütest Du mich; / Wenn ich Dich rufe, ach, 
nie zögerst Du." (PN 36,2) Therese zeigt sich hier als eine Frau, die in die 
Welt hineindrängt, aber die gleichzeitig im Herzen Kind bleibt, um die un- 
endliche Zärtlichkeit Gottes empfangen zu können. Im gleichen Geist 
schreibt sie das Gedicht 'Meine Waffen' vom 25. März 1897, in dem sie sich 
in der Braut des Hohenliedes erkennt. Diese ist nach Hld 7,1 (V) wie ein 
•Chor im Heerlager": Anfechtung und Auseinandersetzung bestimmen ihre 
Situation - man denke an die Glaubensnacht und die Tuberkulose, die sie 
in wenigen Monaten aufzehren wird -, aber zugleich ein •Singen noch im 
Streit" (PN 48,5,4), also das Bewußtsein, im Erbarmen Gottes geborgen zu 
sein. All dies zeigt, daß sie auf keinen Fall auf bestimmte Einzelzüge fest- 
gelegt werden darf, vor allem nicht auf die Rolle eines kleines Kindes, sagt 
sie doch etwa mit Blick auf das Wort der Engel über den Auferstandenen aus 
Mk 16,6: •Ich bin nicht mehr wie in meiner Kindheit so, daß mir jeder Kum- 
mer etwas anhaben könnte; ich bin wie auferstanden, ich bin nicht mehr am 
Ort, an dem man mich vermutet" (CJ 29.5). 

Die Erfahrung des Weiblichen bei Therese hat noch eine wichtige Seite, 
vielleicht die entscheidende. Sie vertieft die genannte Spannung ihrer Beru- 
fungen zum einen Notwendigen hin, nämlich dem, im Herzen der Kirche die 
Liebe zu werden (MsB 3v). •Jesus lieben und von ihm geliebt sein" sind die 
beiden Aspekte eines einzigen Verlangens. In der Tat versteht Therese lie- 
ben als sich von Jesus lieben zu lassen und als Jesus in ihr lieben zu lassen. 
Darin besteht ihre ganze Aufgabe und ihre ganze große Sehnsucht: •O Je- 



Therese von Lisieux 341 

sus, ich weiß, Liebe wird nur durch Liebe bezahlt, so suchte und fand ich 
das Mittel, um mein Herz zu erleichtern, indem ich dir Liebe durch Liebe 
vergelte" (MsB 4r). Diese Weise der Liebe, die den ganzen Leib der Kirche 
mit einschließt, meint Edith Stein, wenn sie sagt: •Die schrankenlose lie- 
bende Hingabe an Gott und die göttliche Gegengabe, die volle und dauernde 
Vereinigung, das ist die höchste Erhebung des Herzens, die uns erreichbar 
ist, die höchste Stufe des Gebetes. Die Menschen, die sie erreicht haben, 
sind wahrhaft das Herz der Kirche."11 

In der liebenden Beziehung Thereses zu Jesus wird klar, wie Stärke und 
Zärtlichkeit sich nicht ausschließen, ebensowenig wie Kindschaft vor Gott 
und Mutterschaft für die Menschen. Es ist ein Privileg des Weiblichen, wie 
Francois-Marie Lethel sagt, diese Liebe zu Jesus in all ihrer Schönheit und 
Fülle zu zeigen12. 

//. • Ein Menschenleben einzig und allein von der Gottesliebe bis ins letzte 
durchgeformt... Etwas Größeres kenne ich nicht" 

•Etwas Größeres kenne ich nicht"; diese Behauptung Edith Steins, an sich 
schon gewagt, erscheint ganz und gar erstaunlich angesichts des Gegensat- 
zes der beiden Frauen: hier Edith Stein, die herbe Sucherin nach Wahrheit, 
die Frau des Geistes und Konvertitin, dort Therese von Lisieux, scheinbar so 
wohlgebettet auf den Rosen ihrer zarten Frömmigkeit, die fast übergangslos 
in die Selbstverständlichkeiten einer katholischen Bürgerlichkeit des ausge- 
henden 19. Jahrhunderts verfließen. Offensichtlich geschieht die Begegnung 
der beiden in einer Tiefe, in der beide über alle offensichtlichen Gegensätze 
hinaus verwandt sind: einerseits Edith Stein, •eine der bedeutendsten deut- 
schen Frauen unseres Jahrhunderts", die von Menschen aller Berufe und 
Konfessionen und aus allen Erdteilen anerkannt ist, und andererseits The- 
rese von Lisieux, die als •die größte Heilige der modernen Zeit" (Pius X.), 
•Patronin der Missionen" (1927) und •universelle Schwester" bezeichnet 
worden ist. 

Gewiß ist die Größe Edith Steins nicht die gleiche wie die der •kleinen 
Therese". Jene ist die der •Jüdin und Christin", •Wissenschaftlerin und be- 
rufstätigen Frau", schließlich auch der •Opfer der Gewaltherrschaft in der 
Gefolgschaft Jesu" oder •Märtyrerin". Wollte man in gleicher Weise die 
Größe Thereses in Wissenschaft, in Berufstätigkeit oder in ihrem Lebens- 
schicksal suchen, wäre man rasch enttäuscht. Denn auch sie besitzt eine 

" Das Gebet der Kirche, in: W. Herbstrith (Hrsg.), Edith Stein. Wege zur inneren Stille. 
Aschaffenburg 1987, 84ff. 
12 F.-M. Lethel, L'Amour de Jesus, in: Centre Notre-Dame de Vie, Therese de VEnfant-Jesus 
Docteurde VAmour. Venasque 1990, 121. 



Virginia Raquel Azcuy 342 

Lehre, ja man spricht bereits von ihr als einer •de facto Kirchenlehrerin", 
weil sie von Unzähligen als •Führerin und Leiterin des geistlichen Lebens" 
angenommen wurde und deshalb als •Novizenmeisterin von Millionen von 
Christen" bezeichnet werden kann13. 

Um Edith Steins Aussage über Therese besser zu verstehen, muß man den 
Weg der Therese-Bilder bis zu ihr selbst zurückgehen: über •kitschige Dar- 
stellungen" hinaus bis zum •verborgenen Antlitz", in dem sie erst ihr •wah- 
res Gesicht" zeigt. Ein solcher Rückweg in die Wahrheit ihrer Person war 
bereits Teil ihres Lebens. Während Edith Stein für ihre Stelle als Dozentin 
und für eine Habilitation gekämpft hat, hatte Therese sich mit der Lüge in 
allen ihren Formen auseinanderzusetzen, die sie im Christentum annehmen 
kann. Sie hatte (mit dem bekannten Wort Hans Urs von Balthasars) •mit 
Waffen der Zeit gegen die Zeit kämpfen müssen, mit Worten und Bildern des 
Kitsches auf Leben und Tod gegen die Lüge des Kitsches ringen zu müssen, 
mit aller ihr verfügbaren Kraft aus der falschen Haut sich herauszuwinden, 
ohne doch ihr angestammtes Milieu verlassen zu dürfen, zu können, zu wol- 
len."14 

Thereses Suche nach Wahrheit ist gerade als Konfrontation mit dem 
Kitsch zu sehen: •Im Karmel ist es nicht erlaubt, Falschgeld herzustellen, 
um Seelen zu kaufen," und ähnlich: •Alle diese Bilder sagen mir gar nichts. 
Ich kann mich allein von der Wahrheit ernähren" (DE 57. 177). Auf diesem 
gemeinsamen Weg in die Wahrheit mag Edith Stein das Große gespürt 
haben, das sie mit Therese verbindet. Die Tatsache, daß Therese nicht stu- 
diert und promoviert hat, macht ihre Wahrheit nicht geringer, sondern 
anders. Die enge Weltanschauung, die sie in ihrer Familie und im Kloster 
empfangen hat, tritt vor der Wahrheit Gottes zurück. 

Ein Unterschied bleibt jedoch bestehen. Edith Stein bewegt sich zwischen 
der wissenschaftlichen Wahrheit und der Wahrheit Gottes. Therese versucht, 
direkt aus den Quellen der Wahrheit zu leben, und dadurch erlernt sie eine 
andere Art von Wissenschaft, die der •gelebten Wahrheit"15. Von Balthasar 

13 C. de Meester, Hinführung zur Heiligkeit Therese von Lisieux über ihre Schriften, in: Treff- 
punkt 24, Nr.6 (1994), 207. Natürlich ist de Meester nicht der einzige, der solche Behauptun- 
gen macht: vgl. z. B. B. Laluque, Un docteur pour V Eglise, Therese de Lisieux. Paris 1987; 
Centre Notre-Dame de Vie, Therese de VEnfant-Jesus. Docteur de VAmour. Rencontre theo- 
logique et spirituelle 1990. Venasque, 1990; G. Gaucher, Proposition de Doctorat de sainte 
Therese de Lisieux, in: Documentation Catholique 73, H. 88 (1991), 1087; W. Herbstrith, The- 
rese von Lisieux. Geschichte eines angefochtenen Lebens. München- Zürich-Wien, 5-6; Kar- 
dinal Moreira Neves (Brasilien), Die heilige Theresia von Lisieux, eine Kirchenlehrerin?, in: 
Die heilige Theresia von Lisieux. Von Lisieux bis zu den äussersten Enden der Welt, 43. Ich 
selber bin der gleichen Meinung, vgl. V. Azcuy, Teresa de Lisieux: una existencia teolögica 
femenina, in: Communio (Buenos Aires) I, H. 4 (1994), 73-74. 

14 H.U. von Balthasar, Schwestern im Geist. Einsiedeln 1990, 37. 
15 H.U. von Balthasar, Schwestern im Geist, 37-38. 



Therese von Lisieux 343 

beschreibt Thereses Leben durch das johanneische Gebot •die Wahrheit 
tun", •in der Wahrheit wandeln", und von hier aus läßt sich der Ausgangs- 
punkt von Thereses r jeologie sehen. Ihre •gelebte Wahrheit", insofern sie 
Erfahrung der War- iieit Gottes ist, wird eine theologische Wahrheit, eine 
•existentialtheol^gische Wahrheit", weil die ganze Existenz Thereses diese 
Wahrheit ausdrückt und verwirklicht.16 

Natürlich ist diese •gelebte Wahrheit" auch bei Edith Stein zu finden. Ihre 
•Kreuzeswissenschaft" ist ja keine bloß gelehrte Auseinandersetzung mit 
Johannes om Kreuz, sondern zugleich ein Ausdruck ihres eigenen Opfers. 
Und umgekehrt, ist auch eine •wissenschaftliche Wahrheit" bei Therese zu 
finden? Tatsächlich redet sie selbst über eine Wissenschaft: 

•Die Wissenschaft der Liebe ... 
nur diese Wissenschaft begehre ich ... 
Ich begreife so gut, daß nur die Liebe 
uns dem Lieben Gott wohlgefällig 
zu machen vermag, 
und so ist diese Liebe das einzige Gut, 
das ich begehre" (MsB lr) 

Jede Wissenschaft sucht Wahrheit, allerdings eine Wahrheit eigener Art. 
Und die •Wissenschaft der Liebe"? Es ist erstaunlich, Therese über die 
Wahrheit reden zu hören: •Ich habe nie wie Pilatus gehandelt, der sich wei- 
gerte, die Wahrheit zu hören", oder •Was macht es, wenn man mich deshalb 
nicht liebt? Wenn man die Wahrheit nicht hören will, dann soll man sich 
nicht an mich wenden" (CJ 18.4.3). Man fragt sich, woher diese Sicherheit, 
diese Autorität kommt? Dem gleichen begegnen wir, wenn wir merken: sie 
weiß, •daß alle Welt (sie) lieben wird", da ihre Schriften •sehr viel Gutes 
wirken werden"17. 

Ihre Quellen sind dabei jedoch eigener Art: •Jesus bedarf keiner Bücher 
noch Lehrer, um die Seelen zu unterweisen; er, der Lehrer der Lehrer, un- 
terrichtet ohne Wortgeräusch ... Er leitet mich und gibt mir ein, was ich sa- 
gen oder tun soll." Darum beherrscht sie ihr Wissen niemals, sondern läßt 
sich selbst vom Wort Gottes messen: •In diesem Unvermögen kommen mir 
die Heilige Schrift und die Nachfolge Christi zu Hilfe; in ihnen finde ich 
kräftige und ganz reine Nahrung. Das Evangelium aber vor allem andern 
gibt mir das Nötige für das innere Gebet, in ihm finde ich alles, was meine 

16 H.U. von Balthasar, Schwestern im Geist, 52.63; vgl. auch ders., Theologie und Heiligkeit, 
in: Skizzen zur Theologie I. Verbum Caro. Einsiedeln 1960, 220: »Das Dasein der Heiligen ist 
gelebte Theologie; ob sie nun selber mehr oder weniger Auslegendes gesagt haben oder über- 
haupt zu sagen hatten, fällt kaum im Betracht.« 
17 Therese von Lisieux, Novissima Verba. 107-108. 



Virginia Raquel Azcuy 344 

arme kleine Seele braucht. In ihm entdecke ich immer neue Klarheiten, ver- 
borgene und geheimnisvolle Bedeutungen ..." (SS. 19). So kann die Wis- 
senschaft Thereses keine rein •akademische" sein, sondern sie muß - wenn 
man so sprechen darf - eine • Wissenschaft der Heiligen " werden, weil sie 
unmittelbar vom Heiligen Geist gelehrt und durch Erfahrung exemplarisch 
gelebt wird.18 •Etwas Größeres kenne ich nicht", diese Worte weisen somit 
auf die Größe einer Erfahrung hin, nämlich die Erfahrung der barmherzigen 
Liebe Gottes in Jesus Christus: •Mir hat Er seine unendliche Barmherzig- 
keit gegeben ..." (SS. 18). Das Größere ist somit letztlich das Je-Größere 
Gottes und seiner Liebe. Oder hätte Edith Stein das gleiche über Husserl sa- 
gen können? 

Ein zweites kommt hinzu. Therese hat nicht nur eine qualifizierte Erfah- 
rung gemacht, sondern sie hat sie auch vermitteln können. Die Karmelitin 
von Lisieux hat sich gewünscht und gemüht, ihre Erfahrung mitzuteilen: •O 
Jesus! könnte ich doch allen kleinen Seelen sagen, wie unausprechlich deine 
Herablassung ist..." Und schließlich: Erstaunlicherweise ist sich Therese ir- 
gendwie ihrer Größe bewußt, bezeichnet diese aber zugleich im Paradox als 
•kleine Größe". Man sagte ihr: •Sie sind eine Heilige!" •Nein", antwortete 
sie, •ich bin keine Heilige. Ich habe nie die Taten der Heiligen vollbracht. 
Ich bin eine kleine Seele, die der liebe Gott mit Gnaden überhäuft hat ..." 
und dann, einen Monat vor ihrem Tod, sagte sie: • .. .ich halte mich nicht für 
eine große Heilige, ich glaube, ich bin eine ganz kleine Heilige ..."l9. 

Wie also kann eine •kleine Heilige" das Größte für eine gebildete Frau 
wie Edith Stein sein? Anders gefragt: Was ist die Größe dieses Kleinen? 
Damit stößt man zur Mitte der theresianischen Botschaft vor, dem •kleinen 
Weg", einem Gegenstand vieler Diskussionen und Mißdeutungen. Dennoch 
sei hier eine Deutung versucht. 

Die Größe des Kleinen scheint zu sein, daß Therese aus dem Kleinen, aus 
der Erfahrung der Grenze und des Nichts-Seins einen Weg zum Großen 
macht. Der Name dieser Größe ist die Liebe: •Nur die Liebe allein zieht 
mich noch an ... Liebe zieht Liebe an, darum, mein Jesus, stürzt die meine 
dir entgegen ... aber ... Um dich zu lieben, wie du mich liebst, muß ich mir 
deine eigene Liebe ausleihen ..." Edith Stein hat gesagt, Therese sei eine 
Frau, •von der Liebe Gottes bis ins letzte geformt", und dieses Größere ist 
entstanden, weil Therese einen Weg des Kleinen eröffnet hat. •Etwas Größe- 
res kenne ich nicht", hat die •intelligente Selige" behauptet. Vielleicht hat 
sich Edith Stein zu den kleinen Seelen gezählt und ist dadurch groß gewor- 

18 Vgl. H.U. von Balthasar, Schwestern im Geist, 51. 
19 Therese von Lisieux, Novissima Verba, 133; zitiert nach I. F. Görres, Das verborgene Ant- 
litz, 463. 



Aggression stiftet Beziehung 345 

den. Es mag sein, da alle großen Gestalten etwas von diesem Kleinen gelebt 
haben, wie man es bei Johannes dem Täufer findet: •Er muß wachsen, ich 
muß abnehmen" (Joh 3,30). 

•Keine Frau ist ja nur Frau, jede hat ihre individuelle Eigenart und An- 
lage", sagte Edith Stein. Therese war ganz Frau, und als Frau zugleich Trä- 
gerin einer einmaligen Sendung der •Wissenschaft der Liebe". Dies hat die 
Judenchristin und spätere Karmelitin Edith Stein von ihrer kleinen Schwe- 
ster Therese vom Kinde Jesu erahnt: ein Mensch, in dem die Liebe Gottes 
eine ganz persönliche Gestalt gewonnen hat. 

Aggression stiftet Beziehung 
Karl Frielingsdorf, Frankfurt 

Das Wort Aggression löst bei vielen Menschen unseres Kulturkreises Ab- 
scheu und Widerwillen aus. Warum? Aggression wird meist einseitig als zer- 
störerische Macht verstanden, verbunden mit Begriffen wie Gewalt, Haß, 
Wut, Streit und Krieg. In diesem Zusammenhang wird oft abschätzig von 
einem •Aggressor" gesprochen. Volkstümliche Ausdrücke wie •vor Wut 
schäumen", •vor Zorn explodieren", •eine Mordswut haben" deuten auf Ver- 
lust der Kontrolle hin und betonen einseitig das zerstörerische Element. 

Die weltweiten kriegerischen Auseinandersetzungen, die wachsende Ge- 
walt im öffentlichen und privaten Leben, über die in den Medien täglich be- 
richtet wird, lassen Aggression und Aggressivität in einem schlechten Licht 
erscheinen. Kurzum, meist wird mit Aggression Gewalt, Unterdrückung, 
Verletzung und Zerstörung assoziiert, auf dem Hintergrund: •Homo homini 
lupus": Der Mensch ist dem Menschen ein Wolf. 

Dieses einseitige Verständnis von Aggression hat geistesgeschichtliche 
Wurzeln, vor allem in der christlichen Tradition1. 

1 Über den Ursprung der Aggressionen gibt es verschiedene, oft sehr kontrovers geführte 
Theorien, die alle einen wichtigen Teilaspekt enthalten, der zum Ganzen der Aggressionstheo- 
rie beitragen kann. M. Kiessmann, Ärger und Aggression in der Kirche. Göttingen 1992, 59ff. 
gibt einen guten Überblick über die Aggressionstheorien. 




