
Eine Spiritualität des Alterns 
Piet van Breemen, Aachen 

Ein schlichter Satz, auf den ich neulich stieß, leuchtete mir ein und machte 
mich nachdenklich, weil er genau eine alltägliche Erfahrung ausdrückte: 
•Wir leben in einem jugendfixierten, aber zunehmend veralternden Volk." 
Die durchschnittliche Lebenserwartung hat in diesem Jahrhundert erheblich 
zugenommen. Außerdem ist die Anzahl der Geburten stark zurückgegangen. 
Aus diesem doppelten Grund veraltet unsere Bevölkerung in hohem Maße. 
Das Altern rückt mehr und mehr ins Zentrum und prägt unsere Gesellschaft 
unverkennbar. 

Als es noch relativ wenige alte Menschen gab, war ein hohes Alter eine 
Würde, eine Ehre, ein Segen und eine Gnade. In Kisuaheli werden die alten 
Leute ehrfurchtsvoll mit dem Ehrentitel •Mzee" angesprochen, auch heute 
noch. Dem gegenüber ist unsere Welt jugendfixiert. Das Altsein wird eher 
als problematisch empfunden, manchmal sogar als große Last, und zwar 
ökonomisch, soziologisch, medizinisch und psychologisch. Es bringt Pro- 
bleme mit sich, die man früher in diesem Ausmaß nicht gekannt hat. Merk- 
würdig ist, daß viele Betagte auch selber kräftig mitmachen bei diesem 
Trend. Sie versuchen dann, jünger auszusehen und jugendlicher zu wirken 
als sie eigentlich sind. Damit verstärken sie das herrschende Vorurteil: •Je 
jünger, um so besser. Lieber unerfahren als alt". 

Das, was sich in unserer Gesellschaft im allgemeinen abspielt, verstärkt 
sich in Ordensgemeinschaften noch zusätzlich. Es gibt sehr wenig Nach- 
wuchs. Das bedeutet, daß das Durchschnittsalter hier noch beträchtlich 
höher liegt als in anderen Kreisen. Dies führt gelegentlich zu merkwürdigen 
Verrenkungen. Im Kloster bleibt man lange •jung": die Sechzigjährigen 
gehören noch zu den •Jüngeren", obwohl sie •in der Welt" eindeutig zu den 
Senioren gehören. Daraus folgt die Gefahr einer Vormachtstellung der Al- 
ten. Neulich erzählte mir eine Schwester von ihrer Oberin und betonte in die- 
sem Gespräch auffallend häufig, wie jung diese noch sei; das war nicht als 
Kompliment gemeint! Als ich dann schließlich mal nachfragte, wie alt die 
Oberin denn wohl sei, erhielt ich die Antwort: •Fünfzig!" Claudia Nolte ist 
31 Jahre alt und bald drei Jahre Bundesministerin. Zugegeben, sie ist eine 
Ausnahme. Aber ihre Kollegin Angela Merkel ist 43 Jahre und übt ihre 
Tätigkeit seit mehr als sechs Jahren aus. Aber: •Unsere Oberin ist noch so 
jung! Sie ist erst fünfzig!" In der vergangenen Woche sprach ich mit einer 
Frau, die bei McDonald's in Berlin arbeitet. Sie ist mit 39 Jahren die älteste 
im Geschäft; auch der Chef ist jünger. Lasset uns also nicht zu einem weit- 



Eine Spiritualität des Alterns 357 

fremden Getto werden, sondern Salz der Erde sein, auch in der Überalte- 
rung! 

Ich habe Kommunitäten kennengelernt, in denen meines Erachtens den 
betagten Mitbrüdern oder Mitschwestern zu wenig Hilfeleistung auf der 
menschlichen Ebene geboten wird. Damit meine ich z.B. Körperbewegung 
und Fitneß, Ergotherapie, Entfaltung von Hobbys, kreative Arbeit, Kulturel- 
les. Das tut mir leid, denn ich meine, daß die älteren Mitbrüder und Mit- 
schwestern ein gewisses Recht darauf haben und daß sie in diesem Bereich 
gelegentlich auch professionelle Unterstützung brauchen. Ich kenne aber 
auch Gemeinschaften, wo diese Hilfe zuviel Gewicht erhält und die Unter- 
stützung sich praktisch auf diesen Sektor beschränkt. Das finde ich sogar 
noch schlimmer; denn die alten Mitbrüder und Mitschwestern werden so in 
ihrem Ordensleben nicht ernst genommen. Ich empfinde das als eine Herab- 
lassung, als einen Mangel an Ehrfurcht. 

Das Altern als Aufgabe 

Das Altern ist eine Herausforderung und eine Chance, eine lohnende Auf- 
gabe, eine Lebensleistung, eine Sendung, die zu einer Vollendung führen 
soll. Ich will dies beileibe nicht idealisieren, denn Altwerden bedeutet Ab- 
bau der körperlichen und geistigen Fähigkeiten. Es bedeutet immer größere 
Abhängigkeit, oft demütigend und peinlich, ein notwendiges, unvermeid- 
liches Loslassen, einen Verfall der Kräfte. Von einer anglikanischen Prie- 
sterin, die die letzten Jahre ihres Vaters beschrieb1, las ich folgendes: •Mein 
Vater hatte wirklich Grund, traurig und zornig zu sein. Er baute so stark ab, 
daß er es manchmal nicht verkraften konnte, und war oft ungeduldig und 
zornig." Sie fand, daß er auch ein Recht dazu hatte. Es ist sicher gut, dafür 
Verständnis zu haben und Raum zu lassen. Eine Pastoralreferentin meinte: 
•Es ist ganz gut, daß man gelegentlich sagt: ,Ich weiß es nicht', wenn je- 
mand fragt: ,Warum muß ich das erfahren? Was ist der Sinn von all die- 
sem?'" Wir müssen nicht alle Antworten sofort bereit haben, sondern sollen 
zunächst bei diesem Prozeß des Abbaues einfach in Ehrfurcht dabeisein. Als 
Jesus in Getsemani gelitten hat, sagte er den Jüngern: •Bleibet, wachet und 
betet." Das müssen auch wir tun: bleiben, wachen und beten, und zunächst 
mal so den alternden Mitmenschen unsere Hilfe leisten. 

Unsere Ordensberufung umfaßt das ganze Leben; dafür bin ich sehr dank- 
bar und ich finde das in hohem Maße sinnvoll. In den Konstitutionen der Ge- 
sellschaft Jesu (595) heißt es: •Wie im ganzen Leben, so soll auch und noch 
viel mehr im Tod (ich möchte hinzufügen: und im Altern) ein jeder sich 

P. Purchase, In my Father's House, in: The Way 36/2 (April 1996), 108. 



Piet van Breemen 358 

bemühen und Sorge tragen, daß Gott, unserem Herrn, in ihm Ehre und 
Dienst erwiesen und die Nächsten erbaut werden, wenigstens durch das Bei- 
spiel der Geduld und Tapferkeit, zugleich mit lebendigem Glauben, Hoff- 
nung und Liebe zu den ewigen Gütern, die uns Christus, unser Herr, durch 
die so unvergleichliche Mühe seines zeitlichen Lebens und Sterbens verdient 
und erworben hat." Der Tod und das Altern sind also immer eine apostoli- 
sche Aufgabe, wie das ganze Leben. Ignatius fügt deshalb hinzu: •Weil je- 
doch häufig die Krankheit von solcher Beschaffenheit ist, daß sie großen- 
teils den Gebrauch der Seelenkräfte verhindert, soll der Obere große Auf- 
merksamkeit zeigen. Und er soll auch wissen, daß in dieser Lebensphase 
schwere Anfechtungen und Versuchungen sehr wohl möglich sind." 

Im Jesuitenorden hat jede Provinz ihren Katalog, in dem die Namen aller 
Mitglieder stehen sowie deren Aufgaben. Bei den Kranken und Betagten 
lautet diese gewöhnlich: •Er betet für die Kirche und die Gesellschaft". In 
den neun Jahren (von 1985 bis 1994), in denen ich in einer Betagten-Kom- 
munität unseres Ordens in Berlin gelebt habe, konnte ich mit Erstaunen und 
Freude feststellen, wie ernst die meisten diese Aufgabe genommen haben. 
Aus dieser Aufgabe haben sie wiederum Kraft und Mut geschöpft. Natürlich 
ist das Beten, wenn man alt geworden ist, nicht mehr so leicht. Ein Über-80- 
jähriger Pater sagte einmal: •Ich habe jetzt viel mehr Zeit zum Beten. Und 
doch kommt es wenig dazu." Es wird nur gelingen, wenn das Gebet schon 
tief verwurzelt ist. Wenn man es nicht schon vorher eingeübt hat, sondern 
wartet, bis man Zeit dazu findet, könnte man sehr wohl diese Chance ver- 
passen. 

Kardinal J. H. Newman, der 89 Jahre alt geworden ist, schreibt gegen Ende 
seines Lebens: •Der größte Teil unserer Jugendfrömmigkeit, unseres Glau- 
bens, unserer Hoffnung, Freudigkeit, Beharrlichkeit ist natürlich - oder wenn 
nicht natürlich, dann entspringen sie einer guten Anlage, die der Gnade nicht 
widersteht und sehr wenig Gnade zur Erleuchtung braucht. Die gleiche 
Gnade reicht in der Jugend viel weiter, da sie auf weniger Widerstand stößt, 
d.h. bei den erwähnten Tugenden ... Alte Menschen sind in der Seele ebenso 
steif, ausgetrocknet und blutlos wie ihr Körper, soweit nicht die Gnade sie 
erfüllt und erweicht. Und dazu bedarf es einer Flut von Gnade. Ich bewun- 
dere alte Heilige mehr und mehr. Der heilige Aloisius (23), der heilige Franz 
Xaver (46) oder der heilige Karl (46) sind nichts neben dem heiligen Philipp 
Neri (80)".2 Die Jugendheiligen sind vielversprechend gestorben. Aber die 
Alten müssen diese Versprechungen einlösen, und das ist noch einmal eine 
ganz andere Aufgabe. Wer das im Alter wirklich schafft, dem gebührt unser 
Respekt, kann man mit Kardinal Newman zu Recht sagen. 

Zitiert nach M. Schneider, Das neue Leben. Freiburg 1987, 87f. 



Eine Spiritualität des Alterns 359 

Die Fähigkeit, Leistungen nach außen hinzubringen, läßt im Alter nach. 
Das, worauf unser Selbstwertgefühl sich vordergründig stützte, nimmt ab 
oder fällt praktisch ganz weg: Berufsarbeit, Produktivität, Kreativität, Stel- 
lung, Einfluß, Aussehen, physische Kraft, Hören, Sehen, Gedächtnis. Auch 
das Sich-frei-bewegen-können ist nicht mehr gegeben. Viele alte Christen 
haben Trost und Zuversicht geschöpft aus dem Wort, das Jesus dem Petrus 
gesagt hat: •Amen, amen, das sage ich dir: Als du noch jung warst, hast du 
dich selbst gegürtet und konntest gehen, wohin du wolltest. Wenn du aber 
alt geworden bist, wirst du deine Hände ausstrecken, und ein anderer wird 
dich gürten und führen, wohin du nicht willst" (Joh 21,18). So auch aus 
Psalm 71: •Für viele bin ich wie ein Gezeichneter, du aber bist meine starke 
Zuflucht ... Verwirf mich nicht, wenn ich alt bin, verlaß mich nicht, wenn 
meine Kräfte schwinden." 

Auch Kursgenossen, Freunde, Bekannte werden uns genommen. Viel- 
leicht kann man das Alter als die Phase des Lebens bezeichnen, in der Ver- 
luste nicht mehr ersetzt werden, sondern eine Lücke hinterlassen. Das kann 
manchmal sehr hart sein. Je mehr ein Mensch von seiner Arbeit und Lei- 
stung gelebt hat, um so schmerzlicher ist dieser Reifungsprozeß. Denn eben 
das müssen wir alle lernen: Der Wert unseres Lebens und die Würde unse- 
rer Person sind tiefer verankert als in unserer Leistung und Produktivität. Im 
Alten Testament wird zu Israel gesagt: •Jetzt aber, so spricht der Herr, 
fürchte dich nicht, denn ich habe dich ausgelöst, ich habe dich beim Namen 
gerufen, du gehörst mir" (Jes 43,1). Was im Ersten Testament zu Israel ge- 
sagt wird, gilt im Neuen für einen jeden von uns. Der Herr sagt mir. •Ich 
habe dich beim Namen gerufen, du gehörst mir." Da liegt meine Würde. Ein 
paar Verse weiter heißt es: •Weil du in meinen Augen teuer und wertvoll bist 
und weil ich dich liebe, gebe ich für dich ganze Länder und für dein Leben 
ganze Völker." Im Zweiten Testament wird dies dann: •... gebe ich für dich 
meinen eigenen Sohn". Im Epheserbrief lesen wir: •Durch den Glauben 
wohne Christus in eurem Herzen. In der Liebe verwurzelt und auf sie ge- 
gründet, sollt ihr ... dazu fähig sein, ... die Liebe Christi zu verstehen, die 
alle Erkenntnis übersteigt" (3,17f). Darin liegt die eigentliche Vollendung 
unserer Person und unseres Lebens. Das gilt für alle Phasen unserer Exi- 
stenz. Aber die letzte Phase ist eben auch die letzte Chance, dies zu reali- 
sieren; das könnte wohl die wichtigste Aufgabe des Alters sein: Die Würde 
meiner Person •zusammen mit allen Heiligen" voll aus dem Glauben zu 
schöpfen. 

Die Liebe Gottes können wir nicht verdienen; sie wird uns frei geschenkt. 
Wir können sie auch nicht verlieren; sie bleibt in Ewigkeit. Wir können sie 
aber ablehnen; das ist das Privileg unserer Freiheit, oder besser, die Kehr- 
seite unserer Freiheit, die damit ein unheimliches Geheimnis darstellt. Wir 



Piet van Breemen 360 

können den Ast, auf dem wir sitzen, absägen und stürzen doch nicht hinun- 
ter. Die Liebe, die Gott zu mir hat, muß ich nicht verdienen. Das ist schwer 
nachzuvollziehen. Denn wir sind alle aufgewachsen und groß geworden in 
einer Gesellschaft, in der man alles verdienen muß: Geld natürlich und Kar- 
riere, Anerkennung, Zuneigung, sogar Liebe. Das haben wir fest verinner- 
licht. Schon als kleines Kind haben wie entdeckt, daß man alles verdienen 
muß; das hat unser Leben geprägt. Der Glaube aber ist anders. Er sagt mir, 
daß die Liebe Gottes mir umsonst geschenkt wird, daß ich sie nicht einmal 
verdienen kann. Diese Wahrheit macht mich zu einem freien Menschen. Das 
zur Entfaltung zu bringen, scheint mir die wichtigste Aufgabe des Alters zu 
sein, und auch seine schönste. So bringt der Glaube reiche und reife Frucht. 

Zwei Straßengräben 

Dabei gibt es zwei evidente und entgegengesetzte Gefährdungen.3 Die eine 
Gefahr, besonders im Alter, ist die Erstarrung, Fixierung, Verfestigung, Ab- 
schottung, Unbeweglichkeit, Verhärtung, Nostalgie; man klammert sich an 
der Vergangenheit fest, verschönert und idealisiert sie ein wenig und sucht 
darin eine Absicherung. Wir haben das alle schon erlebt: alte Menschen, die 
dieser Gefährdung erlegen und ganz starr geworden sind. Die andere Ge- 
fährdung ist die Auflösung, das Sich-Gehenlassen, eine Art Kontur- und 
Ordnungslosigkeit, eine Unzuverlässigkeit, Altersgeschwätzigkeit. Auch 
dem sind wir vielleicht schon begegnet. 

Um diese Gefährdungen zu überwinden, gibt es zwei wichtige Hilfsmittel 
bzw. wesentliche Elemente der Reifung. Da ist zuerst der Humor. Es ist sehr 
hilfreich, daß man relativieren kann, daß man auch mal über sich selbst 
lachen kann, daß man etwas Spielerisches behält. Das hilft anzunehmen, 
was angenommen werden muß. Der Humor hilft, zu integrieren. Und das ist 
eben genau die Aufgabe: alles annehmen und verarbeiten, was das Leben 
mir gebracht hat. Der Humor beeinflußt und verwandelt auch unser Gottes- 
bild und unsere Gottesbeziehung; das ist manchmal eines seiner kostbarsten 
Geschenke. 

Eine englische Nonne aus dem 17. Jahrhundert betet: 
Herr, du weißt es besser als ich selbst, daß ich älter werde und eines Tages alt bin. 
Bewahre mich vor der unheilvollen Angewohnheit zu meinen, ich müsse zu al- 

lem etwas sagen und das bei jeder Gelegenheit. 
Befreie mich von dem Verlangen, jedermanns Angelegenheit in Ordnung bringen 

zu wollen. 
Mache mich bedachtsam und nicht schwermütig, hilfsbereit, jedoch nicht herrsch- 

süchtig. 
3   Siehe J. Bours, Ich werde ihm den Morgenstern geben. Freiburg 1988, 120ff. 



Eine Spiritualität des Alterns 361 

Angesichts meines unermeßlichen Vorrats an Lebenserfahrung erscheint es be- 
dauerlich, nicht alles zu nützen, aber du weißt, Herr, daß ich ein paar Freunde ha- 
ben möchte am Ende. 

Bewahre mich davor, endlose Einzelheiten aufzuzählen; verleihe mir Flügel, zur 
Hauptsache zu kommen. 

Versiegle meine Lippen, was meine Schmerzen und Leiden anbelangt. Sie neh- 
men zu, und die Lust daran, sie aufzuzählen, wird wohltuender mit den Jahren. 

Um soviel Gnade zu bitten, daß ich an den Erzählungen über die Schmerzen an- 
derer Gefallen finden könnte, wage ich nicht; hilf mir jedoch, sie in Geduld zu 
ertragen. 

Ich wage es nicht, ein besseres Gedächtnis zu erbitten, wohl aber zunehmende 
Bescheidenheit und abnehmende Selbstsicherheit, wenn meine Erinnerung mit den 
Erinnerungen anderer in Widerspruch zu stehen scheint. 

Führe mich zu der großartigen Erkenntnis, daß ich mich gelegentlich auch irren 
könnte. 

Trage Sorge dafür, daß ich einigermaßen liebenswürdig bin; ich möchte keine 
Heilige sein - mit manchen von ihnen ist es so schwer zu leben -, aber eine sauer- 
töpfische alte Person ist eines der hervorragenden Werke des Teufels. 

Schenke mir die Fähigkeit, Gutes zu entdecken an Orten, an denen ich es nicht 
erwarte, und Begabungen in Menschen, denen ich sie nicht zutraue. 

Und gib mir, o Herr, die Gnade, es ihnen auch zu sagen. Amen. 

Das andere wesentliche Element des Reifens ist gewiß die Dankbarkeit, die 
den Geschenkcharakter des Lebens würdigt und feiert. Dankbarkeit bedeutet, 
das, was mir geschenkt worden ist, zur Quelle zurückzuführen; es nicht als 
selbstverständlich oder als Zufall hinzunehmen, sondern den Ursprung alles 
Guten anzuerkennen. Dankbarkeit setzt Vertrauen voraus. Einem Menschen 
gegenüber, dem ich nicht vertraue, kann ich nicht wirklich dankbar sein, weil 
ich dann immer das unangenehme Gefühl habe, nie zu wissen, was er oder sie 
eigentlich vorhat. Ich kann nur jemandem dankbar sein, dem ich vertraue. Wie 
der Humor hilft auch die Dankbarkeit, zu integrieren. In der Dankbarkeit kann 
ich vollständig annehmen. Sie führt zur Vollendung. In Psalm 103 heißt es: 
•Lobe den Herrn, meine Seele, und alles in mir seinen heiligen Namen!" Das 
ist das Ideal, daß alles in mir Gott loben kann. Ein Mensch, der in Dankbar- 
keit wächst, kommt immer mehr zur Entfaltung. Dag Hammarskjöld sagte ge- 
gen Ende seines relativ kurzen Lebens: •Die Nacht nähert sich. Für alles, was 
war, Dank! Für alles, was kommt, ja!'". Und Dietrich Bonhoeffer erklärte in 
einem Gebet am Silvesterabend: •Solange man nicht für alles, was gewesen 
ist, dankbar sein kann, kann man noch nicht richtig von diesem Jahr Abschied 
nehmen." Man muß dann noch ein bißchen •üben", ein bißchen schauen, ob 
man nicht auch den schweren Dingen dieses Jahres, dieses Lebens eine ge- 
wisse Dankbarkeit abgewinnen kann. Nur in der Dankbarkeit wird etwas ganz 
angenommen; und nur in der Dankbarkeit kann es echte, reife Frucht bringen. 



Piet van Breemen 362 

Ein Fundament, das unser ganzes Leben tragen kann 

Dem alternden Menschen, dem so vieles wegfällt, kann sich eine Leere auf- 
tun, eine innere Problematik offenbaren, die bisher keine Chance hatte zum 
Vorschein zu treten, weil er so beschäftigt war. Im Altern wird das Funda- 
ment, auf dem das Leben gebaut ist, sichtbar. Es stellt sich dann auch un- 
verblümt die Frage, ob dieses Fundament das ganze Gebäude des Lebens 
tragen kann. Ist es stark genug, auch den •Schatten" (im Sinne von dem ins 
Unbewußte verdrängten Leben) anzunehmen? Schatten als das vom Ego ab- 
gelehnte Leben, das doch zu mir gehört. Schatten als der dunkle Bruder oder 
die dunkle Schwester meiner Person; Schatten, als meine verneinte, abge- 
spaltete Lebensseite, der ins Unbewußte verwiesene Lebensanspruch. Ein 
Mensch wird erst echt reif, wenn er seinen Schatten annehmen kann. Sonst 
kann er nie eine integrierte Persönlichkeit werden, nie zur Vollendung kom- 
men. Wenn jemand seinen Schatten nicht wahrnimmt, beginnt dieser aus 
dem Unbewußten Störsignale zu geben, wie Depressionen, Verbitterungen, 
Reizbarkeit. Wer dann noch immer nicht den Schatten ernst nimmt, braucht 
neue Schutzmechanismen zum Überleben. Es scheint, daß in der ersten 
Hälfte dieses Jahrhunderts der übliche Schutzmechanismus die Verdrängung 
war, worauf Freud und Adler u. a. dann auch die Tiefenpsychologie aufge- 
baut haben. In der zweiten Hälfte dieses Jahrhunderts soll ein anderer 
Schutzmechanismus viel häufiger geworden sein, nämlich die Projektion. 
Das heißt man verdrängt nicht etwas in sein Unterbewußtes, sondern man 
wirft es auf den anderen. Das ist eine aggressivere Methode, um mit dem 
Negativen in uns selbst fertig zu werden. Man überträgt es auf andere Men- 
schen oder auf Institutionen. Auf diese projiziert man dann das, was in 
einem selbst nicht stimmt, und das oft in bitterer, aggressiver Weise. 

So kommen wir aber nicht wirklich von diesem noch unerkannten Schat- 
tenbruder los. Wir müssen ihn annehmen. Es gehört zur Lebenswahrhaftig- 
keit, zur Sakralität des Lebensgeheimnisses, daß wir uns diesem Prozeß der 
Annahme auch wirklich stellen. C. G. Jung hat einmal in einem Vortrag zu 
Seelsorgern gesagt: •Man wandelt nur, was man annimmt."4 Dieses sehr 
weise Wort hat viele Bedeutungen. Ein Kind oder einen Schüler, den ich 
nicht annehme, kann ich nicht erziehen. Denn das Kind spürt intuitiv, daß es 
nicht akzeptiert ist, und es schottet sich ab - zu Recht. Eine Krankheit, die 
ich nicht annehme, kann kein Arzt heilen, denn •ich bin ja nicht krank". 
Ebenso ist es mit dem Schatten. Solange ich ihn nicht annehme, kann ich ihn 
nicht verwandeln; er bleibt eine Last, die bedrückt und Leben erstickt. Das- 
selbe gilt für die Schuld. Auch sie kann nur verwandelt werden, wenn man 

4  Auf der elsässischen Pastoralkonferenz zu Straßburg im Mai 1932. Siehe: CG. Jung, 
Gesammelte Werke, Bd. 11. Zürich-Stuttgart 1963, 367. 



Eine Spiritualität des Alterns 363 

sie annimmt. Solange ich sie verneine, verdränge oder übertrage, kann ich 
von meiner Schuld nicht befreit werden. Es ist ein wichtiges Element des 
Alterns, daß ich die Vergebung annehme. Das Sakrament der Versöhnung ist 
das Ostergeschenk des auferstandenen Herrn an seine Kirche. Die Verge- 
bung, die uns auf vielen Weisen, die alle in dieses Sakrament kulminieren, 
zuteil wird, muß auch wirklich angenommen werden. In dieser Hinsicht ha- 
ben wir in unserer katholischen Tradition oft etwas vernachlässigt. Die Vor- 
bereitung auf die Beichte wurde ganz großgeschrieben, aber die Nachberei- 
tung fiel manchmal recht dürftig aus. Doch sollte eben diese Nachbereitung 
nicht kürzer sein als die Vorbereitung. Wir brauchen Zeit, damit das Sakra- 
ment sich entfalten und die Vergebung zutiefst ankommen kann. Die Verge- 
bung wirklich zuzulassen ist ein langer Prozeß, der erst dann beendet ist, 
wenn ich auch mir selbst vergeben, mein eigenes Versagen und meine eigene 
Schuld annehmen kann. Nicht selten muß gerade in diesem Bereich im Al- 
ter noch einiges nachgeholt werden. 

Eine der Hauptaufgaben des Alterns ist es, das ganze Leben mit allem, 
was darin geschehen ist, anzunehmen. Nur dann kann es verwandelt werden. 
Zum Trost sagt C. G. Jung uns, daß der, welcher den Mut hat, den Schatten 
anzunehmen, entdecken wird, daß er zu 90 Prozent Gold ist. Der Schatten 
wird sich herausstellen als ein viel größerer Schatz als wir je zu glauben 
wagten. In unserer Angst haben wir uns nicht getraut, ihn anzunehmen. 
Wenn es uns im Alter doch noch gelingt, wird das eine Befreiung und Be- 
glückung sein, wohl zu unserer großen Überraschung. Es könnte eine Weise 
sein, in der sich die großartige Verheißung des Römerbriefes erfüllt: •Wir 
wissen, daß Gott bei denen, die ihn lieben, alles zum Guten führt" (8,28). 

In einer Kommunität habe ich einmal zwei Mitbrüder erlebt, die beide 
durch einen Schlaganfall jäh aus ihrem Apostolat herausgerissen und nach ei- 
ner Behandlung im Krankenhaus und in der Reha-Klinik als Behinderte zum 
ordenseigenen Altersheim gekommen waren. Obwohl es in ihrem Krank- 
heitsbild viel Ähnlichkeit gab, fiel der Unterschied zwischen den beiden noch 
viel mehr auf. Der eine konnte seine Behinderung nicht verkraften und an- 
nehmen, sondern klammerte sich an die Vergangenheit und sprach immer von 
•früher". Ein Besuch bei ihm war nicht angenehm, wie ich ehrlich sagen muß. 
Er klagte viel, so daß sogar die Krankenschwestern auf der Station sein Klin- 
geln nicht mehr zügig beantworteten. Da wurde mir der Teufelskreis richtig 
bewußt: Die Schwestern gingen nicht schnell zu ihm, weil er immer klagte; 
und er klagte, weil sie nicht schnell kamen. Der andere Mitbruder brachte es 
fertig, seinen Schlaganfall wirklich zu akzeptieren und konnte in Frieden da- 
mit leben. Er war ein freundlicher Mensch, mit dem jeder gerne zu tun hatte. 
An diesem Unterschied habe ich klar gesehen, wie wichtig es ist, daß einem 
das Annehmen gelingt. Tatsächlich, man wandelt nur, was man annimmt! 



Piet van Breemen 354 

Das Kommen des Herrn 

Nach seinem Traum sagte Jakob: •Wie ehrfurchtgebietend ist doch dieser 
Ort! Hier ist nichts anderes als das Haus Gottes und das Tor des Himmels" 
(Gen 28,17). Vielleicht darf man das auch über das Altern sagen. 

Pater Pedro Arrupe trat nach einem schweren Schlaganfall am 3. Septem- 
ber 1983 von seinem Amt als Generaloberer der Gesellschaft Jesu zurück. 
Er hatte eine Botschaft verfaßt für die Generalkongregation und über sie für 
die ganze Gesellschaft Jesu. Er war nicht im Stande, sie selber vorzutragen, 
und deshalb wurde sie in seiner Gegenwart von einem Mitbruder vorgele- 
sen. Sie fängt so an: •Liebe Patres! Wie sehr hätte ich mir gewünscht, mich 
für diese Begegnung mit Ihnen in besserer körperlicher Verfassung zu be- 
finden! Wie Sie sehen, kann ich nicht einmal direkt zu Ihnen sprechen. Aber 
meine Generalassistenten haben verstanden, was ich jedem von Ihnen sagen 
will. Mehr denn je befinde ich mich jetzt in Gottes Hand. Das habe ich mir 
mein ganzes Leben lang von Jugend auf gewünscht. Nun gibt es allerdings 
einen Unterschied: heute liegt die Initiative ganz bei Gott. Mich so völlig in 
seinen Händen zu wissen und zu fühlen, ist wahrhaftig eine tiefe geistliche 
Erfahrung." 

Das Alter ist ein Auf-uns-zukommen des Herrn.5 Wir beten in jeder Eu- 
charistiefeier: •... bis du kommst in Herrlichkeit!" Zuletzt gibt es nur ein 
Kommen des Herrn, nämlich daß er immerfort auf uns zukommt und daß 
dieses Auf-uns-zukommen sich einmal vollendet. Er will uns das Leben in 
Fülle schenken, das Leben in Ewigkeit. Das Altern ist die letzte, entschei- 
dende Vorbereitung darauf. Wir können unser Leben nicht verlängern und 
nicht verbreitern, nur vertiefen, vertiefen in Jesus hinein, auf die Begegnung 
mit ihm hin. In allem Abbau und Verfall ist das Altern für uns, die wir doch 
Hoffnung haben (vgl. 1 Thess 4,13), etwas Positives, etwas Heiliges. Die 
Sehnsucht vieler unserer alten Mitchristen geht auch wirklich dahin, wie wir 
wohl alle in manchmal bewegenden Beispielen erlebt haben. Noch wichti- 
ger aber als unser Sehnen nach Gott ist Gottes Sehnsucht nach uns: •Ich 
gehöre meinem Geliebten, und ihn verlangt nach mir" (Hld 7,11). Wenn wir 
so das Kommen des Herrn erleben können, als eine Erfüllung seiner und un- 
serer Sehnsüchte, dann wird es wirklich eine Vollendung. 

Die Umgebung des alternden Menschen spielt bei dem Prozeß des An- 
nehmens und Reifens eine wichtige Rolle, die über die Physiotherapie und 
kreative Beschäftigung, die am Anfang dieses Artikels genannt wurden, weit 
hinausgeht. Wenn wir selber unser Altern nicht annehmen, werden wir auch 
nicht unsere alternden Mitmenschen annehmen können. Leider habe ich da 

5   Siehe J. Bours, ebd., 146. Vgl. außerdem A. Wittrahm, Ein Leben lang im Aufbruch. Bibli- 
sche Einsichten über das Älterwerden. Freiburg 1991. 



Eine Spiritualität des Alterns 365 

gelegentlich enttäuschende Erfahrungen gemacht. Ich kenne eine über 80- 
jährige Ordensschwester, die noch sehr rüstig ist, es aber nicht über sich 
bringen kann, ihre Mitschwestern im Pflegeheim zu besuchen, weil sie die 
Konfrontation mit dem Abbau nicht verkraftet. So habe ich auch jüngere 
Mitbrüder erlebt, die nicht in der Lage waren, die älteren, mit denen sie im 
selben Haus lebten, zu besuchen, weil sie das als bedrohlich empfanden. Bei 
näherem Hinsehen entpuppen sich manche Probleme des Alterns als Anfra- 
gen an uns alle, denn unsere Gemeinschaft miteinander geht tiefer als wir 
vielleicht wahrhaben möchten. 

Therese von Lisieux, der gegen Ende ihres kurzen Lebens alle Kraft ent- 
schwand, wiederholte gerade dann immer wieder: •Alles ist Gnade!" Wenn 
wir so unsere alten Mitmenschen sehen und erleben können, ist das Glaube, 
ist das Gnade. Wenn wir so unser eigenes Altern annehmen können, ist das 
auch Glaube. Und es ist ebenfalls Glaube, wenn wir unserm Altwerden ent- 
gegengehen können in der Zuversicht, daß es auch für uns eine Gnade sein 
wird, und vielleicht sogar durch uns noch mal für andere. 


