EINUBUNG UND WEISUNG

Loslassen macht gliicklich — Jean de Saint-Samson

Die Hdaute unseres Gliicks

Wenn wir gefragt werden, wann wir einmal wirklich gliicklich waren, neigen wir
spontan dazu, uns an angenehme Augenblicke zu erinnern. Materielle Dinge kénnen
dazugehdren, eine vorzeigbare Leistung, ein schmeichelnder Erfolg. Vielleicht sind
es auch intensive Naturerlebnisse, die guten Momente einer Freundschaft oder be-
sonders innige Gebete, die wir zu unseren gliicklichsten Erfahrungen zihlen. All
dies sind die ,,Haute* unseres Gliicks, in die wir uns nur allzu gern schmiegen.
EinigermaBen schockierend ist daher die Art und Weise, wie die Mystiker gliick-
lich sind. Sie haben némlich die Entdeckung gemacht, da8 sie nie so gliicklich wa-
ren als in dem Moment, wo ihnen alles entfiel und sie duBerlich und innerlich ,.ent-
héutet* ganz unumwunden Fiihlung bekamen mit der nackten Wirklichkeit des un-
endlich liebevollen Gottes.
Jean de Saint-Samson’, einer der groBten Mystiker der Karmeltradition, erklirt
uns, warum vielen Menschen das Loslassen des warmen Nestes so schwer fillt:
Es ist wahr, daf3 Gott sich am meisten danach sehnt, daf8 der Mensch sich selbst
loslift, denn so ein Leben des Loslassens ist ihm am gleichformigsten. Aber es ist
auch wahr, daf es fiir den Menschen, der fiir Gott lebt, das schmerzlichste ist, was
dazu fiihrt, daff der Mensch die Kostbarkeit eines solchen Lebens nicht sehen oder
begreifen kann. Wer beinahe nur sinnlich lebt und sich danach richtet, was auf
sinnlicher Ebene verniinftig ist, weif3 nicht, was sein Geist ist, der sein Verstehen
und seine Einsicht ist. Diese ist sehr weit von den Sinnen entfernt. Darum will der
Mensch so ein Leben auch nicht. Wer néiimlich seinen Hunger danach, daf es ihm
selbst bestens gehe, iiber seine Sinne befriedigen will, méchie nicht das Risiko
nehmen, sich selbst zu verlieren, etwas zu tun, was er nicht kennt, oder dort ent-
lang zu gehen, wo er unbekannt ist, einzig gefiihrt von Gott, den er nicht sieht,
den er nicht begreift, aufer in einem sehr weit hergeholten Glauben, der hierfiir
keine Kraft in ihm hat.?

! Jean de Saint-Samson (1571-1636), geboren und aufgewachsen in Sens, war seit seiner
frithen Kindheit blind und infolgedessen ein nutzloser Habenichts am Rande einer verarmten
Gesellschaft.

Als einfacher Bruder ohne theologische Ausbiidung lebte er in verschiedenen Karmel-
klostern der Provinz von Touraine, bemiihte sich um die Ausbildung der Novizen und diklier-
te zahlreiche Schriften, zum Teil sehr abstrakte Betrachtungen und Kommentare, zum Teil ver-
wegene, impulsive Beschreibungen seiner eigenen Erfahrungen.

* lean de Saint-Samson, Oeuvres complétes 1, L’éguillon, les flammes, les fleches, et le miroir
de I’amour de Dieu, propres pour enamourer [’ame de Dieu en Diey mesme. Roma 1987, 365.



Einiibung und Weisung 367

Wie schwer es fiir den Menschen ist, das Loslassen zu erlernen, kann man bereits
an kleinen Kindern beobachten. Die Hand, die ein Spielzeug ergriffen hat, muf sich
offnen und hergeben, was sie festhilt, um Platz fiir etwas Neues zu haben.

Was im Sichtbaren und Tastbaren schon Schwierigkeiten macht, ist im seelischen
Bereich noch spannungsvoller: der trieb- und instinkt gesteuerte Wurzelbereich der
menschlichen Existenz ist wie eine Hand, die umschliet und nicht mehr loslaBt,
was das Leben hergibt. Wenn sich dann eine neue Perspektive anbietet, muB erst der
Konflikt um das Loslassen des Alten durchgestanden werden.

Wenn ich das Neue als eine bessere Alternative schon fest im Blick habe, mag es
noch gelingen, das Alte fahren zu lassen; schwieriger wird es, wenn ich preisgeben
muB, ohne daB etwas Neues in greifbare Nihe riickt.

Schmerzlich sind daher die Abschiede von den unbegrenzten Moglichkeiten, die
einst in mir geschlummert haben, denn je weiter ich mich in eine ganz bestimmte
Richtung entwickle und bilde, desto mehr Moglichkeiten muf ich als ungenntzte
Chancen aufgeben und brach liegen lassen. Schmerzlich sind auch die Abschiede
von der eigenen Kraft, die ich im physischen Verschlei empfindlich zu spiiren be-
komme. Schmerzlich ist aber vor allem der Abschied von meinem auf mich selbst
bezogenen Eigenleben, das Zunichte-Werden des egozentrischen Geistes in der Lie-
besbegegnung mit Gott, wo all das Kreisen um mich selbst sterben muB, damit
Gottes Liebe in mir leben kann.

Solange der Mensch nur ein Sensorium fiir solches Gliick besitzt, das er mit sei-
nen Sinnen auskosten kann, wei er nicht einmal um die Moglichkeit eines viel
groferen Gliickes, das man im Innern des Geistes genieBt, wenn aller Ballast abge-
worfen ist. Wer seine Hinde noch nie gedffnet hat, wei gar nicht, was es heifit, zu
entkrampfen, loszulassen, um empfangen zu konnen. Jean de Saint-Samson macht
unmiBverstindlich deutlich, was dazu notwendig ist:

Wenn wir hieriiber sprechen, miissen wir unsere Definition kennen. Loslassen ist

also: sich selbst ganz und gar Gott iiberlassen, ohne eine Einschrinkung auf die

praktische Anwendung oder die Zeit. In der Kraft und Wahrheit des Loslassens be-
wirkt, will, ordnet, erleidet oder empfingt das Geschdpf nichis fiir sich oder seine
eigene Zufriedenheit als solche, sondern einzig fiir das Behagen des unendlichen

Gottes, unvermischt und einfach.’

Fetzen von Gliick

Wie ist es also moglich, daB manche Menschen keine Gliicksgiiter mehr brauchen
und sich trotzdem von Gott gesegnet wissen? Wie konnen heftige Zweifel und 13-
stige Versuchungen schlieBlich eine tiefere Gliickserfahrung bewirken als ein un-
bekiimmertes GenieBen augenblicklicher Gliicksumstinde? Wie sollte das Loslas-
sen und Hergeben mehr Lebensfreude schenken als das Festhalten und Bewahren
dessen, was man bekommen kann? Wie sollten denn Leiden und Kreuz zu Wohler-
gehen fiihren kénnen?

Die Antwort ist ganz einfach: Wer sein Gliick selbst macht, bekommt nie mehr,

3 Jean de Saint-Samson, a.a.0., 366.



FEiniibung und Weisung 368

als seine Hand greifen kann. Wer aber losliBt und hergibt, ist offen fiir unendlich
mehr, als in diesem Moment in seine kleine Menschenhand paBt.

Von den Menschen, die ihre Hinde nicht mehr selbst fiillen, sondern Gott hin-
halten, damit er sie mit seiner Liebe fiillt, sagt Jean de Saint-Samson:

Diese Menschen bleiben auf nackte Weise in Gott verliebt, iiber alle Sinne hin-

aus, iiber alles Schmecken hinaus und iiber alle Gaben dieser Liebe hinaus. Sie

finden die Liebe in sich selbst unendlich wichtiger als alles, was sie ihnen von
sich geben kann: alles, was Licht gibt, in Entziicken versetzt und gerade darin

Wonnen schenkt.*

Gliicklich macht immer nur das, was ich mir auch wiinsche. Ganz richtig sagt das
Sprichwort daher: man kann niemanden zn seinem Gliick zwingen. Solange ich mir
nur dieses oder jenes Gliicksgut wiinsche oder diesen oder jenen gliicklichen Um-
stand, bin ich auch nur empfinglich fiir diesen oder jenen TeilgenuB des Gliicks. Mit
vielen kleinen Teilgeniissen speisen wir uns selbst ab, haben unsere groBten und
tiefsten Sehnsiichte noch nie wahrgenommen und suchen ein Mehr nur quantitativ
in einem Mehr an den uns bekannten Teilgeniissen. Erst wenn diese einmal ans-
bleiben, kann uns bewuBt werden, daB wir alle mit der Sehnsucht nach dem puren,
unvergénglichen Gliick geboren sind. Nichts kann unseren Hunger nach Gliick so
einsammeln und zu einem HeiBhunger machen, wie die Erfahrung der Schattensei-
ten des Lebens. Darum sind die Lebensnichte mit ihren Versuchungen, dem Los-
lassen-Miissen, dem Leiden und Kreuz nicht einfach nur Schicksalsschlige, die uns
notgedrungen ins Abseits treiben. Wir diirfen sie auch als Chancen annehmen, um
unsere Hande neu zu 6ffnen im Vertrauen auf ein liebevolles Entgegenkommen.

Jean de Saint-Samson beschreibt den inneren ReifeprozeB, der eben nicht in der
Erfahrung des Bekommens sondern nur in der Erfahrung des Hergebens moglich
wird, folgendermafBen:

Sehr schwere Kreuze fiir den Korper und den Geist werden auf unsere Schultern

gelegt und sind sehr schmerzlich und unertriglich. Wenn diese Kreuze lange in

uns andauern, gehen wir von der Verfassung des Loslassens weiter zur Verfas-
sung der Hingabe — zumindest wenn wir hierin so stark und edelmiitig sind, wie
wir meiner Meinung nach sein miissen.’

Wenn die Haute unseres Gliicks abgewetzt sind und hier und da nur noch aus Fetzen
bestehen, kann unsere Sehnsucht nach Gliick uns mehr zeigen als den schénen Schein.

Pures Gliick

Jean de Saint-Samson war davon iiberzeugt, daB es sich lohnt, mit seiner ganzen
Sehnsucht nach purem Gliick aus seinem eigenen kleinen, begrenzten Ich auszuzie-
hen, um im groBen, unbegrenzten Gott den wahren Segen genieBen zu kdnnen. Er
beschreibt die begliickenden Folgen des Loslassens so:
Der Mensch, der loslift, tut in seiner Auflosung alles seiner Gewohnheit ent-
sprechend. ... Sehr nacki, einfach ausschlieBlich und ruhig hingt er an seinem

4 Jean de Saint-Samson, a.a.0., 332,
* Jean de Saint-Samson, a.a.0., 372.



Einiibung und Weisung 369

unendlichen Liebsten, dessen ewiges Paradies er voll und ganz in seinem Leben

und seinem Tod zu sein verlangt, in vélligem Loslassen, solange seine Majestiit

dies so will. So ein Mensch hat an nichts soviel Vergniigen, wie Gott in allem, was
er ist, unendlich zu erfreuen, indem er fiir ewig weder Kosten noch Miihe scheut.

Die ausgezeichnete Heiligkeit Gottes in all seinen sehr ausgezeichneten Gaben

gibt er all seinen Freunden, ohne sich weiter darum zu sorgen. Immer glaubt er,

viel mehr zu haben, als er verdient. Er liebt die Heiligkeit Gottes unendlich mehr
in all seinen Freunden als in sich selbst und fiir sich selbst. Auf diese Weise wird
er erfiillt und schon gemacht mit der Heiligkeit aller in der Wahrheit seiner un-
vermischten, innigen, starken, nackten einfachen und wesentlichen, ja zu vielen
liberwesentlichen Liebe, die sich nicht auf sich selbst zuriickbeugt und vielfach
unbeantwortet ist. So lebt er an Gott geheftet in dem Verlust und der Nacktheit
seines ganzen Selbst. Durch ihn und fiir ihn lebt er iiber allem Wissen, Begreifen,

Betrachten und Unterscheiden, vollkommen zufrieden und immer gleichmiitig in

allem was geschieht.

Getrost kann ich mich der Bewegung des Loslassens anvertrauen, denn die Liebe,
die dabei in meinem Innern wirkt und mich formt, begleitet mich unverlierbar iiber
alle Abschiede hinweg. Unverlierbar ist die nackte, unvermischte und wesentliche
Liebe, der Mittelpunkt, um den sich mein Leben im Ankommen, Fortgehen, Wie-
dersehen, Trennen, Eintauchen, Verlieren usw. wie in einer Spirale dreht.

In dieser Liebe will ich ankommen, indem ich mich auf immer in ihr verliere.
Darum ist mein ganzes Leben nichts anderes als ein fortwihrendes Einiiben des Los-
lassens. Das ist ein ProzeB, der nie zu Ende geht, denn immer wieder entdecke ich,
daB ich mich ganz subtil noch an etwas Eigenes klammere, was mir den Abschied
von mir selbst und damit ein tieferes Ankommen in der Liebe unméglich macht.
SchlieBlich entdecke ich, daB ich auf einer Stufe angekommen bin, wo ich nicht
mehr selbst loslassen kann, sondern wo mir das Loslassen passiv ,,angetan® werden
muB. Nur die Liebe eines anderen zieht mich letztendlich wirklich iiber die Schwelle
und lehrt mich Lieben in totaler Hingabe und dem Loslassen aller Dinge, sogar der
fithlbaren Erfahrung des Liebens.

Alles geriit dann in den Sog gottlichen Liebens, bis ich mich selbst und alle vor-
dergriindigen Wonnen ganz verloren und vergessen habe. Genau dies ist das groBte
Gliick, zu dem der Mensch fihig ist. Jean de Saint-Samson nennt es Heiligkeit oder
echte Liebespraxis:

Heiligkeit besteht also nicht darin, Gott in seinem Fliefien oder Beriihren der

Seele mit seinem gottlichen Ausstromen und Ausstrahlen zu fiihlen oder nicht zu

fiihlen, sondern in einer echten und wesentlichen Praxis der Liebe. ... Durch diese

Praxis wirst du alsdann Gott selbst in dir selbst, ohne daf3 sich noch eine Un-

gleichheit oder Undhnlichkeit zwischen ihm und dir finde, zwischen deinem

Leben und dem seinen.’

Elisabeth Hense, Kleve

6 Jean de Saint-Samson, a.a.0., 381-382.
7 Jean de Saint-Samson, a.a.0., 295-296.





