
•Sehnsucht" - eine Spur zu Gott? 
Medard Kehl, Frankfurt a. M. 

Als einer meiner Mitbrüder in St. Georgen das Programm dieses Katecheti- 
schen Kongresses* zu Gesicht bekam, fragte er mich mit der unter Mitbrü- 
dern üblichen liebenswürdigen Bosheit: •Was kann denn ein Dogmatiker 
schon Vernünftiges zum Thema .Sehnsucht' sagen?! Angesichts der ewigen 
und ehernen Wahrheiten, die ihr Dogmatiker zu verwalten habt, scheint die- 
ses heute zum Edelsubstantiv avancierte Lieblingswort der Romantik doch 
ziemlich weit von eurem Spezialgebiet wegzuliegen..." 

Gottlob trügt dieser Schein! Denn das Thema •Sehnsucht" ist der katho- 
lischen Dogmatik keineswegs fremd, auch wenn es sich meist unter einem 
alten lateinischen Fachterminus verbirgt. Damit sind wir schon beim ersten 
Schritt meiner Überlegungen: 

I. Theologische Ortsbestimmung 

Wo hat das Phänomen •Sehnsucht" seinen Ort in der systematischen Theo- 
logie? Wo wird es ausdrücklich mit unserem Glauben an Gott verknüpft? 
Unwillkürlich fällt einem da zuerst die Eschatologie ein, also die Lehre von 
der Vollendung des Menschen und der ganzen Schöpfung im Reich Gottes. 
Etwa im Sinn des hl. Paulus, wenn er im Philipperbrief (1,23; 3,20) schreibt: 
•Ich sehne mich danach, aufzubrechen und bei Christus (dem Auferstande- 
nen) zu sein... Denn unsere Heimat ist im Himmel." Nun, die eschatologi- 
schen Lehrbücher, zumal die neueren greifen diese Sehnsucht nach dem 
Himmel als Heimat nicht allzu begeistert auf; der alte Vorwurf der weit- 
flüchtigen Jenseitsvertröstung sitzt wohl noch zu tief. Allerdings sprechen 
sie sehr viel von der Hoffnung des Christen auf die verheißene Vollendung. 
Natürlich liegen diese beiden Haltungen (Hoffnung und Sehnsucht) sehr eng 
beieinander; in beiden geht es um die Erwartung des Kommenden; genauer: 
um das erwartende Sich-Ausstrecken des ganzen Menschen auf das endgül- 
tige Heil hin, das noch aussteht. Der Unterschied im (alltäglichen wie im 
theologischen) Sprachgebrauch liegt wohl darin:1 Im Begriff •Hoffnung" 
schwingt besonders die zuversichtlich vertrauende Gewißheit mit, daß die 

Vortrag auf dem Katechetischen Kongreß in Würzburg am 21. 5. 1997, der unter dem Ge- 
samtthema stand: •Stimmen der Sehnsucht". 
1   Vgl. Duden. Das große Wörterbuch der deutschen Sprache. Mannheim 1994, Bd 4 1622 
und Bd. 6, 3059. 



•Sehnsucht" - eine Spur zu Gott? 405 

Erwartung auch wirklich erfüllt wird. Das ist beim Wort •Sehnsucht" nicht 
unbedingt der Fall; es bringt stattdessen stärker den Schmerz, das Leiden 
daran zum Ausdruck, daß ich das, was ich gespannt wie eine •Sehne" be- 
gehre, noch entbehren muß, daß es noch nicht erfüllt ist. Dieses leiden- 
schaffende Begehren nach dem Entbehrten kann Seele und Sinne ergreifen, 
bis dahin, daß es den Sehnsüchtigen krank, eben •siech" und •süchtig" ma- 
chen kann. 

Kein Wunder, daß dieses Wort in einer Zeit, in der sich die Kultur der Mo- 
derne in einigen Bereichen deutlicher ihrer Grenzen und ihrer Endlichkeit 
bewußt ist, auch wieder viel häufiger und unbefangener benutzt wird (auch 
innerkirchlich) als etwa in den 60er und 70er Jahren. Damals war viel stär- 
ker •Hoffnung" das bewegende und elektrisierende Zauberwort einer Epo- 
che; denn da war man sich doch zumindest der partiellen Umsetzung oder 
Vorwegnahme gesellschaftlicher Utopien in der Realität ziemlich gewiß. 
Darum konnte seinerzeit auch die Eschatologie bewußt als •Theologie der 
Hoffnung" (so J. Moltmanns programmatisches Buch von 1964) konzipiert 
werden. Ja, es wurden sogar - wie die Würzburger Synode von 1975 in 
ihrem Leittext manifestiert - alle zentralen Glaubensgehalte, das ganze 
Glaubensbekenntnis unter dem Stichwort •Unsere Hoffnung" aktualisiert 
(wobei in diesem Synodentext die Worte Hoffnung und Sehnsucht fast un- 
terschiedslos gebraucht werden). 

Zurück zu unserer Ausgangsfrage nach dem theologischen Ort: Wenn das 
Thema •Sehnsucht" in der Eschatologie eher im Schatten der •Hoffnung" 
seinen Ort hat, so kommt ihm doch an einer anderen Stelle der systemati- 
schen Theologie eine sehr wichtige Bedeutung zu, nämlich an der Schnitt- 
stelle von Eschatologie und theologischer Anthropologie, also der theologi- 
schen Lehre vom Menschen. Allerdings versteckt sich dort die Sehnsucht für 
den ersten Blick in einem alten lateinischen Wort des hl. Thomas v. Aquin, 
nämlich dem •desiderium naturale". Das wird meistens übersetzt: •Das 
natürliche oder naturgegebene Verlangen" des Menschen nach Gott bzw. 
nach der beseligenden Schau Gottes (als dem letzten Ziel des Menschen). 
Aber das deutsche Wort •Sehnsucht" trifft viel prägnanter den Sachverhalt, 
wie ihn die Tradition gemeint hat, die ja bis auf Piaton und seine Eros-Lehre 
im Symposion zurückgeht.2 Der hl. Thomas hat mit dem Begriff •deside- 
rium" das schöne Wort des hl. Augustinus aufgegriffen und zu einer syste- 
matischen Lehre vom Menschen ausgebaut •Unruhig ist unser Herz, bis es 
ruhet in Dir". In unserem Jahrhundert hat diese theologische Anthropologie, 
die Vernunft und Glaube, Erfahrung und Offenbarung, Natur und Gnade 
stimmig miteinander verbunden hat, und zwar gerade durch die •natürliche 

Vgl. A.Raffelt, Desiderium naturale, in: LThKBd. 3,31995, 108-110. 



Medard Kehl 406 

Sehnsucht" des Menschen nach Gott, wieder eine überraschende Renais- 
sance erlebt und bei der Erneuerung der gesamten katholischen Theologie 
im Umfeld des 2. Vat. Konzils eine große Rolle gespielt; Namen wie M. 
Blondel, H. de Lubac, K. Rahner, H. U. v. Balthasar stehen dafür. Wozu das 
Thema •Sehnsucht" doch sogar in der Dogmatik fähig ist! 

Was ist der sachliche Kern dieser Lehre von der •natürlichen Sehnsucht" 
des Menschen nach Gott? Ich möchte ihn kurz so auf den Punkt bringen: 
Diese Sehnsucht macht den Menschen zu einem •paradoxen Wesen". Was 
heißt das? Nun, von Natur aus sehnt sich der Mensch nach immer mehr an 
geglücktem Leben; aber gerade nicht nur im Sinn einer ständigen quantita- 
tiven Steigerung des erreichten Wohlbefindens (die macht ihn oft nur noch 
unzufriedener); eher im Sinn einer qualitativ gefüllten, d.h. alles Wün- 
schenswert-Gute in sich bergenden Fülle an Sinn. Der Mensch ist demnach 
in sich selbst bare •Sehnsucht nach Sinn" (um einen Buchtitel des amerika- 
nischen Wissenssoziologen P. Berger aufzugreifen)3, oder - theologisch aus- 
gedrückt - nach •Heil". Aber - und das ist das Paradox: Obwohl er von Na- 
tur aus so gebaut ist, kann er sich diesen umfassenden Sinn seines Daseins 
nicht selbst bescheren. Denn in allem, worin er ihn sucht, so wert- und sinn- 
voll es auch sein mag - in allem ist unweigerlich •eine Spur zu wenig", 
selbst in so kostbaren Augenblickserfahrungen gefüllter Gegenwart, die sich 
nicht festhalten lassen. Aber diese •Spur zu wenig" an Sinn kann zugleich 
eine •Spur" sein (auf diesen Doppelsinn von •Spur" hat mich die Münche- 
ner Schriftstellerin Irmgard Bsteh gebracht), die den Menschen in die Rich- 
tung weist, wo und wie seine Sehnsucht nach Sinn - wenn überhaupt - doch 
erfüllt werden kann: nämlich es aufzugeben, sich den Sinn und das Heil sei- 
nes Lebens bei den Dingen und Wesen dieser Welt selbst beschaffen zu wol- 
len; sich stattdessen mehr und mehr dafür zu öffnen, daß dies ihm vielleicht 
vom ganz Anderen seiner Selbst und unserer Welt, also von etwas, das ab- 
solut nicht in unserer Verfügungsmacht steht, geschenkt werden kann. Auf 
diese •Spur", so mit der menschlichen Sehnsucht umzugehen, weist uns ei- 
gentlich schon jede Erfahrung zwischenmenschlicher Freundschaft und 
Liebe hin. Sie ist das Modell für die Verheißung des Glaubens, die auf um- 
fassende und endgültige Sinngebung zielt. 

Soweit zur theologischen Ortsbestimmung des Phänomens •Sehnsucht". 
Das dargestellte theologische Programm klingt in sich gut und konsistent; es 
hat vom Ansatz (nicht so sehr vom Wort •Sehnsucht" her) wohl auch die 
Seelsorge und Pastoral, die Religionspädagogik und Katechese der letzten 
Jahrzehnte weitgehend mitgeprägt. Aber es stößt nach meinem Eindruck ge- 

P. Berger, Sehnsucht nach Sinn. Frankfurt 1994. 



• Sehnsucht" - eine Spur zu Gott ? 407 

genwärtig hier in unserer mitteleuropäischen Glaubenssituation auf sehr 
harte Grenzen. Darum nun unser 2. Schritt! 

II. Glaubende Sehnsucht im kulturellen Gegenwind 

Die Frage, auf die ich in diesem 2. Schritt eingehen möchte, lautet: Was 
macht es gegenwärtig signifikant schwieriger, an das durchaus allgemein be- 
jahte menschliche Phänomen •Sehnsucht" anzuknüpfen und von da aus 
Wege zum Glauben aufzuspüren? Warum ist die Sehnsucht nicht mehr eine 
so •heiße Spur" zu Gott, wie sie es früher einmal war, zumal im Gespräch 
mit Nichtglaubenden? Es gibt dafür sicher viele Gründe; ich möchte mich 
hier nur auf zwei beschränken, die vor allem mit unserer kulturellen Ent- 
wicklung der letzten Jahrzehnte zusammenhängen. 

1. Kein allgemein akzeptiertes Menschenbild 

Den ersten Grund sehe ich darin, daß diese Theorie von der natürlichen 
Sehnsucht des Menschen nach Gott sehr voraussetzungsreich ist: sie baut 
bei ihrem Menschenbild auf philosophischen Voraussetzungen auf, die heute 
nicht mehr allgemein geteilt werden. Z. B. deutet sie das Phänomen der 
Sehnsucht so, daß es nicht nur eine Vielzahl von unterschiedlichen 
Sehnsüchten gebe, sondern daß diese letztlich alle einer einzigen großen 
Sehnsucht, eben der nach umfassendem Sinn und Heil entspringen und sich 
darin auch bündeln lassen. Danach ist der Mensch nicht nur das Ensemble 
seiner vielen Sehnsüchte und Bedürfnisse, sondern als Person ein alles ein- 
zelne Begehren übersteigendes Ganzes, das darum auch nur durch das 
Ganze an Sinn und Heil letztlich erfüllt werden kann und nicht durch ein- 
zelne Sinnerfahrungen. Genau das aber ist heute in einer mehr und mehr von 
den Naturwissenschaften geprägten Sicht vom Menschen keineswegs mehr 
plausibel, weil eben dieses einende Ganze menschlicher Sinnsuche mit na- 
turwissenschaftlichen Methoden (zumal in der heute so erfolgreich voran- 
getriebenen Hirnphysiologie) nicht zwingend nachweisbar ist. Und darum 
wird es (auch im normalen Alltagsbewußtsein unserer Zeit) sehr leicht in 
den Bereich beliebiger Optionen abgeschoben. Die natürliche Basis der al- 
ten •Spur" zu Gott, das personale Menschenbild, löst sich bei uns rasant auf, 
gerade auch unter dem Druck der außerordentlich erfolgreichen und effizi- 
enten naturwissenschaftlichen Analyse des Menschen. 

Zu welchen kuriosen Blüten ein extrem naturwissenschaftliches Men- 
schenbild fähig ist, das immer noch an den unbegrenzten Fortschritt der Na- 
turwissenschaft glaubt und zugleich davon das endgültige Heil des Men- 



Medard Kehl .•• 

sehen und seiner Sehnsucht erwartet, zeigt in naiver und schonungsloser Of- 
fenheit das Buch des amerikanischen Physikers Frank Tipler, der sich aus- 
drücklich als Atheist bekennt: •Die Physik der Unsterblichkeit". Darin über- 
nimmt die naturwissenschaftliche Kosmologie die Funktion der klassischen 
Religionen, indem sie den Menschen •Unsterblichkeit" und •Auferstehung 
von den Toten" verheißt - aber in einem völlig anderen Sinn: nämlich als in 
einigen Millionen Jahren technisch mögliche, perfekte Computersimulation 
aller nur möglichen Informationen aller Menschen, die je gelebt haben oder 
gelebt haben könnten. •Auferstehung aus der Festplatte" (H. D.Mutschler) 
- die ultimative Sehnsucht des Computerfreaks?! Dieses Buch ist ein Mu- 
sterbeispiel dafür, wie der christlichen Glaubenstradition und -gemeinschaft 
ihre zentralen Glaubensbegriffe •enteignet" und mit geradezu entgegenge- 
setzten Inhalten neu gefüllt werden. 

2. Ganzheit und Heil auch ohne Gott 

Ein zweiter Grund, warum die oben dargestellte theologische Sehnsuchts- 
Deutung heute viele nicht mehr so recht überzeugen mag, liegt in der breit- 
gestreuten Gegenreaktion, mit der vielfach in unserer Kultur gerade auch auf 
die naturwissenschaftliche Vereinseitigung des Menschenbildes geantwortet 
wird. Worin besteht diese Gegenreaktion? Nach meinem Eindruck wohl v.a. 
darin, daß den Menschen bei uns heute zum Christentum alternative reli- 
giöse oder quasi-religiöse Heilsangebote in großer Auswahl vermittelt wer- 
den. Diese greifen ihrerseits die nicht tot zu kriegende Sehnsucht nach um- 
fassendem Sinn und Heil auf und verheißen ihr auf plausible, durchaus oft 
auch seriöse Weise, daß Erfüllung dieser Sehnsucht möglich ist. Ich denke 
da etwa an die gegenwärtige Renaissance der Esoterik, der spätantiken Gno- 
sis und der Wiedergeburtslehre, der Anthroposophie und der Theosophie; 
oder an die bunte Vielfalt von psychologischen und anderen Therapieange- 
boten zur Körper- und Selbsterfahrung; oder an die unüberschaubaren Ein- 
führungen in alle möglichen Formen der Meditation, in östliche, indianische 
oder schamanische Weisheit und Naturmystik, in die Kunst, •positiv zu den- 
ken", die Träume zu entschlüsseln, richtig zu atmen usw. Fast all diese Strö- 
mungen stellen sich ausdrücklich unter das Ideal der Ganzheitlichkeit, also 
der ausgewogenen Stimmigkeit von Leib, Seele und Geist, von Mensch und 
Natur, von Wissenschaft und Religion, von Frau und Mann usw. Angesichts 
der vielen zerstörerischen Dualismen und Gegensätze, die das neuzeitliche 
Denken hervorgebracht hat, ist dies nicht nur verständlich, sondern in viel- 
fältiger Hinsicht auch sehr hilfreich und heilsam, durchaus auch für Chri- 
sten. 



•Sehnsucht" - eine Spur zu Gott? 409 

Was mir in diesem Zusammenhang daran besonders auffällt: Diese Be- 
wegungen halten zwar an der Ganzheit des Menschen und an seiner umfas- 
senden Sehnsucht nach Heil- und Ganzseinkönnen fest und sind insofern un- 
sere Gesprächspartner; aber sie erleichtern diese Sehnsucht zugleich gerade 
um das Paradox, das die christliche Deutung in der Sehnsucht sieht. Sie ver- 
künden nämlich, daß diese Sehnsucht durch das eigene •Selbst" und seine 
Selbstheilungskräfte erfüllbar ist. Denn das innerste Selbst des Menschen ist 
in ihrer Sicht ein zwar meist unentfaltetes, verschüttetes oder beschädigtes, 
aber doch im tiefsten •heiles Selbst", ein •innerer, authentischer Wesens- 
kern" (Chr. Schorsch), der in sich die Potenz und die Dynamik hat, mit Hilfe 
bestimmter therapeutischer Maßnahmen sich aus allen Entfremdungen zu 
befreien und so ganz sich selbst zu entfalten, ganz zu sich selbst zu kom- 
men, ganz mit sich selbst übereinzustimmen.4 Das Böse und Beschädigende 
kommt immer nur von außen über den guten Menschen, nicht aber aus dem 
eigenen Selbst. Darum ist für das Selbst sein in ihm bereits angelegtes Heil- 
und Ganzwerden machbar, wie auch immer: sei es durch gezielte therapeu- 
tische oder spirituelle Methoden hier innerhalb der eigenen Lebensge- 
schichte, sei es - nach Auffassung mancher Sterbeforscher - in einem Le- 
ben nach dem Tod, wenn •unser wirkliches, unsterbliches Ich" sich von •sei- 
nem zeitlichen Haus" getrennt hat (E. Kübler-Ross), oder sei es - im Sinn 
der Wiedergeburtslehre - erst nach vielen Wiederverkörperungen, durch die 
der •göttliche Funke" in uns allmählich vollkommen frei und rein hervor- 
treten kann. 

Verständlich, daß bei so anziehend klingenden, dem eigenen Selbst sehr 
schmeichelnden und entgegenkommenden Alternativen die Spur der Sehn- 
sucht nicht mehr unbedingt über das Selbst, das rundum heil werden möchte, 
hinaus zu Gott führt. Allerdings scheint mir dieses idealisierte Selbstbildnis 
des Menschen im ganzen (bei allem partiellen Guten) doch zu harmlos-op- 
timistisch zu sein und weder der Realität des Brüchigen, des Leids, noch der 
des Bösen und der Schuld gerecht zu werden, was eben alles auch und we- 
sentlich mit der Freiheit des Selbst, seinem innersten •Kern" also zu tun hat. 
Darum führt solche Idealisierung des Selbst fast zwangsläufig zur Abspal- 
tung und Ausgrenzung des Negativen, des Dunklen sowohl in mir selbst als 
auch im gesellschaftlichen Bereich: •Die bedrohlichen Themen (wie z.B. 
Tod und Krankheit) werden ausgegrenzt. Sie haben nichts mit uns zu tun, 
sondern kommen erst von außen auf uns zu. Denn wir sind per se gesund, 
gut und kraftvoll. Und es werden zweitens Träger dieser Bedrohung identi- 

4   Vgl. M. Kehl, Psychologie als religiöse Heilslehre: Selbstverwirklichung im New Age, in: 
K. Frielingsdorf/M. Kehl (Hg.), Ganz und heil. Würzburg 1990, 11-25. 



Medard Kehl 410 

fiziert, die dann ausgegrenzt werden müssen, um sich der Bedrohung zu ent- 
ziehen. Schuld sind eben die anderen."5 

Von daher sollten wir in unserer Spiritualität, in unserer Seelsorge und 
Verkündigung sehr behutsam und die Geister unterscheidend mit dem fast 
zum modernen Mythos erhobenen Ideal der •Ganzheitlichkeit" umgehen.6 

Sie ist keineswegs heute der •Königsweg" zu Gott, zu welchem sie oft sti- 
lisiert wird; sie kann genauso auch haarscharf an ihm vorbeiführen, wenn 
nämlich unser Heil- und Ganzsein faktisch mit Gott identisch gesetzt und 
zum letzten Ziel des Menschen erhoben wird. Das gilt - sublimer - auch 
dann, wenn die Sehnsucht nach Heil Gott höchstens noch als Quelle •unse- 
res" Heils miteinbezieht, aber ihn kaum mehr als den •Heiligen" in den 
Blick bekommt, den um seiner selbst willen Liebenswürdigen.7 

Natürlich sind das in einer •gesunden" Gottesbeziehung keine sich wi- 
dersprechenden Alternativen: Gott als mein •Heil" und als den in sich •Hei- 
ligen" zu verehren; das eine ist nicht ohne das andere möglich. Es geht hier 
nur um die Mahnung, das Zweite im Ersten nicht aufgehen zu lassen; eine 
Gefahr, die heute nicht so einfach von der Hand zu weisen ist. Was für die 
zwischenmenschliche Freundschaft selbstverständlich ist, daß ich den ande- 
ren nicht nur deshalb liebe, weil es mir gut tut, sondern weil ich ihn, so wie 
er ist, mag, das sollte eben auch auf unserem Glaubensweg nicht vergessen 
werden. Schließlich hat Augustinus mit seinem anfangs zitierten Wort ge- 
nau dies gemeint: •Unruhig ist unser Herz, bis es ruhet in Dir", vorher eben 
nicht, auch nicht im Besitz des eigenen, heil und ganz gewordenen Selbst. 

Der glaubende Mensch versucht darum, mehr noch als seiner eigenen 
Sehnsucht der biblischen Verheißung zu trauen, daß seine Sehnsucht nach 
Heil gerade dann erfüllt wird, wenn sie sich nicht mehr auf das eigene Heil- 
werden konzentriert, sondern sich stattdessen im Lob und in der Anbetung 
selbstvergessen auf den ganz Anderen ihrer Selbst hinbewegt (J. Splett) und 
dabei, gleichsam als Bei-gabe, ihr eigenes Heil- und Ganzwerden findet. 
Das kostet allerdings den hohen Preis des Loslassens, auch des eigenen 
Selbst und seiner Ganzheitswünsche. Aber ist der Preis zu hoch, wenn ein 
glaubender Christ wirklich den Weg seines Meisters nachgehen will und da- 
bei auch mit der völligen Durchkreuzung seiner Vorstellungen vom ersehn- 
ten Heil, vom Reich Gottes rechnen muß? •Mußte nicht der Messias all das 
erleiden, um so in seine Herrlichkeit zu gelangen?" (Lk 24,26) - das ist die 
Antwort, die der Auferstandene den Emmausjüngern und uns zumutet. 

5 L. Viefhues, Zurück in die Gegenwart, unveröffentl. Manuskript, S. 4f. 
6 Vgl. auch H. Poensgen, Alles ist Fragment, in: Theol.-Prakt. Quartalschrift 145 (1997), 
155-167. 
7 Vgl. J. Splett, Appetitus naturalis?, in: ThPh 63 (1988), 519-536; ders. Denken vor Gott. 
Frankfurt 1996. 



•Sehnsucht" - eine Spur zu Gott? 411 

III. Lebensräume glaubender Sehnsucht 

In einem 3. Schritt möchte ich noch der Frage nachgehen: Wie läßt sich 
diese gläubige Sehnsucht nach Gott heute vermitteln? Ist die theologische 
Deutung der menschlichen Sehnsucht nicht viel zu steil, als daß überhaupt 
noch realistische Chancen für irgendwelche Anknüpfungspunkte in der kon- 
kreten Erfahrung der Menschen in unserer Zeit bestehen? Wie kann das 
Wort des Evangeliums heute den •Hunger wiedererwecken, ehe es ihn stillt" 
(so eine treffende Formulierung von Ingeborg Bachmann)?8 

1. •Desiderium desiderii" (Ignatius von Loyola) 

Als erstes fiel mir bei dieser Frage eine sehr tröstliche Formulierung unse- 
res Ordensstifters, des hl. Ignatius v. Loyola ein: Man solle, so schreibt er in 
seiner Ordensregel, diejenigen, die in den Orden aufgenommen werden wol- 
len, fragen, ob sie in sich eine Sehnsucht (desiderium) verspüren, dem ge- 
kreuzigten Herrn mit allen Konsequenzen nachzufolgen. Wenn sie wegen 
der menschlichen Schwäche diese Sehnsucht nicht hätten, soll man sie fra- 
gen, ob sie denn wenigstens die Sehnsucht nach solcher Sehnsucht verspür- 
ten; das genüge zur Aufnahme.9 •Desiderium desiderii - Sehnsucht nach der 
Sehnsucht": Ich glaube, dieses Wort paßt gut für unsere gegenwärtige Glau- 
bens- und Verkündigungssituation. Denn es lassen sich zumindest Ansatz- 
punkte finden, die die •Sehnsucht" oder auch nur die Neugier •nach der 
Sehnsucht" nach Gott wecken. Wo sind sie zu finden? 

Ich kann und möchte darauf nicht mit einem theoretischen Konzept ant- 
worten; ich glaube nämlich: mit all unseren noch so gut begründeten apolo- 
getischen Versuchen, die normale Alltagserfahrung (gerade auch der Sehn- 
sucht) mit dem christlichen Glauben an Gott irgendwie denkerisch-argu- 
mentativ zusammenzubringen, durchbrechen wir im Augenblick nur unter 
ganz bestimmten Bedingungen die Gleichgültigkeit der Herzen gegenüber 
der christlichen Botschaft. Wir müssen uns nüchtern der Tatsache stellen, 
daß viele unserer Zeitgenossen in der gegenwärtigen kulturellen •De-Eta- 
blierung" des Christentums gegenüber solchen theologischen und katecheti- 
schen Versuchen weitgehend •immunisiert" sind (G. Lindbeck). Es herrscht 
eben bei uns der kulturell akzeptierte Konsens, daß zum Christsein eine ganz 
minimale Kenntnis seiner Glaubensgehalte und eine ebenso minimale Teil- 
habe an kirchlichen Glaubensvollzügen völlig genügt. 

8 J. Bachmann, Fragen und Scheinfragen. IV, 197. 
9 Ignatius v. Loyola, Examen generate, 101f. 



Medard Kehl 412 

Was tun? Ich möchte an diesem Punkt einfach biographisch und narrativ 
weiterfahren; also aufzuzeigen versuchen, wo bei mir selbst die •Sehnsucht 
nach der Sehnsucht nach Gott" am meisten geweckt wird. Ein Wort, das ich 
in einem Gedicht von R. M. Rilke fand, möchte ich dem Folgenden voran- 
stellen; er läßt darin Gott zum Menschen sprechen: 

•Von deinen Sinnen hinausgesandt, 
geh bis an deiner Sehnsucht Rand; 
gib ihr Gewand."10 

Die Sehnsucht braucht ein •Gewand"! Wie geht das? Ich habe seit vielen 
Jahren die Möglichkeit, durch freundschaftliche Beziehungen zu einer Ar- 
che-Gemeinschaft (bei Basel), also zu einer von Jean Vanier inspirierten Le- 
bensgemeinschaft mit geistig behinderten Menschen, und zu einer damit 
verbundenen Familie der Bewegung SOS-Emmanuel, die zu ihren eigenen 
drei Kindern noch acht behinderte Kinder aus aller Welt adoptiert hat, an 
eindrucksvollen neueren Lebensräumen gemeinsamen Glaubens intensiver 
teilzuhaben; sie sind für mich in der Tat so etwas wie ein •Gewand", das 
meiner glaubenden Sehnsucht einen Schutz und eine Form gibt. Ich möchte 
hier nur kurz drei Erfahrungen ansprechen, die ich in solchen und ähnlichen 
Gemeinschaften gemacht habe; Erfahrungen, die sich aber auch in ganz an- 
dere Kontexte unseres •normalen" christlichen Lebens übertragen lassen 
(Was sehr wichtig ist! Denn ich erwarte nicht das Heil für die gegenwärtige 
Kirche einfachhin von solchen Gemeinschaften!), und die gerade heute so 
etwas wie Anstöße zur •Sehnsucht nach der Sehnsucht" sein könnten:'1 

2. Erfahrungen mit der •Sehnsucht nach Gott" 

a) Die Absichtslosigkeit (•Gratuite") 
Was dieses zentrale Wort der neueren französischen Spiritualität konkret be- 
deutet, wird am ehesten an der gegenteiligen Erfahrung erkennbar: Wenn 
heute Menschen, zumal aus dem großen Kreis der •treuen Kirchenfernen" 
bei bestimmten Gelegenheiten mit der Kirche in Berührung kommen und 
dabei den Eindruck haben (zu Recht oder zu Unrecht), wir wollen sie mit 
unserer Seelsorge und Pastoral irgendwie institutionell für uns gewinnen, 
vereinnahmen oder erfassen, reagieren sie äußerst allergisch; es scheint ihre 

10 R. M. Rilke, Stundenbuch, Bd. 1. Wiesbaden 1975, 294 (zitiert nach K. Schaupp, Gott im 
Leben entdecken. Würzburg 1995, 79). 
11 Vgl. dazu auch M. Gmelch, Gott in Frankreich. Zur Glaubenspraxis basiskirchlicher 
Lebensgemeinschaften. Würzburg 1988, 148 ff. 



•Sehnsucht" - eine Spur zu Gott? 413 

Freiheit anzutasten, die mit der Kirche lieber •ohne Bindung in Verbindung 
bleiben möchte" (M. Bongardt); sie verlieren zudem leicht das Vertrauen in 
die Kirche, daß es ihr wirklich zuallererst um den Menschen und sein Heil 
geht und nicht um die Stärkung der eigenen Institution. Um so wohltuender 
und befreiender wirkt auf sie eine Atmosphäre der Absichtslosigkeit gerade 
im kirchlichen Rahmen: daß sie willkommen sind, daß wir uns freuen, daß 
sie da sind, und daß sie einfach dasein dürfen, unabhängig von allen Vorlei- 
stungen, daß wir jeden als Geschenk Gottes empfangen und auf ihn hören. 
Eine solche Erfahrung weckt vielleicht doch wieder ein wenig mehr den Ge- 
schmack an dem, was wir leben und verkünden wollen. Sie kann eine •Spur" 
hin zur glaubenden Sehnsucht werden, die sich ihre Erfüllung ja auch ganz 
absichtslos aus der Hand Gottes schenken läßt. 

b) Die •Sehnsucht der Armen" 
Eine gute Erfahrung, die ich in der Arche und in der genannten Familie im- 
mer wieder mache, ist die Frage in den Augen der behinderten Menschen: 
Bleibst du? Bist du verläßlich? Willst du uns Freund sein? Theologisch 
drücke ich es für mich so aus: Kannst du ein kleines Gleichnis der Treue 
Gottes zu uns sein? Gerade die Armen, die in irgendeiner Weise Benachtei- 
ligten und an den Rand Gedrängten sind für mich gute Lehrmeister der 
Sehnsucht nach Gott und seiner Treue geworden. Denn sie erfahren die An- 
gewiesenheit und Unverläßlichkeit des menschlichen Daseins am scho- 
nungslosesten; da besteht oft nur sehr wenig Chance auf •ganzheitlich"-ge- 
glücktes Leben. Aber zugleich sind sie eindeutig die Erstadressaten der 
Reich-Gottes-Verheißung Jesu und seiner Seligpreisungen. Vermutlich, weil 
in ihnen die Sehnsucht nach dem Heil von Gott her am unverfälschtesten le- 
bendig ist; weil - nach dem 8. Kap. des Römerbriefs - in ihrer Schwachheit 
der Geist Gottes wohl am stärksten nach Erlösung seufzt und •Abba, Vater" 
schreit. Denn so heißt es da: •Die ganze Schöpfung wartet sehnsüchtig auf 
das Offenbarwerden der Kinder Gottes ... Auch sie soll von der Sklaverei 
und Verlorenheit befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder 
Gottes. Denn wir wissen, daß die gesamte Schöpfung bis zum heutigen Tag 
seufzt und in Geburtswehen liegt. So nimmt sich auch der Geist unserer 
Schwachheit an; wenn wir nicht wissen, worum wir in rechter Weise beten 
sollen, tritt der Geist selber für uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte 
fassen können." (Rom 8,19 ff). 

Gottes Geist macht sich die Sehnsucht der beschädigten und verlorenen 
Schöpfung zu eigen, um sie zum Vater hinzutragen und so zu erfüllen. Für 
uns als Kirche bedeutet das: Je aufmerksamer wir die Sehnsucht der Armen 
•mitten unter uns" wahrnehmen und uns zu eigen machen, umso mehr be- 
kommen wir Anteil an der Sehnsucht der ganzen Schöpfung, umso besser 



Medard Kehl 414 

entdecken wir für uns und für andere wieder neu diese Spur Gottes in seiner 
Schöpfung, die von ihm herkommt und wieder zu ihm hinführt. 

c) Das Fest 
In den Regeln der Gemeinschaft •Communaute du chemin neuf' heißt es: 
•Das Fest ist Nahrung, Zeichen der Auferstehung und Quelle für alle... Wir 
müssen auf die Qualität unserer Feste achten, damit das Lachen zum Gebet 
und die Freude zur Gemeinschaft mit dem Einsamen wird."12 In der Tat, in 
vielen neuen geistlichen Gemeinschaften ist eine authentische christliche 
Kultur des Festes gewachsen: Die absichtslose Freude an Gott, aneinander 
und am gemeinsamen Tun gewinnt hier eine Form, die nach innen iden- 
titätsstiftend und nach außen ausgesprochen einladend wirkt. Wenn ich be- 
denke, daß die meisten Menschen in unserer Kultur darum mit der Kirche 
Kontakt aufnehmen, weil sie nicht etwa ein kirchliches Sakrament empfan- 
gen wollen, sondern (unter dem traditionellen Namen des Sakraments) ein 
Fest unter dem Segen Gottes feiern wollen, sehe ich gerade hier einen guten 
Anknüpfungspunkt für das Wecken der •Sehnsucht nach der Sehnsucht". 
Wer weiß: Vielleicht wird erst durch eine gemeinsame kreative Vorbereitung 
und Durchführung solcher Feste bei einzelnen auch das Interesse an einer 
wirklich zum Glauben hinführenden Katechese wieder neu geweckt werden 
können. 

Diese Andeutungen mögen genügen. Ich habe dem letzten Abschnitt das 
Bild Rilkes vorangestellt: •Gib der Sehnsucht ein Gewand". Nun, ein Ge- 
wand ergeben diese drei skizzierten Erfahrungen sicher noch nicht; höch- 
stens vielleicht ein paar bunte Tücher für ein passendes Gewand. Eine kon- 
krete Sehnsucht meinerseits besteht darin, daß unsere Kirche im ganzen aus 
solchen und anderen Tüchern wieder mehr zu einem Gewand wird, das die 
offene oder verborgene Sehnsucht vieler Menschen nach Gott gut hütet und 
kleidet. Da bei Gott bekanntlich kein Ding unmöglich ist, nicht einmal in 
seiner eigenen Kirche, habe ich mir diese Sehnsucht auch bisher nicht neh- 
men oder verkleinern lassen... 

Communaute du chemin neuf, Constitutions, 36 (zit. nach M. Gmelch, aaO. 162). 




