,»ehnsucht“ — eine Spur zu Gott?

Medard Kehl, Frankfurt a. M.

Als einer meiner Mitbriider in St. Georgen das Programm dieses Katecheti-
schen Kongresses* zu Gesicht bekam, fragte er mich mit der unter Mitbrii-
dern iiblichen liebenswiirdigen Bosheit: ,,Was kann denn ein Dogmatiker
schon Verniinftiges zum Thema ,Sehnsucht* sagen?! Angesichts der ewigen
und ehernen Wahrheiten, die ihr Dogmatiker zu verwalten habt, scheint die-
ses heute zum Edelsubstantiv avancierte Lieblingswort der Romantik doch
ziemlich weit von eurem Spezialgebiet wegzuliegen...*

Gottlob triigt dieser Schein! Denn das Thema ,,Sehnsucht* ist der katho-
lischen Dogmatik keineswegs fremd, auch wenn es sich meist unter einem
alten lateinischgn Fachterminus verbirgt. Damit sind wir schon beim ersten
Schritt meiner Uberlegungen:

L. Theologische Ortsbestimmung

Wo hat das Phinomen ,,Sehnsucht* seinen Ort in der systematischen Theo-
logie? Wo wird es ausdriicklich mit unserem Glauben an Gott verkniipft?
Unwillkiirlich féllt einem da zuerst die Eschatologie ein, also die Lehre von
der Vollendung des Menschen und der ganzen Schopfung im Reich Gottes.
Etwa im Sinn des hl. Paulus, wenn er im Philipperbrief (1,23; 3,20) schreibt:
,»Ich sehne mich danach, aufzubrechen und bei Christus (dem Auferstande-
nen) zu sein... Denn unsere Heimat ist im Himmel.“ Nun, die eschatologi-
schen Lehrbiicher, zumal die neueren greifen diese Sehnsucht nach dem
Himmel als Heimat nicht allzu begeistert auf; der alte Vorwurf der welt-
fliichtigen Jenseitsvertrostung sitzt wohl noch zu tief. Allerdings sprechen
sie sehr viel von der Hoffnung des Christen auf die verheiBene Vollendung.
Natiirlich liegen diese beiden Haltungen (Hoffnung und Sehnsucht) sehr eng
beieinander; in beiden geht es um die Erwartung des Kommenden; genauer:
um das erwartende Sich-Ausstrecken des ganzen Menschen auf das endgiil-
tige Heil hin, das noch aussteht. Der Unterschied im (alltiglichen wie im
theologischen) Sprachgebrauch liegt wohl darin:' Im Begriff ,Hoffnung*
schwingt besonders die zuversichtlich vertrauende Gewiftheit mit, daB die

*

Vortrag auf dem Katechetischen KongreB in Wiirzburg am 21. 5. 1997, der unter dem Ge-
samtthema stand: ,,Stimmen der Sehnsucht*,

' Vgl. Duden. Das groffe Worterbuch der deutschen Sprache. Mannheim 1994, Bd. 4,1622
und Bd. 6, 3059.



,»Sehnsucht* — eine Spur zu Gott? 405

Erwartung auch wirklich erfiillt wird. Das ist beim Wort ,,Sehnsucht* nicht
unbedingt der Fall; es bringt stattdessen stirker den Schmerz, das Leiden
daran zum Ausdruck, daB ich das, was ich gespannt wie eine ,,Sehne* be-
gehre, noch entbehren muB, daB es noch nicht erfiillt ist. Dieses leiden-
schaffende Begehren nach dem Entbehrten kann Seele und Sinne ergreifen,
bis dahin, daB es den Sehnsiichtigen krank, eben ,,siech” und ,,siichtig” ma-
chen kann.

Kein Wunder, daB dieses Wort in einer Zeit, in der sich die Kultur der Mo-
derne in einigen Bereichen deutlicher ihrer Grenzen und ihrer Endlichkeit
bewuBt ist, auch wieder viel hiufiger und unbefangener benutzt wird (auch
innerkirchlich) als etwa in den 60er und 70er Jahren. Damals war viel stér-
ker ,Hoffnung* das bewegende und elektrisierende Zauberwort einer Epo-
che; denn da war man sich doch zumindest der partiellen Umsetzung oder
Vorwegnahme gesellschaftlicher Utopien in der Realitit ziemlich gewiB.
Darum konnte seinerzeit auch die Eschatologie bewuBt als ,,Theologie der
Hoffnung* (so J. Moltmanns programmatisches Buch von 1964) konzipiert
werden. Ja, es wurden sogar — wie die Wiirzburger Synode von 1975 in
ihrem Leittext manifestiert — alle zentralen Glaubensgehalte, das ganze
Glaubensbekenntnis unter dem Stichwort ,,Unsere Hoffnung* aktualisiert
(wobei in diesem Synodentext die Worte Hoffnung und Sehnsucht fast un-
terschiedslos gebraucht werden).

Zuriick zu unserer Ausgangsfrage nach dem theologischen Ort: Wenn das
Thema ,,Sehnsucht” in der Eschatologie eher im Schatten der ,,Hoffnung*
seinen Ort hat, so kommt ihm doch an einer anderen Stelle der systemati-
schen Theologie eine sehr wichtige Bedeutung zu, ndmlich an der Schnitt-
stelle von Eschatologie und theologischer Anthropologie, also der theologi-
schen Lehre vom Menschen. Allerdings versteckt sich dort die Sehnsucht fiir
den ersten Blick in einem alten lateinischen Wort des hl. Thomas v. Aquin,
nimlich dem ,.desiderium naturale‘. Das wird meistens iibersetzt: ,,Das
natiirliche oder naturgegebene Verlangen“ des Menschen nach Gott bzw.
nach der beseligenden Schau Gottes (als dem letzten Ziel des Menschen).
Aber das deutsche Wort ,,Sehnsucht* trifft viel prignanter den Sachverhalt,
wie ihn die Tradition gemeint hat, die ja bis auf Platon und seine Eros-Lehre
im Symposion zuriickgeht.> Der hl. Thomas hat mit dem Begriff ,,deside-
rium“ das schone Wort des hl. Augustinus aufgegriffen und zu einer syste-
matischen Lehre vom Menschen ausgebaut ,,Unruhig ist unser Herz, bis es
ruhet in Dir*. In unserem Jahrhundert hat diese theologische Anthropologie,
die Vernunft und Glaube, Erfahrung und Offenbarung, Natur und Gnade
stimmig miteinander verbunden hat, und zwar gerade durch die ,,natiirliche

2 Vgl. A .Raffelt, Desiderium naturale, in: LThK Bd. 3, 31995, 108-110.



Medard Kehl 406

Sehnsucht* des Menschen nach Gott, wieder eine iiberraschende Renais-
sance erlebt und bei der Erneuerung der gesamten katholischen Theologie
im Umfeld des 2. Vat. Konzils eine groBe Rolle gespielt; Namen wie M.
Blondel, H. de Lubac, K. Rahner, H. U. v. Balthasar stehen dafiir. Wozu das
Thema ,,Sehnsucht“ doch sogar in der Dogmatik fahig ist!

Was ist der sachliche Kern dieser Lehre von der »hatiirtichen Sehnsucht*
des Menschen nach Gott? Ich méchte ihn kurz so auf den Punkt bringen:
Diese Sehnsucht macht den Menschen zu einem ,.paradoxen Wesen*“. Was
heiBt das? Nun, von Natur aus sehnt sich der Mensch nach immer mehr an
gegliicktem Leben; aber gerade nicht nur im Sinn einer stindigen quantita-
tiven Steigerung des erreichten Wohlbefindens (die macht ihn oft nur noch
unzufriedener); eher im Sinn einer qualitativ gefiillten, d.h. alles Wiin-
schenswert-Gute in sich bergenden Fiille an Sinn. Der Mensch ist demnach
in sich selbst bare ,,Sehnsucht nach Sinn“ (um einen Buchtitel des amerika-
nischen Wissenssoziologen P. Berger aufzugreifen)®, oder — theologisch aus-
gedriickt — nach ,,Heil“. Aber — und das ist das Paradox: Obwohl er von Na-
tur aus so gebaut ist, kann er sich diesen umfassenden Sinn seines Daseins
nicht selbst bescheren. Denn in allem, worin er ihn sucht, so wert- und sinn-
voll es auch sein mag — in allem ist unweigerlich ,eine Spur zu wenig*,
selbst in so kostbaren Augenblickserfahrungen gefiillter Gegenwart, die sich
nicht festhalten lassen. Aber diese ,,Spur zu wenig® an Sinn kann zugleich
eine ,,Spur sein (auf diesen Doppelsinn von ,,Spur* hat mich die Miinche-
ner Schriftstellerin Irmgard Bsteh gebracht), die den Menschen in die Rich-
tung weist, wo und wie seine Sehnsucht nach Sinn — wenn iiberhaupt — doch
erfiillt werden kann: nimlich es aufzugeben, sich den Sinn und das Heil sei-
nes Lebens bei den Dingen und Wesen dieser Welt selbst beschaffen zu wol-
len; sich stattdessen mehr und mehr dafiir zu 6ffuen, daB dies ihm vielleicht
vom ganz Anderen seiner Selbst und unserer Welt, also von etwas, das ab-
solut nicht in unserer Verfiigungsmacht steht, geschenkt werden kann. Auf
diese ,,Spur®, so mit der menschlichen Sehnsucht umzugehen, weist uns ei-
gentlich schon jede Erfahrung zwischenmenschlicher Freundschaft und
Liebe hin. Sie ist das Modell fiir die VerheiBung des Glaubens, die auf um-
fassende und endgiiltige Sinngebung zielt.

Soweit zur theologischen Ortsbestimmung des Phiinomens ,,Sehnsucht®.
Das dargestellte theologische Programm klingt in sich gut und konsistent; es
hat vom Ansatz (nicht so sehr vom Wort , Sehnsucht* her) wohl auch die
Seelsorge und Pastoral, die Religionspidagogik und Katechese der letzten
Jahrzehnte weitgehend mitgepriigt. Aber es stoBt nach meinem Eindruck ge-

> P. Berger, Sehnsucht nach Sinn. Frankfurt 1994.



. Sehnsucht* — eine Spur zu Gott? 407

genwirtig hier in unserer mitteleuropéischen Glaubenssituation auf sehr
harte Grenzen. Darum nun unser 2. Schritt!

1. Glaubende Sehnsucht im kulturellen Gegenwind

Die Frage, auf die ich in diesem 2. Schritt eingehen mochte, lautet: Was
macht es gegenwirtig signifikant schwieriger, an das durchaus allgemein be-
jahte menschliche Phinomen ,,Sehnsucht” anzukniipfen und von da aus
Wege zum Glauben aufzuspiiren? Warum ist die Sehnsucht nicht mehr eine
so ,heiBe Spur* zu Gott, wie sie es frither einmal war, zumal im Gesprich
mit Nichtglaubenden? Es gibt dafiir sicher viele Griinde; ich mochte mich
hier nur auf zwei beschriinken, die vor allem mit unserer kulturellen Ent-
wicklung der letzten Jahrzehnte zusammenhéngen.

1. Kein allgemein akzeptiertes Menschenbild

Den ersten Grund sehe ich darin, daB diese Theorie von der natiirlichen
Sehnsucht des Menschen nach Gott sehr voraussetzungsreich ist: sie baut
bei ihrem Menschenbild auf philosophischen Voraussetzungen auf, die heute
nicht mehr allgemein geteilt werden. Z. B. deutet sie das Phinomen der
Sehnsucht so, daB es nicht nur eine Vielzahl von unterschiedlichen
Sehnsiichten gebe, sondern da8 diese letztlich alle einer einzigen groBen
Sehnsucht, eben der nach umfassendem Sinn und Heil entspringen und sich
darin auch biindeln lassen. Danach ist der Mensch nicht nur das Ensemble
seiner vielen Sehnsiichte und Bediirfnisse, sondern als Person ein alles ein-
zelne Begehren iibersteigendes Ganzes, das darum auch nur durch das
Ganze an Sinn und Heil letztlich erfiillt werden kann und nicht durch ein-
zelne Sinnerfahrungen. Genau das aber ist heute in einer mehr und mehr von
den Naturwissenschaften geprigten Sicht vom Menschen keineswegs mehr
plausibel, weil eben dieses einende Ganze menschlicher Sinnsuche mit na-
turwissenschaftlichen Methoden (zumal in der heute so erfolgreich voran-
getriebenen Hirnphysiologie) nicht zwingend nachweisbar ist. Und darum
wird es (auch im normalen AlltagsbewuBtsein unserer Zeit) sehr leicht in
den Bereich beliebiger Optionen abgeschoben. Die natiirliche Basis der al-
ten ,,Spur* zu Gott, das personale Menschenbild, 15st sich bei uns rasant auf,
gerade auch unter dem Druck der auBerordentlich erfolgreichen und effizi-
enten naturwissenschaftlichen Analyse des Menschen.

Zu welchen kuriosen Bliiten ein extrem naturwissenschaftliches Men-
schenbild fahig ist, das immer noch an den unbegrenzten Fortschritt der Na-
turwissenschaft glaubt und zugleich davon das endgiiltige Heil des Men-



Medard Kehl 408

schen und seiner Sehnsucht erwartet, zeigt in naiver und schonungsloser Of-
fenheit das Buch des amerikanischen Physikers Frank Tipler, der sich aus-
driicklich als Atheist bekennt: , Die Physik der Unsterblichkeit®. Darin iiber-
nimmt die naturwissenschaftliche Kosmologie die Funktion der klassischen
Religionen, indem sie den Menschen ,,Unsterblichkeit“ und »Auferstehung
von den Toten“ verheiBt — aber in einem vollig anderen Sinn: niamlich als in
einigen Millionen Jahren technisch mégliche, perfekte Computersimulation
aller nur méglichen Informationen aller Menschen, die je gelebt haben oder
gelebt haben konnten. ,, Auferstehung aus der Festplatte* (H. D.Mutschler)
— die ultimative Sehnsucht des Computerfreaks?! Dieses Buch ist ein Muo-
sterbeispiel dafiir, wie der christlichen Glaubenstradition und -gemeinschaft
ihre zentralen Glaubensbegriffe »enteignet und mit geradezu entgegenge-
setzten Inhalten neu gefiillt werden.

2. Ganzheit und Heil auch ohne Gott

Ein zweiter Grund, warum die oben dargestellte theologische Sehnsuchts-
Deutung heute viele nicht mehr so recht iberzeugen mag, liegt in der breit-
gestreuten Gegenreaktion, mit der vielfach in unserer Kultur gerade auch auf
die naturwissenschaftliche Vereinseitigung des Menschenbildes geantwortet
wird. Worin besteht diese Gegenreaktion? Nach meinem Eindruck wohl v.a.
darin, daB8 den Menschen bei uns heute zum Christentum alternative reli-
gidse oder quasi-religitse Heilsangebote in groBer Auswahl vermittelt wer-
den. Diese greifen ihrerseits die nicht tot zo kriegende Sehnsucht nach um-
fassendem Sinn und Heil auf und verheiBen ihr auf plausible, durchaus oft
auch seribse Weise, daB Erfiillung dieser Sehnsucht moglich ist. Ich denke
da etwa an die gegenwirtige Renaissance der Esoterik, der spitantiken Gno-
sis und der Wiedergeburtslehre, der Anthroposophie und der Theosophie;
oder an die bunte Vielfalt von psychologischen und anderen Therapieange-
boten zur Kérper- und Selbsterfahrung; oder an die uniiberschaubaren Ein-
fihrungen in alle méglichen Formen der Meditation, in Ostliche, indianische
oder schamanische Weisheit und Naturmystik, in die Kunst, ,,positiv zu den-
ken®, die Traume zu entschliisseln, richtig za atmen usw. Fast all diese Stro-
mungen stellen sich ausdriicklich unter das Ideal der Ganzheitlichkeit, also
der ausgewogenen Stimmigkeit von Leib, Seele und Geist, von Mensch und
Natur, von Wissenschaft und Religion, von Frau und Mann usw. Angesichts
der vielen zerstorerischen Dualismen und Gegensiitze, die das neuzeitliche
Denken hervorgebracht hat, ist dies nicht nur verstdndlich, sondern in viel-
féltiger Hinsicht auch sehr hilfreich und heilsam, durchaus auch fiir Chri-
sten.



»Sehnsucht“ — eine Spur zu Gott? 409

Was mir in diesem Zusammenhang daran besonders aufféllt: Diese Be-
wegungen halten zwar an der Ganzheit des Menschen und an seiner umfas-
senden Sehnsucht nach Heil- und Ganzseink6nnen fest und sind insofern un-
sere Gesprichspartner; aber sie erleichtern diese Sehnsucht zogleich gerade
um das Paradox, das die christliche Deutung in der Sehnsucht sieht. Sie ver-
kiinden ni#mlich, daB diese Sehnsucht durch das eigene ,,Selbst“ und seine
Selbstheilungskrifte erfiillbar ist. Denn das innerste Selbst des Menschen ist
in ihrer Sicht ein zwar meist unentfaltetes, verschiittetes oder beschédigtes,
aber doch im tiefsten ,heiles Selbst”, ein ,innerer, authentischer Wesens-
kern* (Chr. Schorsch), der in sich die Potenz und die Dynamik hat, mit Hilfe
bestimmter therapeutischer MaBnahmen sich aus allen Entfremdungen zu
befreien und so ganz sich selbst zu entfalten, ganz zu sich selbst zu kom-
men, ganz mit sich selbst iibereinzustimmen.* Das Bose und Beschéddigende
kommt immer nur von auBen iiber den guten Menschen, nicht aber aus dem
eigenen Selbst. Darum ist fiir das Selbst sein in ihm bereits angelegtes Heil-
und Ganzwerden machbar, wie auch immer: sei es durch gezielte therapeu-
tische oder spirituelle Methoden hier innerhalb der eigenen Lebensge-
schichte, sei es — nach Auffassung mancher Sterbeforscher — in einem Le-
ben nach dem Tod, wenn ,,unser wirkliches, unsterbliches Ich“ sich von ,,sei-
nem zeitlichen Haus* getrennt hat (E. Kiibler-Ross), oder sei es — im Sinn
der Wiedergeburtslehre — erst nach vielen Wiederverkorperungen, durch die
der ,,gottliche Funke® in uns allméhlich vollkommen frei und rein hervor-
treten kann.

Verstindlich, daB bei so anziehend klingenden, dem eigenen Selbst sehr
schmeichelnden und entgegenkommenden Alternativen die Spur der Sehn-
sucht nicht mehr unbedingt iiber das Selbst, das rundum heil werden méchte,
hinaus zu Gott fiihrt. Allerdings scheint mir dieses idealisierte Selbstbildnis
des Menschen im ganzen (bei allem partiellen Guten) doch zu harmlos-op-
timistisch zu sein und weder der Realitiit des Briichigen, des Leids, noch der
des Bosen und der Schuld gerecht zu werden, was eben alles auch und we-
sentlich mit der Freiheit des Selbst, seinem innersten ,, Kern* also zu tun hat.
Darum fiihrt solche Idealisierung des Selbst fast zwangslaufig zur Abspal-
tung und Ausgrenzung des Negativen, des Dunklen sowohl in mir selbst als
auch im gesellschaftlichen Bereich: ,,Die bedrohlichen Themen (wie z.B.
Tod und Krankheit) werden ausgegrenzt. Sie haben nichts mit uns zu tun,
sondern kommen erst von auBen auf uns zu. Denn wir sind per se gesund,
gut und kraftvoll. Und es werden zweitens Tréger dieser Bedrohung identi-

4 Vgl. M. Kehl, Psychologie als religiise Heilslehre: Selbstverwirklichung im New Age, in:
K. Frielingsdorf/M. Kehl (Hg.), Ganz und heil. Wiirzburg 1990, 11-25.



Medard Kehl 410

fiziert, die dann ausgegrenzt werden miissen, um sich der Bedrohung zu ent-
ziehen. Schuld sind eben die anderen.*

Von daher sollten wir in unserer Spiritualitiit, in unserer Seelsorge und
Verkiindigung sehr behutsam und die Geister unterscheidend mit dem fast
zum modernen Mythos erhobenen Ideal der ,,Ganzheitlichkeit umgehen.
Sie ist keineswegs heute der ,,Konigsweg“ zu Gott, zu welchem sie oft sti-
lisiert wird; sie kann genauso auch haarscharf an ihm vorbeifiihren, wenn
nidmlich unser Heil- und Ganzsein faktisch mit Gott identisch gesetzt und
zum letzten Ziel des Menschen erhoben wird. Das gilt — sublimer — auch
dann, wenn die Sehnsucht nach Heil Gott hochstens noch als Quelle ,,unse-
res” Heils miteinbezieht, aber ihn kaum mehr als den ,,Heiligen“ in den
Blick bekommt, den um seiner selbst willen Liebenswiirdigen.’

Natiirlich sind das in einer ,,gesunden® Gottesbeziehung keine sich wi-
dersprechenden Alternativen: Gott als mein ,,Heil* und als den in sich , Hei-
ligen® zu verehren; das eine ist nicht ohne das andere méglich. Es geht hier
nur um die Mahnung, das Zweite im Ersten nicht aufgehen zu lassen; eine
Gefahr, die heute nicht so einfach von der Hand zu weisen ist. Was fiir die
zwischenmenschliche Freundschaft selbstverstindlich ist, daB ich den ande-
ren nicht nur deshalb liebe, weil es mir gut tut, sondern weil ich ihn, so wie
er ist, mag, das sollte eben auch auf unserem Glaubensweg nicht vergessen
werden. SchlieBlich hat Augustinus mit seinem anfangs zitierten Wort ge-
nau dies gemeint: ,,Unruhig ist unser Herz, bis es ruhet in Dir”, vorher eben
nicht, auch nicht im Besitz des eigenen, heil und ganz gewordenen Selbst.

Der glaubende Mensch versucht darum, mehr noch als seiner eigenen
Sehnsucht der biblischen VerheiBung zu trauen, daB seine Sehnsucht nach
Heil gerade dann erfiillt wird, wenn sie sich nicht mehr auf das eigene Heil-
werden konzentriert, sondern sich stattdessen im Lob und in der Anbetung
selbstvergessen auf den ganz Anderen ihrer Selbst hinbewegt (J. Splett) und
dabei, gleichsam als Bei-gabe, ihr eigenes Heil- und Ganzwerden findet.
Das kostet allerdings den hohen Preis des Loslassens, auch des eigenen
Selbst und seiner Ganzheitswiinsche. Aber ist der Preis zu hoch, wenn ein
glaubender Christ wirklich den Weg seines Meisters nachgehen will und da-
bei auch mit der volligen Durchkreuzung seiner Vorstellungen vom ersehn-
ten Heil, vom Reich Gottes rechnen muB8? ,,MuBte nicht der Messias all das
erleiden, um so in seine Herrlichkeit zu gelangen?* (Lk 24,26) — das ist die
Antwort, die der Auferstandene den Emmausjiingern und uns zumutet.

* L. Viethues, Zuriick in die Gegenwart, unverotfentl. Manuskript, S. 4f.

¢ Vgl. auch H. Poensgen, Alles ist Fragment, in: Theol.-Prakt. Quartalschrift 145 (1997),
155-167.

T Vgl J. Splett, Appetitus naturalis?, in: ThPh 63 (1988), 519-536; ders. Denken vor Gott.
Frankfurt 1996.



., Sehnsucht“ — eine Spur zu Gott? 411

I11. Lebensriume glaubender Sehnsucht

In einem 3. Schritt mochte ich noch der Frage nachgehen: Wie 148t sich
diese glidubige Sehnsucht nach Gott heute vermitteln? Ist die theologische
Deutung der menschlichen Sehnsucht nicht viel zn steil, als daf iiberhaupt
noch realistische Chancen fiir irgendwelche Ankniipfungspunkte in der kon-
kreten Erfahrong der Menschen in unserer Zeit bestehen? Wie kann das
Wort des Evangeliums heute den ,,Hunger wiedererwecken, ehe es ihn stillt”
(so eine treffende Formulierung von Ingeborg Bachmann)?®

1., Desiderium desiderii* (Ignatius von Loyola)

Als erstes fiel mir bei dieser Frage eine sehr trostliche Formulierung unse-
res Ordensstifters, des hl. Ignatius v. Loyola ein: Man solle, so schreibt er in
seiner Ordensregel, diejenigen, die in den Orden anfgenommen werden wol-
len, fragen, ob sie in sich eine Sehnsucht (desiderium) verspiiren, dem ge-
kreuzigten Herrn mit allen Konsequenzen nachzufolgen. Wenn sie wegen
der menschlichen Schwiiche diese Sehnsucht nicht hitten, soll man sie fra-
gen, ob sie denn wenigstens die Sehnsucht nach solcher Sehnsucht verspiir-
ten; das geniige zur Aufnahme.® ,,Desiderium desiderii — Sehnsucht nach der
Sehnsucht: Ich glanbe, dieses Wort pait gut fiir unsere gegenwirtige Glau-
bens- und Verkiindigungssituation. Denn es lassen sich zumindest Ansatz-
punkte finden, die die ,,Sehnsncht* oder auch nuor die Nengier ,nach der
Sehnsncht* nach Gott wecken. Wo sind sie zu finden?

Ich kann und mochte daranf nicht mit einem theoretischen Konzept ant-
worten; ich glaube nidmlich: mit all unseren noch so gut begriindeten apolo-
getischen Versuchen, die normale Alltagserfahrung (gerade auch der Sehn-
sucht) mit dem christlichen Glauben an Gott irgendwie denkerisch-argn-
mentativ zusammenzubringen, durchbrechen wir im Angenblick nur unter
ganz bestimmten Bedingungen die Gleichgiiltigkeit der Herzen gegeniiber
der christlichen Botschaft. Wir miissen uns niichtern der Tatsache stellen,
daB viele unserer Zeitgenossen in der gegenwirtigen kultorellen ,,De-Eta-
blierung* des Christentums gegeniiber solchen theologischen und katecheti-
schen Versuchen weitgehend ,,immunisiert” sind (G. Lindbeck). Es herrscht
eben bei uns der kulturell akzeptierte Konsens, da zum Christsein eine ganz
minimale Kenntnis seiner Glaubensgehalte nnd eine ebenso minimale Teil-
habe an kirchlichen Glanbensvollziigen vollig geniigt.

8 J. Bachmann, Fragen und Scheinfragen. 1V, 197.
9 Ignatius v. Loyola, Examen generale, 101f.



Medard Kehl 412

Was tun? Ich mochte an diesem Punkt einfach biographisch und narrativ
weiterfahren; also aufzuzeigen versuchen, wo bei mir selbst die »Sehnsucht
nach der Sehnsucht nach Gott“ am meisten geweckt wird. Ein Wort, das ich
in einem Gedicht von R. M. Rilke fand, mdchte ich dem Folgenden voran-
stellen; er 148t darin Gott zum Menschen sprechen:

»von deinen Sinnen hinausgesandt,
geh bis an deiner Sehnsucht Rand;
gib ihr Gewand.*1

Die Sehnsucht braucht ein ,,Gewand“! Wie geht das? Ich habe seit vielen
Jahren die Moglichkeit, durch freundschaftliche Bezichungen zu einer Ar-
che-Gemeinschaft (bei Basel), also zu einer von Jean Vanier inspirierten Le-
bensgemeinschaft mit geistig behinderten Menschen, und zu einer damit
verbundenen Familie der Bewegung SOS-Emmanuel, die zu ihren eigenen
drei Kindern noch acht behinderte Kinder aus aller Welt adoptiert hat, an
eindrucksvollen neueren Lebensrdumen gemeinsamen Glaubens intensiver
teilzuhaben; sie sind fiir mich in der Tat so etwas wie ein »Gewand®, das
meiner glaubenden Sehnsucht einen Schutz und eine Form gibt. Ich méchte
hier nur kurz drei Erfahrungen ansprechen, die ich in solchen und shnlichen
Gemeinschaften gemacht habe; Erfahrungen, die sich aber auch in ganz an-
dere Kontexte unseres ,,normalen® christlichen Lebens libertragen lassen
(Was sehr wichtig ist! Denn ich erwarte nicht das Heil fiir die gegenwirtige
Kirche einfachhin von solchen Gemeinschaften!), und die gerade heute so
etwas wie AnstoBe zur ,,Sehnsucht nach der Sehnsucht® sein kdunten:!!

2. Erfahrungen mit der ,,.Sehnsucht nach Gott*

a) Die Absichtslosigkeit (,,Gratuité*)

Was dieses zentrale Wort der neueren franzosischen Spiritualitit konkret be-
deutet, wird am ehesten an der gegenteiligen Erfahrung erkennbar: Wenn
heute Menschen, zumal aus dem groBen Kreis der ,,treuen Kirchenfernen®
bei bestimmten Gelegenheiten mit der Kirche in Berithrung kommen und
dabei den Eindruck haben (zu Recht oder zu Unrecht), wir wollen sie mit
unserer Seelsorge und Pastoral irgendwie institutionell fiir uns gewinnen,
vereinnahmen oder erfassen, reagieren sie duBerst allergisch; es scheint ihre

10 R. M. Rilke, Stundenbuch, Bd. 1. Wiesbaden 1975, 294 (zitiert nach K. Schaupp, Gott im
Leben entdecken. Wiirzburg 1995, 79).

"' Vgl. dazu auch M. Gmelch, Gott in Frankreich. Zur Glaubenspraxis basiskirchlicher
Lebensgemeinschaften. Wiirzburg 1988, 148 ff.



»Sehnsucht“ — eine Spur zu Gott? 413

Freiheit anzutasten, die mit der Kirche lieber ,,ohne Bindung in Verbindung
bleiben mochte” (M. Bongardt); sie verlieren zudem leicht das Vertrauen in
die Kirche, daB es ihr wirklich zuallererst um den Menschen und sein Heil
geht und nicht um die Stirkung der eigenen Institution. Um so wohltuender
und befreiender wirkt auf sie eine Atmosphire der Absichtslosigkeit gerade
im kirchlichen Rahmen: daf sie willkommen sind, daB wir uns freuen, daB
sie da sind, und daB sie einfach dasein diirfen, unabhingig von allen Vorlei-
stungen, daB wir jeden als Geschenk Gottes empfangen und auf ihn héren.
Eine solche Erfahrung weckt vielleicht doch wieder ein wenig mehr den Ge-
schmack an dem, was wir leben und verkiinden wollen. Sie kann eine ,,Spur®
hin zur glaubenden Sehnsucht werden, die sich ihre Erfiillung ja auch ganz
absichtslos aus der Hand Gottes schenken laBt.

b) Die ,,Sehnsucht der Armen*

Eine gute Erfahrung, die ich in der Arche und in der genannten Familie im-
mer wieder mache, ist die Frage in den Augen der behinderten Menschen:
Bleibst du? Bist du verliBlich? Willst du uns Freund sein? Theologisch
driicke ich es fiir mich so aus: Kannst du ein kleines Gleichnis der Treue
Gottes zu uns sein? Gerade die Armen, die in irgendeiner Weise Benachtei-
ligten und an den Rand Gedringten sind fiir mich gute Lehrmeister der
Sehnsucht nach Gott und seiner Treue geworden. Denn sie erfahren die An-
gewiesenheit und UnverlidBlichkeit des menschlichen Daseins am scho-
nungslosesten; da besteht oft nur sehr wenig Chance auf ,,ganzheitlich“-ge-
gliicktes Leben. Aber zugleich sind sie eindeutig die Erstadressaten der
Reich-Gottes-VerheiBung Jesu und seiner Seligpreisungen. Vermutlich, weil
in ihnen die Sehnsucht nach dem Heil von Gott her am unverfilschtesten le-
bendig ist; weil — nach dem 8. Kap. des Romerbriefs — in ihrer Schwachheit
der Geist Gottes wohl am stiirksten nach Erlésung seufzt und ,,Abba, Vater*
schreit. Denn so heiBt es da: ,,Die ganze Schopfung wartet sehnsiichtig auf
das Offenbarwerden der Kinder Gottes ... Auch sie soll von der Sklaverei
und Verlorenheit befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder
Gottes. Denn wir wissen, da8 die gesamte Schopfung bis zum heutigen Tag
seufzt und in Geburtswehen liegt. So nimmt sich auch der Geist unserer
Schwachheit an; wenn wir nicht wissen, worum wir in rechter Weise beten
sollen, tritt der Geist selber fiir uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte
fassen konnen.” (Rém 8,19 ff).

Gottes Geist macht sich die Sehnsucht der beschidigten und verlorenen
Schopfung zu eigen, um sie zum Vater hinzutragen und so zu erfiillen. Fiir
uns als Kirche bedeutet das: Je aufmerksamer wir die Sehnsucht der Armen
,,mitten unter uns* wahrnehmen und uns zu eigen machen, umso mehr be-
kommen wir Anteil an der Sehnsucht der ganzen Schopfung, umso besser



Medard Kehl 414

entdecken wir fiir uns und fiir andere wieder neu diese Spur Gottes in seiner
Schopfung, die von ihm herkommt und wieder zu ihm hinfiihrt.

¢) Das Fest

In den Regeln der Gemeinschaft ,,Communauté du chemin neuf” heifit es:
,»Das Fest ist Nahrung, Zeichen der Auferstehung und Quelle fiir alle... Wir
miissen auf die Qualitdt unserer Feste achten, damit das Lachen zum Gebet
und die Freude zur Gemeinschaft mit dem Einsamen wird.'? In der Tat, in
vielen neuen geistlichen Gemeinschaften ist eine authentische christliche
Kultur des Festes gewachsen: Die absichtslose Freude an Gott, aneinander
und am gemeinsamen Tun gewinnt hier eine Form, die nach innen iden-
titdtsstiftend und nach auflen ausgesprochen einladend wirkt. Wenn ich be-
denke, daB die meisten Menschen in unserer Kultur darum mit der Kirche
Kontakt anfnehmen, weil sie nicht etwa ein kirchliches Sakrament empfan-
gen wollen, sondern (unter dem traditionellen Namen des Sakraments) ein
Fest unter dem Segen Gottes feiern wollen, sehe ich gerade hier einen guten
Ankniipfungspunkt fiir das Wecken der ,,Sehnsucht nach der Sehnsucht®.
Wer weil: Vielleicht wird erst durch eine gemeinsame kreative Vorbereitung
und Durchfiihrung solcher Feste bei einzelnen auch das Interesse an einer
wirklich zum Glauben hinfithrenden Katechese wieder neu geweckt werden
konnen.

Diese Andeutungen mogen geniigen. Ich habe dem letzten Abschnitt das
Bild Rilkes vorangestellt: ,,Gib der Sehnsucht ein Gewand*. Nun, ein Ge-
wand ergeben diese drei skizzierten Erfahrungen sicher noch nicht; hoch-
stens vielleicht ein paar bunte Tiicher fiir ein passendes Gewand. Eine kon-
krete Sehnsucht meinerseits besteht darin, daB unsere Kirche im ganzen aus
solchen und anderen Tiichern wieder mehr zu einem Gewand wird, das die
offene oder verborgene Sehnsucht vieler Menschen nach Gott gut hiitet und
kleidet. Da bei Gott bekanntlich kein Ding unméglich ist, nicht einmal in
seiner eigenen Kirche, habe ich mir diese Sehnsucht auch bisher nicht neh-
men oder verkleinern lassen...

> Communauté du chemin neuf, Constitutions, 36 (zit. nach M. Gmelch, aa0. 162).





