Zur Theologie der Versohnung

Perspektiven aus dogmatischer Sicht

Peter Hiinermann, Tiibingen

Eine Beobachtung zur Einleitung:

Liest man romisch-katholische Stellungnahmen aus den ersten Jahrzehnten
unseres Jahrhunderts, abgefat vor dem II. Vatikanischen Konzil, in denen
die Beziehungen zu den orthodoxen Kirchen oder den Kirchen der Refor-
mation angesprochen werden, so trifft man auf vollig andere Argumente, auf
eine ginzlich andere Sprache, als sie in den Dokumenten des Konzils vor-
herrschen. Die Kirchen des Ostens und der Reformation werden nach dem
Leben des dreifaltigen Gottes in ihnen charakterisiert, ihr Beten und ihre Pa-
storal werden positiv gewiirdigt. Kurz, alles an ihnen wird nicht mehr aus ei-
nem Blickwinkel der Abgrenzung und Verurteilung gesehen. Es wird viel-
mehr auf das jeweils Verbindende, das authentisch Christliche abgehoben
und von dorther ein Weg zur Einheit gesucht. Diese vollig gewandelte Sicht,
welche zugleich ganz veridnderte Perspektiven erdffnet, ergibt sich von da-
her, da die Viter des Konzils auf eine Versshnung mit den Kirchen des
Ostens und den Kirchen der Reformation aus sind. Demgegeniiber war die
Zeit der Gegenreformation in bezug auf die Kirchen der Reformation, Mit-
telalter und Neuzeit im Blick auf die Kirchen des Ostens von der Haltung
bestimmt, da die ,,anderen* ihren Positionen abschwdren und die rémisch-
katholischen Positionen iibernehmen miiBSten.

Das Fazit dieser Beobachtung: Der Wille zur Verséhnung verindert die
Situation. Er gibt neue Moglichkeiten des Verstehens und der Sichtweise
frei. Diese Beobachtung stimmt um so nachdenklicher, als in den paulini-
schen und deuteropaulinischen Briefen das Wort von der Verséhnung ein Ge-
samtverstdndnis des christlichen Glaubens ausspricht. Versohnung bezeich-
net das Heilswerk Gottes in Jesus Christus im Ganzen, das Gott zur Fort-
filhrung der Kirche anvertraut hat. Wie kommt es aber dann dazu, daB die
Kirche iiber Jahrhunderte hin — und zwar im Bezug auf die Kirchen des
Ostens und der Reformation — diese Blickrichtung und diesen Standort der
Versohnung nicht eingenommen hat? Vergegenwirtigen wir uns zunéichst
die biblischen Grundaussagen.



Zur Theologie der Versohnung 427

1. Die biblischen Grundaunssagen:
Versohnung — das ganze Gottesgeschehen in Jesus Christus

Greifen wir aus den zahlreichen Texten des Neuen Testamentes' einen her-
aus. Paulus schreibt 2 Kor 5,18-21: ,,Aber das alles kommt von Gott, der uns
durch Christus mit sich versohnt und uns den Dienst der Versohnung aufge-
tragen hat. Ja, Gott war es, der in Christus die Welt mit sich versohnt hat,
indem er Menschen ihre Verfehlungen nicht anrechnete und uns das Wort
von der Versohnung anvertraute. Wir sind also gesandt an Christi Stait und
Gott ist es, der durch uns mahnt. Wir bitten an Christi Statt: LaBt euch mit
Gott verséhnen! Er hat den, der keine Siinde kannte, fiir uns zur Siinde ge-
macht, damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes wiirden.*

Drei fundamentale Aussagen werden hier getroffen: 1. Gott hat die Welt
— und das meint die zerrissene, verlorene Welt, die Welt, die in der Siinde
auf Distanz zu Gott gegangen und in Widerspriichlichkeit mit sich selbst
verstrickt ist, die Welt der Menschen und der Geschichte — Gott hat diese
Welt mit sich versohnt. Er hat Frieden gestiftet. Er hat damit alle Zerrissen-
heit und Verlorenheit, allen Streit unterfangen. Gott hat dies unableitbar und
frei aus eigener Initiative getan. 2. Gott hat dies in und durch Jesus Christus
gewirkt und so das Wort der Verschnung aufgerichtet. Wie ist dieses Tun des
Vaters in und durch Jesus Christus geschehen? Der Sohn Gottes, der keine
Siinde kannte, hat das unbedingte und verzeihende Ja Gottes zu den Siindern
in dieser Welt gelebt. Das in Gott verborgene Ja hat Jesus Christus in Wort
und Praxis offenbar gemacht. Er hat an den verfeindeten, von Streit und
MiBgunst, Selbstsucht und Abgrenzungswillen erfiillien Menschen in einer
unbedingten Weise festgehalten und so ihren Tod, ihre Gottesferne, die Aus-
wirkungen ihrer Siindhaftigkeit auf sich genommen, damit ihnen die ver-
sohnende Liebe des Vaters unendlich nahe komme. Jesus hat nicht nachge-
lassen mit seiner Predigt, ist den Menschen, auch seinen Widersachern,
nicht aus dem Weg gegangen. Er hat sich den Menschen ausgesetzt. So hat
ihn ihre Bosheit, aber anch ihre Ignoranz, ihre Verfiihrbarkeit eingeholt. In
dieser Weise hat Gott ihn, der die Siinde nicht kannte, ,.fiir uns zur Siinde
gemacht.” Die Siinde ist an ihm zur Auswirkung gekommen und zwar des-
halb, weil ihn die versohnende Liebe Gottes an die Menschen gebunden hat.
So ist die versohnende Liebe Gottes in der Geschichte real prisent gewor-
den, so wurde das Wort der Versohnung in der Zeit uniiberhorbar. 3. Dieser
Dienst der Versshnung, den Jesus Christus ein fiir allemal geleistet hat, muf}
fort und fort bezeugt und in der Geschichte wirksam vermittelt werden. Pan-
lus weiB sich mit diesem Dienst betraut. Es ist Gott, der durch ihn wirkt und

' Vgl. Biichsel, ThWNT 1, 254-259.



Peter Hiinermann 428

mahnt. Und weil Gott seine Versshnung in und durch Jesus Christus real ge-
offenbart hat, deswegen bittet Paulus ebenso an Christi Statt: »LaBit euch mit
Gott verséhnen.

Dieser grundlegende Dienst der Versohnung ist der Gemeinschaft der
Glaubenden, der Kirche im Ganzen, und jedem einzelnen aufgetragen. Er la-
stet in einer besonderen Weise auf jenen, die in der Kirche zum verantwort-
lichen Dienst an den Glaubenden bestellt sind.

II. Grundsitzliche Folgerungen:
Verséhnung als Grundbewegung christlichen Lebens

Welche grundsitzlichen Folgerungen ergeben sich aus diesem Verstindnis
des Christus — Ereignisses? Man kann daraus ersehen, daB christliches und
kirchliches Leben eine Grundbewegung besitzt. Hat Gott in Christus die
Welt mit sich verséhnt, so ist dies ein fiir allemal und in umfassendster
Weise geschehen. Dies ist das Fundament und der Zenit, der alle Zerrissen-
heit und alle Verlorenheit der Welt, allen Unfrieden, alle Distanz zu Gott
grundsitzlich iiberholt hat und — gleichsam im weitesten Bogen — umspannt.
Die Kirche, die Gemeinschaft der Glaubenden, hat sich grundsitzlich auf
diese Realitdt der Verséhnung zu stellen. Es ist ein Boden, den sie nicht be-
sitzt und nicht zu eigen hat. Es ist ein Boden, der den Glaubenden offen
steht, den sie aber je und je zu betreten haben. Indem man diese Wirklich-
keit betritt, hier seinen Stand nimmt und von hier aus zu urteilen und zu han-
deln beginnt, gibt man das Eigene und das Selbstverstindliche nicht einfach
auf, aber man féangt an, es kritisch zu betrachten. Man sieht seine guten Sei-
ten, aber auch seine Grenzen und Probiemiiberhiinge. Ein Gleiches gilt fiir
jenen, mit dem man nicht vers6hnt ist. Man beginnt ihn — von diesem Stand-
punkt aus — offenen Auges zu betrachten. Man schaut aus und sucht, was gut
ist an ihm, ohne seine Grenzen zu ignorieren oder seine Lasten und Pro-
bleme zu beschonigen. Wer auf Versshnung bedacht ist, sieht die Wirklich-
keit realistisch. Zugleich gilt: Der Weg, der sich von dieser Realitiit aus er-
gibt, ist der Weg der Nachfolge Jesu Christi. Man kann nicht auf VersGhnung
bedacht sein und sich nicht den Menschen — mit ihren guten und bosen Sei-
ten — aussetzen. Der Weg der Versohnung bringt Leiden mit sich. Zugleich
fordert dieser Weg den gehenden Menschen selbst in die Umkehr ein. Das
Wort von der Vers6hnung, das Gott in Jesus Christus aufgerichtet hat und
das gerade im Beschreiten dieses Weges bezeugt wird, ist ein Wort, das den
Zeugen immer mit einbezieht und unter sein Gericht stellt.



Zur Theologie der Versohnung 429

Folgerungen fiir die Theologie

Ist dies die Grundbewegung christlichen Lebens fiir die Gemeinden, fiir die
Kirche in ihrer Gesamtheit wie fiir die einzelnen Glaubenden, so ergeben
sich Folgerungen nicht nur fiir die Lebenspraxis. Es ergeben sich ebenso
Folgerungen fiir die Theologie als der 6ffentlichen Rechenschaftsablage fiir
die Hoffnung, welche die Christen beseelt. Theologie kann nicht abstrahie-
ren von den Konfliktlagen, den Unversohntheiten, die zwischen den Men-
schen und den Vélkern, in der Kirche und zwischen den Kirchen herrschen.
Theologie versteht ihre eigene Sache nicht, wenn sie meint, sich auf Gott
und Jesus Christus gleichsam konzentrieren zu konnen, ohne den Gesell-
schaftsbezug, ohne die Unversdhntheiten zwischen den Menschen aufzu-
greifen. Selbstverstindlich bedeutet diese Folgerung fiir die unterschiedli-
chen theologischen Disziplinen jeweils etwas anderes. Die Bibelwissen-
schaften sind in anderer Weise davon betroffen als die Moraltheologie oder
die Dogmatik. Fiir die letztere ergibt sich, daB die Verstindigung iiber die
groBen Sachverhalte des Glaubens je neu in der Auseinandersetzung mit den
Unversohntheiten zu erarbeiten und zur Geltung zu bringen ist. Die Uber-
mittlung der Tradition kann in der Fortschreibung der Theologie nur so ge-
schehen, da8 aus der realen Betroffenheit durch die Unversdhntheiten der
Kern des Glaubens neu erfaBt und so gerade die Identitit des Glaubens im
Gang durch die Geschichte bewihrt wird.

Die gesellschaftlichen Orte und Gestalten unversohnten Lebens

Suchen wir in einem néchsten Schritt die grofen Unversoéhntheiten unserer
Welt in den Blick zu nehmen, jene Polarisationen, Spannungen, Zerrissen-
heiten und Streitereien, welche fiir die heutige Glaubenspraxis ebenso wie
fiir die theologische Reflexion hochste Herausforderungen darstellen. Dabei
ergibt sich dem nachdenklichen Blick, daB die gesellschaftlichen wie reli-
gios-kirchlichen Unversohntheiten alle — wenngleich in anderer zeitge-
schichtlicher Fassung — bereits im Alten und im Neuen Testament auftau-
chen. Dies ist ein denkwiirdiges Faktum.

Da ist als erstes der groBe Konflikt zwischen den Generationen zZu nennen.
Die alttestamentlichen Schriften thematisieren ihn unter dem Stichwort vom
Streit der Viter und der Sohne. Bezeichnend genug schliet der Kanon des
Alten Testamentes, der letzte Abschnitt im Buch Maleachi, mit dem Aus-
blick auf den Tag des Herrn und mit der VerheiBung der Wiederkunft des
Elias: ,.Er wird das Herz der Viter wieder den Sohnen zuwenden und das
Herz der Sohne ihren Vitern, damit ich nicht kommen und das Land dem
Untergang weihen muB.“ Die Kinder rebellieren gegen die Eltern, denn sie



Peter Hiinermann 430

haben in mannigfacher Weise gesiindigt und das Gericht Gottes und der Ge-
schichte férmlich herbeigezogen. Die Jungen haben diese Anklage zur Zeit
des Ezechiel in das Sprichwort gefaBt: , Die Viiter essen saure Trauben und
den Sohnen werden die Zihne stumpf.* (Ezechiel 18,2) Umgekehrt klagen
die Eltern die junge Generation an, daf sie die Wege des Herrn verlassen,
daf sie nicht auf die Zeugnisse der Alten héren.? Es bedarf der propheti-
schen Umkehrpredigt, um diese Unversohntheit zu iiberwinden. Elias muf
kommen. Der Streit der Generationen trigt heute andere zeitgeschichtliche
Ziige: Der dlteren Generation wird vorgeworfen, da8 sie im Blick auf die
Ressourcen, hinsichtlich der 6kologischen Lebensbedingungen die Zukunft
verspielt habe, den Jungen werfen die Alten Werteverlust, konsumistisches
Verhalten, Traditionsabbruch vor. Die Situation gilt fiir die Gesellschaft und
die Kirche. Braucht es heute nicht dringend des prophetischen Wortes, das
mit der Umkehrforderung zugleich Visionen aufleuchten 148t, in denen die
Jungen und die Alten sich begegnen konnen?

Kampf und Unverséhntheit der Geschlechter begegnet ebenfalls bereits
im Alten Testament. In der jahwistischen Erzéhlung vom Siindenfall lautet
der Gottesspruch tiber die Frau: ,,Viel Miihsal bereite ich dir, sooft du
schwanger wirst. Unter Schmerzen gebierst du Kinder. Du hast Verlangen
nach deinem Mann, er aber wird iiber dich herrschen.“ ( Gen 3,16) Und in
bezug auf den Mann heift es: ,,Weil du auf deine Frau gehort hast, so ist ver-
flucht der Ackerboden deinetwegen. Unter Miihsal wirst du von ihm essen,
alle Tage deines Lebens.“ ( Gen 3,17) Das Verhiltnis von Mann und Frau ist
eine belastete Beziehung im Alten Testament. Die Heilsbediirftigkeit der
Geschlechter in ihrer wechselseitigen Relation hat durch die moderne
Emanzipation der Frauen, die Aufdeckung jahrhundertealter, zur Selbstver-
standlichkeit gewordener Unterdriickungsmechanismen neue Relevanz er-
halten.

Die Unverséhntheit von Reich und Arm, die von den Propheten ange-
prangert wird — man denke etwa an die scharfen Gerichtsworte des Amos?® —
spiegelt sich ebenso in den Mahnreden Jesu Christi: Das Gleichnis vom rei-
chen Prasser und vom armen Lazarus?, die Aufforderung, sich mit dem un-
gerechten Mammon Freunde zu machen, damit — wenn es zu Ende geht —
die Armen den Reichen bei Gott Aufnahme erméglichen?, sprechen fiir sich.
Die unversohnte Schirfe des Gegensatzes zwischen Reich und Arm ist in
unserer Gesellschaft zweifellos gewachsen. Wir sind Zeugen einer Ent-

? Vgl. die Charakteristik der Jakobssshne Gen 34; 35,22; 37; 38 und die Klagen des Weis-
heitslehrers Prv 1, 24-32 u. 6.

3 Vgl. Amos 3,9-4,1 u.6.

4 Vgl. Lk 16,19-31.

5 Vgl. Lk 16,9.



Zur Theologie der Verséhnung 431

wicklung, in der sich neue Klassengegensitze herausbilden. Es geht nicht
mehr um den Besitz von Produktionsmitteln, wie Marx im Anfang des letz-
ten Jahrhunderts diagnostizierte. Es geht vielmehr um den Zugang zu den
Informationssystemen und die Macht, sich darin frei zu bewegen.

Die immer wieder aufbrechenden todlichen Gegensiitze der Volker bilden
einen ebenso traurigen, wie Furcht und Schrecken erregenden Cantus firmus
der Menschheitsgeschichte. Wenn vor dem Gebéude der Vereinten Nationen
— dem Forum unversdhnter Volker — an das Wort des Jesaja erinnert wird:
,,Schwerter zu Pflugscharen®, so ist hier die geschichtliche Problemkonstanz
in hoher Ausdriicklichkeit bezeugt.

An diese generellen gesellschaftlichen Unversohntheiten schlieBen sich
die religiosen und kirchlichen an. Da ist zunichst die UnversShntheit zwi-
schen dem Volk Gottes und seiner Leitung, die Kluft zwischen Basis und Au-
toritit. Dies ist eine Thematik, die gleichfalls in der Bibel begegnet. Man
denke nur an die vielen autorititskritischen Worte Jesu, seine Weherufe iiber
die religiosen Autorititen seiner Zeit.® Mit gleicher Eindringlichkeit ergehen
seine mahnenden Worte an die Jiinger: ,,Bei euch aber soll es nicht so sein.*’
Finden sich nicht auch in der Kirchengeschichte immer wieder verichtliche
Blicke der Verantwortlichen auf das ,,ungebildete Volk*, das keine Ahnung
vom Gesetz hat? Wiederholt sich nicht immer wieder der Vorgang, da La-
sten zusammengeschniirt werden, die die Leitungseliten selbst mit keinem
Finger anrithren? Der mangelnde Austausch und das fehlende Gesprich mit
den Bischofen sind im Dialogpapier des Zentralkomitees der deutschen
Katholiken beklagt worden. Das Kirchenvolksbegehren in Osterreich,
Deutschland und der Schweiz, sowie in einigen anderen Lindern bezeugt
den gleichen Sachverhalt.

Zu dieser Unversthntheit zwischen Basis und Leitung, Volk Gottes und
seinen Auntorititen kommt die Unversdhntheit zwischen den Kirchen. Wie
lange hat es gebraucht, bis die skumenischen Gespréche iiberhaupt in Gang
kamen'! Immer wieder stocken sie und drohen zu scheitern, weil die Um-
kehrbereitschaft und der Wille zur Versohnung erlahmen.

Nennen wir schlieBlich als letzten Problemkreis die Unversohntheit zwi-
schen den Religionen: Wenn im Buch Jesaja von der Vélkerwallfahrt® die
Rede ist, wenn im Epheserbrief von Jesus Christus dem Gekreuzigten gesagt
wird, daB er die trennende Mauer zwischen Heiden und Juden niedergeris-
sen hat?, muB es dann in dieser Geschichte nicht wenigstens moglich sein,
Schritte in Richtung einer Versdhnung der Religionen zu gehen?

6 Vgl. Mt 23.

7 Mt 20,26.

8 Vgl. Jes 25,6.
9 Vgl. Eph 2,14.



Peter Hiinermann 432

Zur Gestalt heutiger systematischer Theologie

Die knappe Skizze der gesellschaftlichen und religits — kirchlichen Orte und

Gestalten von Unversohntheit 148t erkennen, daB Theologie, die ihrem Na-

men gerecht werden will, von diesen Brennpunkten her Impulse fiir die an-

gemessene Auslegung des Glaubens gewinnt:

— Die feministische Theologie hat den Konflikt der Geschlechter aufgegrif-
fen und wesentliche neue Impulse in die Reflexion des Glaubens und der
Glaubenspraxis hinein vermittelt. Die von ihr erarbeiteten Gesichtspunkte
konnen und diirfen von der systematischen Theologie nicht iibersehen
werden. Die Aufdeckung jener ideologisch motivierten Selbstverstind-
lichkeiten, mit denen Frauen eine sekundiire Stellung in der Offentlichkeit
und in der Kirche zugewiesen wurden, haben die Korrekturbediirftigkeit
vieler, Kirche und Gesellschaft bestimmender Leitsiitze erwiesen. Die
Auswirkungen auf die Sakramenten- und Amtertheologie sind uniiber-
sehbar.

— Die Impulse der Befreiungstheologie, welche die Theologie nachhaltig
gepragt haben, sind aus einem Ernstnehmen der zeitgendssischen, la-
teinamerikanischen Armutsproblematik entstanden. Es ist keine Frage,
daB diese Ansitze, wenn sie fiir Afrika, Asien, Europa fruchtbar gemacht
werden sollen, einer jeweiligen Konkretion im Hinblick die dortigen Si-
tuationen bediirfen.

— Die theologischen Ansitze in Indien, Indonesien oder einzelnen Zentren
der theologischen Reflexion in Afrika, die Theologie im Kontext der un-
terschiedlichen groBen Kulturen zu artikulieren, bilden einen wesentli-
chen Beitrag zur Versshnung der Vélker. Nur durch die wechselseitigen
Verstehensméglichkeiten im Lichte des Glaubens kénnen die immer wie-
der aufflammenden Antagonismen der Vélker in fruchtbare Spannungen
transformiert und damit vor einer in Katastrophen hineinfiihrenden Pola-
risierung geschiitzt werden.

— Ahnliches gilt — matatis matandis — fiir die innerkirchliche und die oku-
menische Unversohntheit. Die Volk-Gottes-Theologie, die kirchliche
Communio-Theologie, die 6kumenische Theologie und die Theologie der
Religionen haben ihre AnstBe gerade aus diesen brennenden Problem-
feldern bezogen. Es sind Beitriige, die Schritte in Richtung einer Versoh-
nung thematisieren.

— Die schwierigste Aunfgabe fiir die Theologie der Gegenwart besteht in der
Diagnose und der Aufarbeitung der Unversohntheit der heutigen Genera-
tionen. Die Frage der Ubermittlung des Glaubensverstindnisses fiir die
kommenden Geschlechter stelit die groBte Herausforderung fiir die Ver-
kiindigung und die Theologie heute dar. Hier steht die systematische



Zur Theologie der Versohnung 433

Theologie fast noch ganz am Anfang. — Das breite Feld der Widerspriiche,
die hohen Verdichtungen der Unversdhntheiten im gesellschaftlichen und
im religiés-kirchlichen Bereich bilden die eigentlichen Bewdhrungsfelder
der Glanbenspraxis und der theologischen Reflexion.

Die schrecklichsten Erfahrungen dieser Unversohntheiten in unserem
Jahrhundert stellen die Glanbenspraxis und die Theologie nochmals vor eine
tiefere Frage nach dem Sinn und der Sinnhaftigkeit der Versdhnung. Ver-
kniipft wird diese Herausforderung mit den Stichworten ,,Auschwitz" und
,Holocaust®. Den hier auftauchenden Fragen nach der Versohnung soll in
einem abschlieBenden Reflexionsgang nachgedacht werden.

IIL. Jesus Christus: Sakrament fiir Téater und Opfer

Die Auflistung der theologischen Ansitze einer Versohnungstheologie
konnte den Anschein erwecken, als ginge es hier jeweils um eine recht ein-
leuchtende, plausible Sache, die mit einigem guten Willen schon zu schaf-
fen sei. Freilich, vieles ist in der Theologie und in der entsprechenden Glauo-
benspraxis an Schritten auf die Versohnung hin zu schaffen. Dies sollte aber
nicht dariiber hinwegtduschen, wie schwierig, ja, menschlich gesehen ,,un-
moglich” die Realformen der Versohnung sind. SchluBendlich kann nur Gott
Vers6hnung stiften.

Illustrieren wir dies zunichst an einem Beispiel. Afrikanische Theologen
bereiten zur Zeit ein groBes Forschungsprojekt iiber die Sklaverei vor. Eine
griindliche Aufarbeitung fehlt bislang. Wird diese iiber Jahrhunderte sich
hinstreckende Geschichte mit ihrer turmhohen, von Generation zu Genera-
tion sich neu akkumulierenden Schuld dargestellt, was fiir ein Bild entsteht
denn fiir die afrikanischen Christen von den christlichen Vélkern Europas?
Es werden die kulturellen, wirtschaftlichen, vor allem aber die anthropolo-
gischen Auswirkungen greifbar, die die afrikanische Geschichte noch heute
prigen. Kann man da glauben? Wird dies fiir die Opfer und die Kindeskin-
der der Opfer nicht unmoglich?

Das Beispiel ist nicht singulir. Ist die menschliche Geschichte gepragt
von Unversohntheiten, dann ist sie eine Geschichte von Leid und Unter-
driickung, von Marginalisierung und Tod, ja von Genoziden. Weltgeschichte
ist eine Geschichte von Opfern und Titern. Es ist eine Geschichte, in der es
den Holocaust gibt, den Gulag, die Leichenberge der Roten Khmer. Was be-
deutet angesichts eines solchen Tatbestandes das Wort von der Verschnung
Gottes in und durch Jesus Christus? Wie kann die von Gott gestiftete, von
Jesus Christus vollbrachte Verséhnung real werden?



Peter Hiinermann 434

Jede Versohnung ist ein Freiheitsgeschehen. Geschehene Versohnung ist
ein Freiheitsverhiltnis. Eine erpreBte Versohnung ist keine VersShnung. Sie
kann nicht an den Menschen vorbei erfolgen. Gerade hier brechen die
Schwierigkeiten auf. Oft genug kommen Opfer und Titer in der Verdrin-
gung tliberein. Die Titer verdringen ihre grausigen Taten und Haltungen,
weil sie sich der Wahrheit ihres Lebens nicht stellen. Sie rechtfertigen ihr ei-
genes Verhalten, suchen damit die Rechtfertigung ihres Lebens in einem
grundsitzlichen Sinne. Die Opfer aber leiden unter ihrer Erniedrigung, sie
vertuschen und iiberspielen ihre Entwiirdigungen, weil sie sich selbst so
nicht sehen wollen. Wie soll hier Versshnung stattfinden?

Es gibt nicht nur die gleichsam ,,sanfte* Verdringung aus dem Tagesbe-
wuBtsein. Wir kennen auch die trotzige Verhirtung, die steifnackige Um-
kehrunwilligkeit von Tétern. Das Buch der Weisheit beschreibt solche Un-
gerechten, die sich des Bosen noch riihmen.! In der Geschichte tauchen sie
immer wieder auf.

Die Frage dringt sich auf, ob Versshnung, wie sie im Glauben bekannt
wird, nicht im Grunde eine eschatologische Hoffnung ist, die fiir den jling-
sten Tag zu erwarten ist und zwar als eine Gnade, die unableitbar und ginz-
lich auBerhalb jedes menschlichen Freiheitsvermdgens ist. Die Frage stellen
heift, sie zu verneinen. Wenn Verséhnung in dieser Weise etwas schlechthin
Raum- und Zeitiiberlegenes wire, wenn sie nicht schon hier, wenngleich
bruchstiickhaft und anfinglich, méglich wire, so konnte es sich nicht um die
Versohnung des Menschen mit seiner Freiheit handeln. Es ginge nicht um
denselben, identischen Menschen.

Eine Losungsmoglichkeit zeigt sich, wenn man von diesem Problem-
aufriB nochmals auf Jesus Christus schaut, durch den und in dem Gott Ver-
s6hnung gewirkt hat. Wie geschieht hier Versshnung? Kraft des Heils- und
Versohnungswillens des Vaters bejaht Jesus Christus den Siinder. Es wurde
oben gezeigt, wie Wort und Wirken des Herrn, seine Passion und sein Tod
Ausdruck dieser Affirmation sind. Der Herr verurteilt die Siinde, nicht den
Siinder. Mit dieser vorbehaltlosen Bejahung des Siinders wird dem siind-
haften Menschen eine Moglichkeit eingerdumt. Er kann — gestlitzt auf die-
ses Ja — sich neu zu sich verhalten. Im Einstimmen in die Zuwendung Jesu
Christi — als dem definitiven Ja Gottes — vermag der Mensch sich von sei-
ner eigenen Siinde zu distanzieren und sich so in die Wahrheit zu stellen. Der
Mensch gewinnt sich wieder als Freigesprochener des Herrn, als Gerecht-
fertigter. Er gewinnt seine Identitiit als Identitit von Gott her.

Was dies fiir den Schuldigen, den Titer, bedeutet, ist klar. Wie aber steht
es mit dem Opfer? Das Opfer ist doch jener, dem die Lebensmoéglichkeiten

10 Vgl Weish 2,10-20.



Zur Theologie der Verséhnung 435

abgeschnitten worden sind, oftmals in grausamer Weise. Sie sind im Grunde
nicht ersetzbar. Das Bestehen auf einer radikalen Vergeltung wiirde ihn we-
der mit sich und seinen verlorenen Lebensmoglichkeiten noch mit dem Té-
ter versohnen. Dies bedeutet selbstverstindlich nicht, daB das Opfer nicht
eine duBerliche Restitution oder Gutmachung einklagen konnte. Aber Ver-
sohnung geschieht in all dem nicht. Was bedeutet Versdhnung aber dann fiir
das Opfer? Die Antwort — und es ist die einzige Antwort, die es in der Ge-
schichte gibt — 148t sich an Jesus Christus ablesen: Es ist die Annahme und
Hingabe der abgeschnittenen Lebensmoglichkeiten zugunsten des anderen.
Versohnung ist fiir das Opfer nur moglich im Mitvollzug der VersShnung,
die von Gott her grundgelegt und von Jesus Christus vollbracht worden ist.

Ein solches Hinauswachsen iiber sich selbst ist nichts anderes als die
Feindesliebe, hier allerdings nicht verstanden als moralische Forderung,
sondern als jener Grundmodus des Lebens, in dem menschliches Leben in
der Geschichte allein definitiv zu sich finden kann. So etwas geht nur im
Glauben und Vertrauen darauf, daB — aufgrund von Gottes verheiBender Zu-
sage — der Mensch gerade in solchem Tun seine ureigenste Identitit und die
Fiille des Lebens von Gott her gewinnt. Versohnung ist in diesem Sinne eine
Herausforderung fiir die Titer und die Opfer. Sie ist zugleich ein Gnaden-
geschenk Gottes fiir beide.

In der Passion, im Kreuz und in der — die Hingabe gottlich besiegelnden
— Auferweckung Jesu Christi ist diese Gnadengabe den Menschen dargebo-
ten. Der Herr ist in Leibhaftigkeit das Sakrament der Versohnung. Damit ist
zum einen bezeugt, daB menschliche Geschichte real ins Heil kommen kann.
Der Mensch kann in dieser von Siinde und Schuld, von Unversohntheiten
strotzenden Geschichte seine gottgewollte Identitit gewinnen. Der Weg da-
hin ist der Weg Jesu Christi. Nicht sichtbar und dunkel aber bleibt es, wie
sich dieses Miteinander von gottlicher Gnadenzuwendung und Einstimmen
des Menschen im Leben der einzelnen und der Volker vollzieht. Nur hier
und dort blitzt dieses Geschehen auf. Jesus Christus ist Sakrament der Ver-
s6hnung, d.h. Zeichen und noch nicht eschatologische Offenbarkeit dieser
Huld Gottes. Insofern bleibt der Glaube an die Verséhnung ein Wagnis, al-
lerdings ein Wagnis, das die Seligpreisung schon bei sich hat.





