
Zur Theologie der Versöhnung 
Perspektiven aus dogmatischer Sicht 

Peter Hünermann, Tübingen 

Eine Beobachtung zur Einleitung: 

Liest man römisch-katholische Stellungnahmen aus den ersten Jahrzehnten 
unseres Jahrhunderts, abgefaßt vor dem II. Vatikanischen Konzil, in denen 
die Beziehungen zu den orthodoxen Kirchen oder den Kirchen der Refor- 
mation angesprochen werden, so trifft man auf völlig andere Argumente, auf 
eine gänzlich andere Sprache, als sie in den Dokumenten des Konzils vor- 
herrschen. Die Kirchen des Ostens und der Reformation werden nach dem 
Leben des dreifaltigen Gottes in ihnen charakterisiert, ihr Beten und ihre Pa- 
storal werden positiv gewürdigt. Kurz, alles an ihnen wird nicht mehr aus ei- 
nem Blickwinkel der Abgrenzung und Verurteilung gesehen. Es wird viel- 
mehr auf das jeweils Verbindende, das authentisch Christliche abgehoben 
und von dorther ein Weg zur Einheit gesucht. Diese völlig gewandelte Sicht, 
welche zugleich ganz veränderte Perspektiven eröffnet, ergibt sich von da- 
her, daß die Väter des Konzils auf eine Versöhnung mit den Kirchen des 
Ostens und den Kirchen der Reformation aus sind. Demgegenüber war die 
Zeit der Gegenreformation in bezug auf die Kirchen der Reformation, Mit- 
telalter und Neuzeit im Blick auf die Kirchen des Ostens von der Haltung 
bestimmt, daß die •anderen" ihren Positionen abschwören und die römisch- 
katholischen Positionen übernehmen müßten. 

Das Fazit dieser Beobachtung: Der Wille zur Versöhnung verändert die 
Situation. Er gibt neue Möglichkeiten des Verstehens und der Sichtweise 
frei. Diese Beobachtung stimmt um so nachdenklicher, als in den paulini- 
schen und deuteropaulinischen Briefen das Wort von der Versöhnung ein Ge- 
samtverständnis des christlichen Glaubens ausspricht. Versöhnung bezeich- 
net das Heilswerk Gottes in Jesus Christus im Ganzen, das Gott zur Fort- 
führung der Kirche anvertraut hat. Wie kommt es aber dann dazu, daß die 
Kirche über Jahrhunderte hin - und zwar im Bezug auf die Kirchen des 
Ostens und der Reformation - diese Blickrichtung und diesen Standort der 
Versöhnung nicht eingenommen hat? Vergegenwärtigen wir uns zunächst 
die biblischen Grundaussagen. 



Zur Theologie der Versöhnung 427 

I. Die biblischen Grundaussagen: 
Versöhnung - das ganze Gottesgeschehen in Jesus Christus 

Greifen wir aus den zahlreichen Texten des Neuen Testamentes' einen her- 
aus . Paulus schreibt 2 Kor 5,18-21: •Aber das alles kommt von Gott, der uns 
durch Christus mit sich versöhnt und uns den Dienst der Versöhnung aufge- 
tragen hat. Ja, Gott war es, der in Christus die Welt mit sich versöhnt hat, 
indem er Menschen ihre Verfehlungen nicht anrechnete und uns das Wort 
von der Versöhnung anvertraute. Wir sind also gesandt an Christi Statt und 
Gott ist es, der durch uns mahnt. Wir bitten an Christi Statt: Laßt euch mit 
Gott versöhnen! Er hat den, der keine Sünde kannte, für uns zur Sünde ge- 
macht, damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes würden." 

Drei fundamentale Aussagen werden hier getroffen: 1. Gott hat die Welt 
- und das meint die zerrissene, verlorene Welt, die Welt, die in der Sünde 
auf Distanz zu Gott gegangen und in Widersprüchlichkeit mit sich selbst 
verstrickt ist, die Welt der Menschen und der Geschichte - Gott hat diese 
Welt mit sich versöhnt. Er hat Frieden gestiftet. Er hat damit alle Zerrissen- 
heit und Verlorenheit, allen Streit unterfangen. Gott hat dies unableitbar und 
frei aus eigener Initiative getan. 2. Gott hat dies in und durch Jesus Christus 
gewirkt und so das Wort der Versöhnung aufgerichtet. Wie ist dieses Tun des 
Vaters in und durch Jesus Christus geschehen? Der Sohn Gottes, der keine 
Sünde kannte, hat das unbedingte und verzeihende Ja Gottes zu den Sündern 
in dieser Welt gelebt. Das in Gott verborgene Ja hat Jesus Christus in Wort 
und Praxis offenbar gemacht. Er hat an den verfeindeten, von Streit und 
Mißgunst, Selbstsucht und Abgrenzungswillen erfüllten Menschen in einer 
unbedingten Weise festgehalten und so ihren Tod, ihre Gottesferne, die Aus- 
wirkungen ihrer Sündhaftigkeit auf sich genommen, damit ihnen die ver- 
söhnende Liebe des Vaters unendlich nahe komme. Jesus hat nicht nachge- 
lassen mit seiner Predigt, ist den Menschen, auch seinen Widersachern, 
nicht aus dem Weg gegangen. Er hat sich den Menschen ausgesetzt. So hat 
ihn ihre Bosheit, aber auch ihre Ignoranz, ihre Verführbarkeit eingeholt. In 
dieser Weise hat Gott ihn, der die Sünde nicht kannte, •für uns zur Sünde 
gemacht." Die Sünde ist an ihm zur Auswirkung gekommen und zwar des- 
halb, weil ihn die versöhnende Liebe Gottes an die Menschen gebunden hat. 
So ist die versöhnende Liebe Gottes in der Geschichte real präsent gewor- 
den, so wurde das Wort der Versöhnung in der Zeit unüberhörbar. 3. Dieser 
Dienst der Versöhnung, den Jesus Christus ein für allemal geleistet hat, muß 
fort und fort bezeugt und in der Geschichte wirksam vermittelt werden. Pau- 
lus weiß sich mit diesem Dienst betraut. Es ist Gott, der durch ihn wirkt und 

Vgl. Büchsel, ThWNTI, 254-259. 



Peter Hünermann 428 

mahnt. Und weil Gott seine Versöhnung in und durch Jesus Christus real ge- 
offenbart hat, deswegen bittet Paulus ebenso an Christi Statt: •Laßt euch mit 
Gott versöhnen." 

Dieser grundlegende Dienst der Versöhnung ist der Gemeinschaft der 
Glaubenden, der Kirche im Ganzen, und jedem einzelnen aufgetragen. Er la- 
stet in einer besonderen Weise auf jenen, die in der Kirche zum verantwort- 
lichen Dienst an den Glaubenden bestellt sind. 

II. Grundsätzliche Folgerungen: 
Versöhnung als Grundbewegung christlichen Lebens 

Welche grundsätzlichen Folgerungen ergeben sich aus diesem Verständnis 
des Christus - Ereignisses? Man kann daraus ersehen, daß christliches und 
kirchliches Leben eine Grundbewegung besitzt. Hat Gott in Christus die 
Welt mit sich versöhnt, so ist dies ein für allemal und in umfassendster 
Weise geschehen. Dies ist das Fundament und der Zenit, der alle Zerrissen- 
heit und alle Verlorenheit der Welt, allen Unfrieden, alle Distanz zu Gott 
grundsätzlich überholt hat und - gleichsam im weitesten Bogen - umspannt. 
Die Kirche, die Gemeinschaft der Glaubenden, hat sich grundsätzlich auf 
diese Realität der Versöhnung zu stellen. Es ist ein Boden, den sie nicht be- 
sitzt und nicht zu eigen hat. Es ist ein Boden, der den Glaubenden offen 
steht, den sie aber je und je zu betreten haben. Indem man diese Wirklich- 
keit betritt, hier seinen Stand nimmt und von hier aus zu urteilen und zu han- 
deln beginnt, gibt man das Eigene und das Selbstverständliche nicht einfach 
auf, aber man fängt an, es kritisch zu betrachten. Man sieht seine guten Sei- 
ten, aber auch seine Grenzen und Problemüberhänge. Ein Gleiches gilt für 
jenen, mit dem man nicht versöhnt ist. Man beginnt ihn - von diesem Stand- 
punkt aus - offenen Auges zu betrachten. Man schaut aus und sucht, was gut 
ist an ihm, ohne seine Grenzen zu ignorieren oder seine Lasten und Pro- 
bleme zu beschönigen. Wer auf Versöhnung bedacht ist, sieht die Wirklich- 
keit realistisch. Zugleich gilt: Der Weg, der sich von dieser Realität aus er- 
gibt, ist der Weg der Nachfolge Jesu Christi. Man kann nicht auf Versöhnung 
bedacht sein und sich nicht den Menschen - mit ihren guten und bösen Sei- 
ten - aussetzen. Der Weg der Versöhnung bringt Leiden mit sich. Zugleich 
fordert dieser Weg den gehenden Menschen selbst in die Umkehr ein. Das 
Wort von der Versöhnung, das Gott in Jesus Christus aufgerichtet hat und 
das gerade im Beschreiten dieses Weges bezeugt wird, ist ein Wort, das den 
Zeugen immer mit einbezieht und unter sein Gericht stellt. 



Zur Theologie der Versöhnung 429 

Folgerungen für die Theologie 

Ist dies die Grundbewegung christlichen Lebens für die Gemeinden, für die 
Kirche in ihrer Gesamtheit wie für die einzelnen Glaubenden, so ergeben 
sich Folgerungen nicht nur für die Lebenspraxis. Es ergeben sich ebenso 
Folgerungen für die Theologie als der öffentlichen Rechenschaftsablage für 
die Hoffnung, welche die Christen beseelt. Theologie kann nicht abstrahie- 
ren von den Konfliktlagen, den Unversöhntheiten, die zwischen den Men- 
schen und den Völkern, in der Kirche und zwischen den Kirchen herrschen. 
Theologie versteht ihre eigene Sache nicht, wenn sie meint, sich auf Gott 
und Jesus Christus gleichsam konzentrieren zu können, ohne den Gesell- 
schaftsbezug, ohne die Unversöhntheiten zwischen den Menschen aufzu- 
greifen. Selbstverständlich bedeutet diese Folgerung für die unterschiedli- 
chen theologischen Disziplinen jeweils etwas anderes. Die Bibelwissen- 
schaften sind in anderer Weise davon betroffen als die Moraltheologie oder 
die Dogmatik. Für die letztere ergibt sich, daß die Verständigung über die 
großen Sachverhalte des Glaubens je neu in der Auseinandersetzung mit den 
Unversöhntheiten zu erarbeiten und zur Geltung zu bringen ist. Die Über- 
mittlung der Tradition kann in der Fortschreibung der Theologie nur so ge- 
schehen, daß aus der realen Betroffenheit durch die Unversöhntheiten der 
Kern des Glaubens neu erfaßt und so gerade die Identität des Glaubens im 
Gang durch die Geschichte bewährt wird. 

Die gesellschaftlichen Orte und Gestalten unversöhnten Lebens 

Suchen wir in einem nächsten Schritt die großen Unversöhntheiten unserer 
Welt in den Blick zu nehmen, jene Polarisationen, Spannungen, Zerrissen- 
heiten und Streitereien, welche für die heutige Glaubenspraxis ebenso wie 
für die theologische Reflexion höchste Herausforderungen darstellen. Dabei 
ergibt sich dem nachdenklichen Blick, daß die gesellschaftlichen wie reli- 
giös-kirchlichen Unversöhntheiten alle - wenngleich in anderer zeitge- 
schichtlicher Fassung - bereits im Alten und im Neuen Testament auftau- 
chen. Dies ist ein denkwürdiges Faktum. 

Da ist als erstes der große Konflikt zwischen den Generationen zu nennen. 
Die alttestamentlichen Schriften thematisieren ihn unter dem Stichwort vom 
Streit der Väter und der Söhne. Bezeichnend genug schließt der Kanon des 
Alten Testamentes, der letzte Abschnitt im Buch Maleachi, mit dem Aus- 
blick auf den Tag des Herrn und mit der Verheißung der Wiederkunft des 
Elias: •Er wird das Herz der Väter wieder den Söhnen zuwenden und das 
Herz der Söhne ihren Vätern, damit ich nicht kommen und das Land dem 
Untergang weihen muß." Die Kinder rebellieren gegen die Eltern, denn sie 



Peter Hünermann 430 

haben in mannigfacher Weise gesündigt und das Gericht Gottes und der Ge- 
schichte förmlich herbeigezogen. Die Jungen haben diese Anklage zur Zeit 
des Ezechiel in das Sprichwort gefaßt: •Die Väter essen saure Trauben und 
den Söhnen werden die Zähne stumpf." (Ezechiel 18,2) Umgekehrt klagen 
die Eltern die junge Generation an, daß sie die Wege des Herrn verlassen, 
daß sie nicht auf die Zeugnisse der Alten hören.2 Es bedarf der propheti- 
schen Umkehrpredigt, um diese Unversöhntheit zu überwinden. Elias muß 
kommen. Der Streit der Generationen trägt heute andere zeitgeschichtliche 
Züge: Der älteren Generation wird vorgeworfen, daß sie im Blick auf die 
Ressourcen, hinsichtlich der ökologischen Lebensbedingungen die Zukunft 
verspielt habe, den Jungen werfen die Alten Werteverlust, konsumistisches 
Verhalten, Traditionsabbruch vor. Die Situation gilt für die Gesellschaft und 
die Kirche. Braucht es heute nicht dringend des prophetischen Wortes, das 
mit der Umkehrforderung zugleich Visionen aufleuchten läßt, in denen die 
Jungen und die Alten sich begegnen können? 

Kampf und Unversöhntheit der Geschlechter begegnet ebenfalls bereits 
im Alten Testament. In der jahwistischen Erzählung vom Sündenfall lautet 
der Gottesspruch über die Frau: •Viel Mühsal bereite ich dir, sooft du 
schwanger wirst. Unter Schmerzen gebierst du Kinder. Du hast Verlangen 
nach deinem Mann, er aber wird über dich herrschen." ( Gen 3,16) Und in 
bezug auf den Mann heißt es: •Weil du auf deine Frau gehört hast, so ist ver- 
flucht der Ackerboden deinetwegen. Unter Mühsal wirst du von ihm essen, 
alle Tage deines Lebens." ( Gen 3,17) Das Verhältnis von Mann und Frau ist 
eine belastete Beziehung im Alten Testament. Die Heilsbedürftigkeit der 
Geschlechter in ihrer wechselseitigen Relation hat durch die moderne 
Emanzipation der Frauen, die Aufdeckung jahrhundertealter, zur Selbstver- 
ständlichkeit gewordener Unterdrückungsmechanismen neue Relevanz er- 
halten. 

Die Unversöhntheit von Reich und Arm, die von den Propheten ange- 
prangert wird - man denke etwa an die scharfen Gerichtsworte des Arnos3 - 
spiegelt sich ebenso in den Mahnreden Jesu Christi: Das Gleichnis vom rei- 
chen Prasser und vom armen Lazarus4, die Aufforderung, sich mit dem un- 
gerechten Mammon Freunde zu machen, damit - wenn es zu Ende geht - 
die Armen den Reichen bei Gott Aufnahme ermöglichen5, sprechen für sich. 
Die unversöhnte Schärfe des Gegensatzes zwischen Reich und Arm ist in 
unserer Gesellschaft zweifellos gewachsen. Wir sind Zeugen einer Ent- 

2 Vgl. die Charakteristik der Jakobssöhne Gen 34; 35,22; 37; 38 und die Klagen des Weis- 
heitslehrers Prv 1, 24-32 u. ö. 
3 Vgl. Arnos 3,9-4,1 u.ö. 
4 Vgl. Lk 16,19-31. 
5 Vgl. Lk 16,9. 



Zur Theologie der Versöhnung 431 

Wicklung, in der sich neue Klassengegensätze herausbilden. Es geht nicht 
mehr um den Besitz von Produktionsmitteln, wie Marx im Anfang des letz- 
ten Jahrhunderts diagnostizierte. Es geht vielmehr um den Zugang zu den 
Informationssystemen und die Macht, sich darin frei zu bewegen. 

Die immer wieder aufbrechenden tödlichen Gegensätze der Völker bilden 
einen ebenso traurigen, wie Furcht und Schrecken erregenden Cantus firmus 
der Menschheitsgeschichte. Wenn vor dem Gebäude der Vereinten Nationen 
- dem Forum unversöhnter Völker - an das Wort des Jesaja erinnert wird: 
•Schwerter zu Pflugscharen", so ist hier die geschichtliche Problemkonstanz 
in hoher Ausdrücklichkeit bezeugt. 

An diese generellen gesellschaftlichen Unversöhntheiten schließen sich 
die religiösen und kirchlichen an. Da ist zunächst die Unversöhntheit zwi- 
schen dem Volk Gottes und seiner Leitung, die Kluft zwischen Basis und Au- 
torität. Dies ist eine Thematik, die gleichfalls in der Bibel begegnet. Man 
denke nur an die vielen autoritätskritischen Worte Jesu, seine Weherufe über 
die religiösen Autoritäten seiner Zeit.6 Mit gleicher Eindringlichkeit ergehen 
seine mahnenden Worte an die Jünger: •Bei euch aber soll es nicht so sein."7 

Finden sich nicht auch in der Kirchengeschichte immer wieder verächtliche 
Blicke der Verantwortlichen auf das •ungebildete Volk", das keine Ahnung 
vom Gesetz hat? Wiederholt sich nicht immer wieder der Vorgang, daß La- 
sten zusammengeschnürt werden, die die Leitungseliten selbst mit keinem 
Finger anrühren? Der mangelnde Austausch und das fehlende Gespräch mit 
den Bischöfen sind im Dialogpapier des Zentralkomitees der deutschen 
Katholiken beklagt worden. Das Kirchenvolksbegehren in Österreich, 
Deutschland und der Schweiz, sowie in einigen anderen Ländern bezeugt 
den gleichen Sachverhalt. 

Zu dieser Unversöhntheit zwischen Basis und Leitung, Volk Gottes und 
seinen Autoritäten kommt die Unversöhntheit zwischen den Kirchen. Wie 
lange hat es gebraucht, bis die ökumenischen Gespräche überhaupt in Gang 
kamen! Immer wieder stocken sie und drohen zu scheitern, weil die Um- 
kehrbereitschaft und der Wille zur Versöhnung erlahmen. 

Nennen wir schließlich als letzten Problemkreis die Unversöhntheit zwi- 
schen den Religionen: Wenn im Buch Jesaja von der Völkerwallfahrt8 die 
Rede ist, wenn im Epheserbrief von Jesus Christus dem Gekreuzigten gesagt 
wird, daß er die trennende Mauer zwischen Heiden und Juden niedergeris- 
sen hat9, muß es dann in dieser Geschichte nicht wenigstens möglich sein, 
Schritte in Richtung einer Versöhnung der Religionen zu gehen? 

6 Vgl. Mt23. 
7 Mt 20,26. 
8 Vgl. Jes 25,6. 
* Vgl. Eph 2,14. 



Peter Hünermann 439 

Zur Gestalt heutiger systematischer Theologie 

Die knappe Skizze der gesellschaftlichen und religiös - kirchlichen Orte und 
Gestalten von Unversöhntheit läßt erkennen, daß Theologie, die ihrem Na- 
men gerecht werden will, von diesen Brennpunkten her Impulse für die an- 
gemessene Auslegung des Glaubens gewinnt: 
- Die feministische Theologie hat den Konflikt der Geschlechter aufgegrif- 

fen und wesentliche neue Impulse in die Reflexion des Glaubens und der 
Glaubenspraxis hinein vermittelt. Die von ihr erarbeiteten Gesichtspunkte 
können und dürfen von der systematischen Theologie nicht übersehen 
werden. Die Aufdeckung jener ideologisch motivierten Selbstverständ- 
lichkeiten, mit denen Frauen eine sekundäre Stellung in der Öffentlichkeit 
und in der Kirche zugewiesen wurden, haben die Korrekturbedürftigkeit 
vieler, Kirche und Gesellschaft bestimmender Leitsätze erwiesen. Die 
Auswirkungen auf die Sakramenten- und Ämtertheologie sind unüber- 
sehbar. 

- Die Impulse der Befreiungstheologie, welche die Theologie nachhaltig 
geprägt haben, sind aus einem Ernstnehmen der zeitgenössischen, la- 
teinamerikanischen Armutsproblematik entstanden. Es ist keine Frage, 
daß diese Ansätze, wenn sie für Afrika, Asien, Europa fruchtbar gemacht 
werden sollen, einer jeweiligen Konkretion im Hinblick die dortigen Si- 
tuationen bedürfen. 

- Die theologischen Ansätze in Indien, Indonesien oder einzelnen Zentren 
der theologischen Reflexion in Afrika, die Theologie im Kontext der un- 
terschiedlichen großen Kulturen zu artikulieren, bilden einen wesentli- 
chen Beitrag zur Versöhnung der Völker. Nur durch die wechselseitigen 
Verstehensmöglichkeiten im Lichte des Glaubens können die immer wie- 
der aufflammenden Antagonismen der Völker in fruchtbare Spannungen 
transformiert und damit vor einer in Katastrophen hineinführenden Pola- 
risierung geschützt werden. 

- Ähnliches gilt - mutatis mutandis - für die innerkirchliche und die öku- 
menische Unversöhntheit. Die Volk-Gottes-Theologie, die kirchliche 
Communio-Theologie, die ökumenische Theologie und die Theologie der 
Religionen haben ihre Anstöße gerade aus diesen brennenden Problem- 
feldern bezogen. Es sind Beiträge, die Schritte in Richtung einer Versöh- 
nung thematisieren. 

- Die schwierigste Aufgabe für die Theologie der Gegenwart besteht in der 
Diagnose und der Aufarbeitung der Unversöhntheit der heutigen Genera- 
tionen. Die Frage der Übermittlung des Glaubensverständnisses für die 
kommenden Geschlechter stellt die größte Herausforderung für die Ver- 
kündigung und die Theologie heute dar. Hier steht die systematische 



Zur Theologie der Versöhnung 433 

Theologie fast noch ganz am Anfang. - Das breite Feld der Widersprüche, 
die hohen Verdichtungen der Unversöhntheiten im gesellschaftlichen und 
im religiös-kirchlichen Bereich bilden die eigentlichen BeWährungsfelder 
der Glaubenspraxis und der theologischen Reflexion. 

Die schrecklichsten Erfahrungen dieser Unversöhntheiten in unserem 
Jahrhundert stellen die Glaubenspraxis und die Theologie nochmals vor eine 
tiefere Frage nach dem Sinn und der Sinnhaftigkeit der Versöhnung. Ver- 
knüpft wird diese Herausforderung mit den Stichworten •Auschwitz" und 
•Holocaust". Den hier auftauchenden Fragen nach der Versöhnung soll in 
einem abschließenden Reflexionsgang nachgedacht werden. 

III. Jesus Christus: Sakrament für Täter und Opfer 

Die Auflistung der theologischen Ansätze einer Versöhnungstheologie 
könnte den Anschein erwecken, als ginge es hier jeweils um eine recht ein- 
leuchtende, plausible Sache, die mit einigem guten Willen schon zu schaf- 
fen sei. Freilich, vieles ist in der Theologie und in der entsprechenden Glau- 
benspraxis an Schritten auf die Versöhnung hin zu schaffen. Dies sollte aber 
nicht darüber hinwegtäuschen, wie schwierig, ja, menschlich gesehen •un- 
möglich" die Realformen der Versöhnung sind. Schlußendlich kann nur Gott 
Versöhnung stiften. 

Illustrieren wir dies zunächst an einem Beispiel. Afrikanische Theologen 
bereiten zur Zeit ein großes Forschungsprojekt über die Sklaverei vor. Eine 
gründliche Aufarbeitung fehlt bislang. Wird diese über Jahrhunderte sich 
hinstreckende Geschichte mit ihrer turmhohen, von Generation zu Genera- 
tion sich neu akkumulierenden Schuld dargestellt, was für ein Bild entsteht 
denn für die afrikanischen Christen von den christlichen Völkern Europas? 
Es werden die kulturellen, wirtschaftlichen, vor allem aber die anthropolo- 
gischen Auswirkungen greifbar, die die afrikanische Geschichte noch heute 
prägen. Kann man da glauben? Wird dies für die Opfer und die Kindeskin- 
der der Opfer nicht unmöglich? 

Das Beispiel ist nicht singular. Ist die menschliche Geschichte geprägt 
von Unversöhntheiten, dann ist sie eine Geschichte von Leid und Unter- 
drückung, von Marginalisierung und Tod, ja von Genoziden. Weltgeschichte 
ist eine Geschichte von Opfern und Tätern. Es ist eine Geschichte, in der es 
den Holocaust gibt, den Gulag, die Leichenberge der Roten Khmer. Was be- 
deutet angesichts eines solchen Tatbestandes das Wort von der Versöhnung 
Gottes in und durch Jesus Christus? Wie kann die von Gott gestiftete, von 
Jesus Christus vollbrachte Versöhnung real werden? 



Peter Hünermann 434 

Jede Versöhnung ist ein Freiheitsgeschehen. Geschehene Versöhnung ist 
ein Freiheitsverhältnis. Eine erpreßte Versöhnung ist keine Versöhnung. Sie 
kann nicht an den Menschen vorbei erfolgen. Gerade hier brechen die 
Schwierigkeiten auf. Oft genug kommen Opfer und Täter in der Verdrän- 
gung überein. Die Täter verdrängen ihre grausigen Taten und Haltungen, 
weil sie sich der Wahrheit ihres Lebens nicht stellen. Sie rechtfertigen ihr ei- 
genes Verhalten, suchen damit die Rechtfertigung ihres Lebens in einem 
grundsätzlichen Sinne. Die Opfer aber leiden unter ihrer Erniedrigung, sie 
vertuschen und überspielen ihre Entwürdigungen, weil sie sich selbst so 
nicht sehen wollen. Wie soll hier Versöhnung stattfinden? 

Es gibt nicht nur die gleichsam •sanfte" Verdrängung aus dem Tagesbe- 
wußtsein. Wir kennen auch die trotzige Verhärtung, die steifnackige Um- 
kehrunwilligkeit von Tätern. Das Buch der Weisheit beschreibt solche Un- 
gerechten, die sich des Bösen noch rühmen.10 In der Geschichte tauchen sie 
immer wieder auf. 

Die Frage drängt sich auf, ob Versöhnung, wie sie im Glauben bekannt 
wird, nicht im Grunde eine eschatologische Hoffnung ist, die für den jüng- 
sten Tag zu erwarten ist und zwar als eine Gnade, die unableitbar und gänz- 
lich außerhalb jedes menschlichen Freiheitsvermögens ist. Die Frage stellen 
heißt, sie zu verneinen. Wenn Versöhnung in dieser Weise etwas schlechthin 
Raum- und Zeitüberlegenes wäre, wenn sie nicht schon hier, wenngleich 
bruchstückhaft und anfänglich, möglich wäre, so könnte es sich nicht um die 
Versöhnung des Menschen mit seiner Freiheit handeln. Es ginge nicht um 
denselben, identischen Menschen. 

Eine Lösungsmöglichkeit zeigt sich, wenn man von diesem Problem- 
aufriß nochmals auf Jesus Christus schaut, durch den und in dem Gott Ver- 
söhnung gewirkt hat. Wie geschieht hier Versöhnung? Kraft des Heils- und 
Versöhnungswillens des Vaters bejaht Jesus Christus den Sünder. Es wurde 
oben gezeigt, wie Wort und Wirken des Herrn, seine Passion und sein Tod 
Ausdruck dieser Affirmation sind. Der Herr verurteilt die Sünde, nicht den 
Sünder. Mit dieser vorbehaltlosen Bejahung des Sünders wird dem sünd- 
haften Menschen eine Möglichkeit eingeräumt. Er kann - gestützt auf die- 
ses Ja - sich neu zu sich verhalten. Im Einstimmen in die Zuwendung Jesu 
Christi - als dem definitiven Ja Gottes - vermag der Mensch sich von sei- 
ner eigenen Sünde zu distanzieren und sich so in die Wahrheit zu stellen. Der 
Mensch gewinnt sich wieder als Freigesprochener des Herrn, als Gerecht- 
fertigter. Er gewinnt seine Identität als Identität von Gott her. 

Was dies für den Schuldigen, den Täter, bedeutet, ist klar. Wie aber steht 
es mit dem Opfer? Das Opfer ist doch jener, dem die Lebensmöglichkeiten 

10 Vgl Weish 2,10-20. 



Zur Theologie der Versöhnung 435 

abgeschnitten worden sind, oftmals in grausamer Weise. Sie sind im Grunde 
nicht ersetzbar. Das Bestehen auf einer radikalen Vergeltung würde ihn we- 
der mit sich und seinen verlorenen Lebensmöglichkeiten noch mit dem Tä- 
ter versöhnen. Dies bedeutet selbstverständlich nicht, daß das Opfer nicht 
eine äußerliche Restitution oder Gutmachung einklagen könnte. Aber Ver- 
söhnung geschieht in all dem nicht. Was bedeutet Versöhnung aber dann für 
das Opfer? Die Antwort - und es ist die einzige Antwort, die es in der Ge- 
schichte gibt - läßt sich an Jesus Christus ablesen: Es ist die Annahme und 
Hingabe der abgeschnittenen Lebensmöglichkeiten zugunsten des anderen. 
Versöhnung ist für das Opfer nur möglich im Mitvollzug der Versöhnung, 
die von Gott her grundgelegt und von Jesus Christus vollbracht worden ist. 

Ein solches Hinauswachsen über sich selbst ist nichts anderes als die 
Feindesliebe, hier allerdings nicht verstanden als moralische Forderung, 
sondern als jener Grundmodus des Lebens, in dem menschliches Leben in 
der Geschichte allein definitiv zu sich finden kann. So etwas geht nur im 
Glauben und Vertrauen darauf, daß - aufgrund von Gottes verheißender Zu- 
sage - der Mensch gerade in solchem Tun seine ureigenste Identität und die 
Fülle des Lebens von Gott her gewinnt. Versöhnung ist in diesem Sinne eine 
Herausforderung für die Täter und die Opfer. Sie ist zugleich ein Gnaden- 
geschenk Gottes für beide. 

In der Passion, im Kreuz und in der - die Hingabe göttlich besiegelnden 
- Auferweckung Jesu Christi ist diese Gnadengabe den Menschen dargebo- 
ten. Der Herr ist in Leibhaftigkeit das Sakrament der Versöhnung. Damit ist 
zum einen bezeugt, daß menschliche Geschichte real ins Heil kommen kann. 
Der Mensch kann in dieser von Sünde und Schuld, von Unversöhntheiten 
strotzenden Geschichte seine gottgewollte Identität gewinnen. Der Weg da- 
hin ist der Weg Jesu Christi. Nicht sichtbar und dunkel aber bleibt es, wie 
sich dieses Miteinander von göttlicher Gnadenzuwendung und Einstimmen 
des Menschen im Leben der einzelnen und der Völker vollzieht. Nur hier 
und dort blitzt dieses Geschehen auf. Jesus Christus ist Sakrament der Ver- 
söhnung, d.h. Zeichen und noch nicht eschatologische Offenbarkeit dieser 
Huld Gottes. Insofern bleibt der Glaube an die Versöhnung ein Wagnis, al- 
lerdings ein Wagnis, das die Seligpreisung schon bei sich hat. 




