IM SPIEGEL DER ZEIT

,»Zeit fiir die Hora*“ — Hava nagila!

Der Titel ,Zeit fiir die Hora* eines preisgekronten Jugendbuches, das 1988 heraus-
kam, erregte meine Aufmerksamkeit, als ich nach langjihrigem Folkloretanzen ein-
fach aus ,,SpaB an der Frend’* angefangen hatte, mich mit dem kulturellen Hinter-
grund und der Entstehungsgeschichte der israelischen Tinze zu befassen. Als ich
den Roman durchblitterte, stellte ich fest, daB er gar nicht vom Tanzen handelt,
sondern vom Krieg, in welchem keine Zeit fiir die Hora ist. Das Tanzen ist der Zeit
danach, wenn Frieden herrscht, zngeordnet. Der Kampf, so der Grundgedanke des
Buches, muB erst die Voraussetzungen schaffen, in denen sich ein frohliches, ge-
selliges Leben entfalten kann. Der Titel entspricht also dem alten Leitsatz , Erst
kommt die Arbeit, dann das Spiel“.

Man mége mir die zynisch klingende Gleichsetzung von Krieg und Arbeit ver-
zeihen. Ich erwihne dieses sicher lesenswerte, aber fiir den, der Informationen iiber
das Tanzen in Israel sucht, ganz unergiebige Buch nur, weil sein Titel typisch ist fiir
die landldufige Einstellung zum Tanz als einer Freizeitbeschiftigung anf der Son-
nenseite des Daseins, die im Kontrast zom »Ernst des Lebens* steht. Nun, wenn man
in Israel mit dem Tanzen gewartet hitte, bis Frieden ist, diirfte man im Grunde heute
noch nicht tanzen. Andererseits ist die Hora oder Horra, wie sie gelegentlich auch
geschrieben wird, schon seit fast einem Jahrhundert der Nationaltanz des neuen
Israel, das durch die zionistische Bewegung geschaffen wurde.

Als seit Ende des 19. Jahrhunderts in mehreren Einwanderungswelien, die man
auf hebriisch ,,Aliyah* (= Aufstieg) nennt, Juden vor allem aus Osteuropa in dem
Land ihrer Vorviter eine nene Heimat suchten, brachten sie auch die Tdnze ihrer
Herkunftsldnder mit. So kam mit der 2. Aliyah (1904-14) durch ruminische Juden
die Hora (von griech. choros = Reigen) mit nach Palistina, wo sie neben anderen
slawischen Tinzen wie Krakoviak, Kasatchok, Tcherkessia und Polka in den Kib-
buzim getanzt wurde. Schon bald begannen jedoch Choreographen wie z.B. der
ruménische Tédnzer Baruch Agadati, der in RuBland Ballett studiert hatte, mit dem
folkloristischen Schrittmaterial zn experimentieren. So kreierte Agadati 1924 fiir
eine Tanzgruppe einen Tanz, der auf verschiedenen ruménischen Horaschritten ba-
sierte. Dieser, als ,,Hora Agadati“ beim ersten Folklorefestival 1944 in Daliah anf-
gefiihrt, war bis dahin mehrfach abgeiindert worden, so daB Agadati sagte, als er die
Auffithrung sah: ,Now it has become a real Folkdance, with a life of its own.*!

Der Name ,Hora“ wurde schlieBlich zum Inbegriff fiir den Kreistanz. Etliche
Neuschopfungen wurden unter dieser Bezeichnung populdr (Fred Berk, der Griinder
des Israel Folk Dance Instituts in den USA, hat in seine Sammlung von 100 israeli-

! Zit. in: Guide for the israeli folkdance teacher by Fred Berk, o. J.



Im Spiegel der Zeit 457

schen Volkstinzen 11 Horas aufgenommen). Die einfache israelische Hora hat aber
mit der ruminischen nur die geschlossene Kreisform gemeinsam; die Schrittfolge
wurde von der auf dem Balkan (urspriinglich sogar in ganz Europa bis hinauf nach
Island) verbreiteten einfachen Tanzweise iibernommen, wie sie z.B. im griechischen
Dirlada oder Hassaposervico, im mazedonischen Lesnoto oder im tiirkischen
Leylim vorkommt.

Rivka Sturman sagte iiber die Bedeutung der Hora fiir das Zusammenwachsen
der Einwanderer: ,,People could come from any country in the Diaspora and join in
the spirit of the Israeli society by dancing the hora. It was accepted as the means of
expressing the enthusiasm of building the country together. The hora was a way of
celebrating this joy of dancing united in the new homeland.*> Dementsprechend
wurde die Hora immer als geschlossener Kreis mit Schulterfassung oder hinter dem
Riicken geflochtenen Armen getanzt. Das Bild der geschlossenen Kette, in der je-
des Glied den anderen gleich ist, driickte am stirksten das Gefiihl der Zusammen-
gehorigkeit aus, wihrend die anderen nationalen Tinze der Herkunftslénder einfach
zur Unterhaltung weitergepflegt wurden, als es noch keine eigenen israelischen
Tinze gab.

Zum Siegeszng der Hora in den dreiBiger Jahren trug vor allem das Lied ,,Hava
nagila“ bei. Diese alte chassidische Melodie machte Abraham Zwi Idelson bekannt,
ein in Felixberg in RuBland geborener jiidischer Musikpadagoge, der in Berlin und
Leipzig Musik studiert hatte und nach seiner Tétigkeit als Kantor in Leipzig und Re-
gensburg 1905 nach Israel auswanderte. Dort hatte er als Musiklehrer in der Lehrer-
bildung maBgeblichen EinfluB auf die Entstehung der israelischen Folklore.? Idelson
verdffentlichte 1932 im Verlag Friedrich Hofmeister in Leipzig eine umfangreiche
Sammlung von Melodien mit dem Titel ,,Hebréisch-orientalischer Melodienschatz®.
In Band IX findet sich unter der Nummer 716 auf S. XXII die Weise von Hava na-
gila mit folgendem Begleittext: ,.Diese Nummer mag als Beispiel dienen, wie im all-
gemeinen ein Volkslied populir und wie ein Lied ,paldstinisch® wird. Diese Melo-
die stammt aus dem ,Hof* in Sadigora (Bukowina) und wurde nach Jerusalem ge-
bracht. Im Jahre 1915 schrieb ich sie nieder; 1918 war ich auf der Suche nach einer
Volksmelodie, die zum ,Schlager* werden sollte fiir ein populdres Konzert, das ich
in Jerusalem veranstaltete. Ich wiihlte diese Melodie, zn welcher ich die hebréischen
Worte schrieb. Chor und Publikum nahmen das Liedchen mit Begeisterung auf, und
nach einigen Tagen wurde es nicht nur auf den Strafien in Jerusalem, sondern in
ganz Palistina gesungen. Und so verbreitete es sich iiber die ganze jiidische Welt.”

Martin Buber, der als Kind bei den GroBeltern in Galizien aufwuchs, beschreibt
in seinen ,,Schriften zum Chassidismus*, wie er den Kern des Chassidismus in dem
,,schmutzigen Stiddtchen Sadagora® erfahren habe, ,,wie ein Kind solche Dinge er-
fahrt, nicht als Gedanken, sondern als Bild und Gefiihl: ... Der Palast des Rebbe, in
seiner effektvollen Pracht, stieB mich ab. Das Bethaus der Chassidim mit seinen ver-
ziickten Betern befremdete mich. Aber als ich ... die Chassidim mit der Thora tan-

2 In: Dance Perspectives 59/1974, 16.
3 Vgl. sein Buch: Jewish Music in its Historical Developement. New York 1975.



Im Spiegel der Zeit 458

zen sah, empfand ich: ,Gemeinde‘. Damals ging mir eine Ahnung davon auf, da§
gemeinsame Ehrfurcht und gemeinsame Seelenfrende die Grundlagen der echten
Menschengemeinschaft sind.*

Von Rabbi Abraham Jaakob von Sadagora, der zu jener Zeit lebte, berichtet Bu-
ber spiter in seinen ,,Erzihlungen der Chassidim* folgende Worte: ,.Jedes Volk hat
seine eigene Melodie, keines singt dic eines andern. Israel aber singt sie alle mit-
sammen, um sie Gott darzubringen. So singen im ,Abschnitt des Liedes® alle Land-
tiere und alle Vigel, jedes sein eigenes Lied, Israel aber macht ein Lied aus ihrer al-
ler Liedern, um sie Gott darzubringen.* Jene chassidische Melodie, die vom Hof des
Rebbe aus dem ,,schmutzigen Stidtchen Sadagora* mit den im Ersten Weltkrieg aus
der Bukowina fliichtenden Juden nach Palistina gelangte, ging den umgekehrten
Weg: vom Volk Israel aus in alle Welt.

Ich lernte sie 1970 durch einen evangelischen Religionslehrer kennen bei mei-
nem ersten Schullandheimaufenthalt, za dem ich als frischgebackener Lehrer mit-
genommen wurde. Jener Kollege setzte Hava nagila gezielt ein, um die Klasse sich
als Gemeinschaft erleben zua lassen. Noch ohne jede Ahnung von israelischer Fol-
klore spiirte ich in der nach Art der Klezmer-Musik instrumental dargebotenen
Tanzweise etwas vom Wesen eines chassidischen ,,Nigun“ und der integrativen
Kraft der Hora. Ein Nigun ist eine textlose Melodie, die die Frommen der chassidi-
schen Bewegung im Zustand der religiosen Ergriffenheit summten oder mit Silben
trdllerten und dabei buchstiablich in Bewegung gerieten. Dabei werden sechs Pha-
sen der Meditation unterschieden, die letzte ist der ekstatische Tanz.

Dieses sich schrittweise Hineinsteigern in eine wortlose mystische Erfahrung il-
lustriert sehr schon die folgende chassidische Geschichte: ,,Die Juden einer kleinen
Stadt in RuBland erwarteten ungeduldig die Ankunft eines Rabbi. Das kam nicht oft
vor, und deshalb dachten sie lange iiber die Fragen nach, die sie dem heiligen Mann
stellen wollten. Als er schlieBlich kam und sie mit ihm in der groBen Halle der Stadt
zusammentrafen, konnte er die Spannung spiiren, mit der sie seine Antworten auf
ihre Fragen erwarteten. Zuerst sagte er nichts! Er blickte ihnen nur in die Augen und
summte eine schwermiitige Melodie. Bald begannen alle za summen. Er fing an zu
singen, und alle sangen mit ihm. Er wiegte seinen Korper und tanzte mit feierlichen,
abgemessenen Schritten. Die Gemeinde folgte seinem Beispiel. Bald waren sie so
sehr vom Tanzen gefangen, so sehr in die Bewegungen vertieft, daB sie anf nichts
anderes mehr achteten; auf diese Weise wurde jeder in der Menge wieder ganz,
wurde von der inneren Zersplitterung geheilt, die uns von der Wahrheit fernhilt.
Fast eine Stunde verging, ehe der Tanz langsam authérte. Die Spannung in ihrem
Inneren war gewichen, und jeder verharrte in dem schweigenden Frieden, der den
Raum erfiillte. Dann sagte der Rabbi die einzigen Worte, die an jenem Abend iiber
seine Lippen kamen: ,Ich hoffe, ich habe eure Fragen beantwortet.*

Die Weigerung des Rabbi, verbale Antworten zn geben, mag zunichst wie ein
Ausweichen vor den schwierigen Fragen erscheinen. In Wahrheit steckt dahinter
aber die Erfahrung, dafB alles existentiell Wesentliche immer mehr ist als das, was

4 Band 3, Miinchen 1963, 963f.
3 Zit. in; Kreise ziehen. Heft 3/1992, 11.



Im Spiegel der Zeit 459

sich in Worte fassen liBt. Die Meditation des textlosen Nigun ist der Versuch, die
Grenzen der Wortsprache zu iibersteigen und sich dem, was sich nur erahnen 146t,
in kreisender Bewegung zu nihern. Im Begleittext der Schallplatte ,Musik der Bi-
bel“ fand ich folgende schone Erkldrung fiir die wortlose Botschaft des Nigun:
,Eine Melodie, die an das Wort gebunden ist, hort mit dem letzten Wort des Textes
auf. Eine Melodie dagegen, die keiner Worte bedarf, kommt aus dem schopferischen
Geist Gottes, denn mit einer Melodie hat der Schopfer die Erde geschaffen.*s

Ein solcher Nigun scheint also die Weise von Hava nagila gewesen zu sein, be-
vor sie aus der Bukowina nach Palistina kam und ihr ein Text unterlegt wurde. Aber
auch nachdem sie zu einem Lied geworden ist, wirkt dieses unmittelbar durch Me-
lodie und Rhythmus, selbst wenn man die Worte nicht kennt bzw. versteht. In Hava
nagila stecken gleichsam komprimiert die sechs Stufen der Meditation des Nigun,
die durch etliche Wiederholungen spiralenformig durchlaufen werden kénnen. So
kann der Tanz zu dieser Weise trotz der simplen Schrittfolge zu einer intensiven Er-
fahrung, ja u.U. zu einem priigenden Erlebnis werden, wie dieser Bericht einer
Schweizer Tanztherapeutin zeigt: ,,Als 17jdhrige durfte ich mit einem Chor nach Is-
rael reisen. Wir fuhren auf einem alten Mittelmeerdampfer. Des Nachts horte ich
Musik - neugierig folgte ich den Klingen und sah auf dem Deck junge israelische
Einwanderer in 2 bis 3 konzentrischen Kreisen in Schulterfassung miteinander tan-
zen ... Ehe ich mich versah, tanzte ich mit im Kreis, schmolz in den gemeinsamen
Rhythmus der Korper, der Schritte der Hora, der Stimmen und Klinge. Uber uns der
sterneniibersite Himmel und unter uns die ruhig flieBende Bewegung des Meeres.
In diesem Augenblick erlebte ich eine Vision: Der Himmel und die Erde und wir
Menschen, der Tanz und die Musik waren eins ...*”

Nun ist die israelische Hora allerdings nicht als Nigun, sondern als Lied mit ei-
nem einprigsamen Text weltbekannt geworden. Die Worte, mit denen Idelsohn die
Melodie zum ,,Schlager** gemacht hat, bedeuten: ,,Auf, wir wollen uns freuen und
frohlich sein! Auf, 1aBt uns singen! Erhebt euch, Briider, freudigen Herzens.®
Wenn, wie oben dargelegt, Hava nagila auch ohne Verstindnis seines Textes zum
Tinzer ,,spricht*, so lohnt es sich doch, die Worte, die dieser Nigun um die Welt ge-
tragen hat, einmal genauver zu betrachten. Natiirlich bedeutet Text fiir einen Nigun
und die Breite der mystischen Erfahrung, die er ermoglichen kann, immer eine Ein-
grenzung, eine Festschreibung auf eine Bedeutung. Aber mit dem Stichwort
_Freude* ist andererseits eine so fundamentale Dimension beriihrt, da auch der
Text den Zugang zum meditativen Raum dieses Tanzes er6ffnen kann.

Bekanntlich hat Hava nagila sehr bald und lange Zeit als einziges israelisches
Volkslied Eingang in das christliche Liedgut gefunden und wurde schon vor zwel
Jahrzehnten gelegentlich sogar in Gottesdiensten getanzt. Sein Text hat zwar keinen
Bezug zu einer bestimmten Bibelstelle und kann und wird auch ohne religidsen Hin-
tergrund oft einfach als Ausdruck von ansteckender Lebensfreude empfunden. Da

¢ Hrsg. vom Christopherus-Verlag Freiburg.

7 In: Laft uns Kreise ziehen Heft 3/1994, 13.

8 Zitiert nach: Das Buch der jiidischen Lieder. Augsburg 1988, neu zusammengestellt nach
der Originalausgabe ,, Hawa nashira“. Leipzig / Hamburg 1935.



Im Spiegel der Zeit 460

aber Idelson Kantor war, liegt die Vermutung nahe, da§ ihm die Wendung , freuen
und frohlich sein“ aus der Bibel vertraut war, wo sie vor allem in den Psalmen hiu-
fig vorkommt. Aufforderung zur Freude, Ausdruck einer aktuellen bzw. Hoffnung
auf eine kiinftige Freude begniigen sich nie mit nur einem Wort, stets ist mit dem
Verb fiir ,,freuen® noch ein weiteres wie jubeln, jauchzen, fréhlich sein verbunden.
(vgl. Psalm 35,27, 40,17; 53,7; 67,5; 68,4; 70,5; 118,24; Hohes Lied 1,4; Jesaja 9,2;
30,29; 65,19; Jeremia 31,12f; Habakuk 3,18; Sacharja 10,7). Allerdings wird bei den
Bibelstellen stets ein AnlaB oder Grund mitgenannt, wihrend in Hava nagila offen-
gelassen wird, was eigentlich zar Freude motiviert. Es geht hier um das ,,freudige
Herz“ schlechthin, das ,.erhebt®, um die Grundhaltung der freudigen Gestimmtheit,
die lebendig macht, d.h. Passivitit, Resignation und Kraftlosigkeit liberwindet.

Aber eine solche Freudigkeit muf natiirlich, soll sie nicht bloB aufgesetzter Froh-
sinn sein, einen Beweggrund haben. Ob die Menschen, die das Lied nachsangen und
schlieBlich seinen Schwung in die Horaschritte umsetzten, ihre Motivation zur
Freude aus dem biblischen Glauben bezogen, muB offengelassen werden. Der spi-
rituelle Hintergrund, aus dem die Melodie von Hava nagila stammt, kennt jedoch
die biblisch begriindete Freude, ja er macht sie geradezu zur Pflicht, wie die fol-
gende ebeufalls von Buber berichtete Erzihlung vom Vater des Sadagorer Rabbis
Abraham Jaakob zeigt: ,,Zum Wort der Schrift ,Und geschieht’s, da} du vergissest,
vergissest den Herrn, deinen Gott’ (= Deut 8,12) sprach der Riziner: ,Es ist bekannt,
da8 wo es in der Schrift heiBt: ,Und geschieht’s’, Freude gemeint ist. Auch hier ist
sie gemeint. Uns wird gesagt: ,Wenn du die Freude vergissest und der Schwermut
verfillst, vergissest du den Herrn, deinen Gott.” Denn es steht geschrieben: ,Macht
und Freudigkeit sind an seiner Stitte.”* (=1 Chron 16,27)

Es kann also jeder, gleich ob Jude oder Christ, der Hava nagila singt und tanzt,
dabei an eine Bibelstelle ankniipfen, die zur Freude auffordert. So vor allem an
Psalm 118, den SchluBpsalm des ,kleinen Hallel*, das an allen Jiidischen Hochfe-
sten, besonders feierlich aber beim Laubhiittenfest rezitiert wird. Der Text ist ein
festliches Dauklied, das nach dem Exil, moglicherweise in der Zeit des Nehemia,
entstanden ist. Vers 24 lautet: ,,Dies ist der Tag, den der Herr gemacht hat; laBt uns
jubeln aund uns an ihm freven!“ Nach dem Bittruf »Ach, Herr, hilf doch! Ach, Herr,
gib doch Gelingen!* und dem Segensspruch der Priester folgt dann in Vers 27 die
Aufforderung zum Tanz: ,,SchlieBt euch zum Reigen, mit Zweigeu in den Hinden,
bis an die Horner des Altars!* Im letzen Vers (29) wird dann noch einmal zusam-
menfassend der Grund zur Freude genannt: »Lobsingt dem Herrn, denn gut ist er!
Ja, ewig wiihret seine Bundeshuld.* Hava nagila tanzen in diesem Sinne des Hallel
heiBt also nicht, sich kiinstlich in eine Freude hineinsteigern, die nach dem Tanz
wieder in sich zusammenfillt, sondern sich mit dem festen Boden von Gottes Bun-
destreue unter den Fiien durch das Leben bewegen.

Fiir uns Christen ist bedeutsam, daB das Hallel auch zum Rituoal des Passahmah-
les gehort; Psalm 118 wurde beim Fiillen des vierten Bechers gebetet. Weunn es im
Passionsbericht des Markus (14,26) heiBt: ,,Nach dem Lobgesang gingen sie hinaus
auf den C)lberg“, so bedeutet das, daB3 Jesus diesen Psalm noch kurz vor seinem Lei-
den gesprochen, ja vermutlich gesungen hat. Ob die inzwischen héufig zitierte Stelle
aus den apokryphen Johannesakten, wonach Jesus vor seiner Verhaftung mit den



Im Spiegel der Zeit 461

Jiingern eine ,.chorea mystica* getanzt habe, in Vers 27 des Psalm 118 ihre Grund-
lage hat?

Wie dem auch sei, die Vorstellung, Jesus habe mit seinen Jiingern beim letzten
Abendmah! nicht nur gegessen, gesprochen, gebetet, sondern vielleicht anch gesun-
gen und getanzt im frendigen Vertranen darauf, da Gottes Treue auch durch die
Krise von Leiden und Tod hindurch verliBlichen Halt bietet, ist faszinierend. Einem
solchen Sich-Freuen trotz allem, was normalerweise menschliche Freude zunichte
macht, entspricht die Art, wie Hava nagila getanzt wird: Der Gesang hebt in authen-
tischen Interpretationen, (z.B. besonders eindrucksvoll durch die Singerin Aviva
Semadar, die nach chassidischer Tradition noch einen Klageruf vorschaltet) sehr
langsam, fast schwermiitig an und steigert sich erst nach und nach in einen ekstati-
schen Wirbel hinein.

Diese Art, die Freude langsam aufkommen zu lassen, als ob sie sich erst unter
dem niederziechenden Leid hervorarbeiten und alle Last abstreifen miiBite, 1468t den
Tanz zum echten Ausdruck werden, bewahrt ihn davor, nur Theater zu sein. Yoav
Ashriel, ein Tanzlehrer in Israel, hat es einmal so ausgedriickt: ,,You know we Jews
are a very serious people and we don’t suddenly get up and jump.“ Noch eine chas-
sidische Geschichte aus der Heimat von Hava nagila mag diese Grundhaltung illu-
strieren: ,,Am ,Sabbat des Liedes’, an dem das Lied am Schilfmeer verlesen wird,
sprach der Rabbi von Sadagora: ,Es steht nicht geschrieben, sie hitten das Lied so-
gleich nach der Uberschreitung des Schilfmeeres gesungen, sondern zuerst gelang-
ten sie zn der Stufe des vollkommenen Vertravens, wie geschrieben steht: Und sie
vertrauten dem Herrn und Mose, seinem Knecht. Dann erst heit es: Damals sang
Mose und die Kinder Israels. Erst wer vertraut, kann das Lied singen’.”

Genau diese Form der wachsenden Freude ist auch dem Christen geméi8. ,,Mufite
der Messias nicht erst all das leiden, um so in seine Herrlichkeit einzngehen?* so
belehrt Jesus die frendlosen Jiinger beim Gang nach Emmaus. ,,Erhebt euch, freu-
digen Herzens* ist also gerade den am Boden liegenden, niedergeschlagenen Men-
schen gesagt. Bezeichnenderweise befinden sich die beiden Stellen im Neuen Te-
stament, in denen die Aufforderung zur Freude mit dem Doppelaunsdruck ,.freut euch
und jubelt* formuliert ist, in einem solchen Zusammenhang: Am Ende der Selig-
preisungen (Mt 5,11f) heiBt es: ,Selig seid ihr, wenn ihr um meinetwillen be-
schimpft und verfolgt und auf alle mogliche Weise verleumdet werdet. Freut euch
und jubelt: Ener Lohn im Himmel wird groB sein.” (In der ersten Ausgabe der Ein-
heitsiibersetzung wurde sogar noch iibersetzt ,frent euch und tanzt®.) Die andere
Stelle steht im 19. Kapitel der Geheimen Offenbarung im himmlischen Jubellied
nach dem Ende der sieben Plagen und dem Fall von Babylon: , K6nig geworden ist
der Herr, unser Gott, der Herrscher iiber die ganze Schopfung. Wir wollen uns
freuen und jubeln und ihm die Ehre erweisen. Denn gekommen ist die Hochzeit des
Lammes* (Vers 6f).

So lautet also die Botschaft von Hava nagila an uns: Auf, wir wollen uns freuen
und fréhlich sein, singen und tanzen, zgernd vielleicht, zunéchst noch mit schwer-
filligen Beinen und beschwertem Herzen, jedoch im BewuBtsein, daf alles Leid nur
Durchgang ist, und im Vertrauen auf die Kraft der Worte des Priesters Esra beim
Laubhiittenfest nach der Riickkehr ans dem Exil (Nehemia 8,10): ,,Macht euch keine



Im Spiegel der Zeit 462

Sorgen; denn die Freude am Herrn ist eure Stirke.* Aber: Kann man sich das wirk-
lich bei realistischer Betrachtung des Lebens an sich und der gegenwirtigen Ver-
héltnisse auf diesem Planeten zu eigen machen? Ist wirklich die »Zeit fiir die Hora*
gekommen? Lassen wir noch einmal den Sadagorer Rabbi zu Wort kommen, der
einst von einem Freund gefragt wurde: ,,Wie geht dies zu? Manche heiligen Min-
ner in den Zeiten, die vor uns waren, haben auf die Frist hingedeutet, zu der die Er-
16sung geschehen soll; das Zeitalter, auf das sie wiesen, ist gekommen und vergan-
gen, aber die Erlosung ist nicht geschehen!* Der Zaddik antwortete: »Mein Vater,
sein Geddchtnis sei uns zum Segen, hat so gesprochen: ,Es heifit schon in der Ge-
mara: Alle angesetzten Enden sind vergangen. Aber wie die Schechina in zehn Rei-
sen aus dem Heiligtum in die Verbannung zog, so kehrt sie nicht auf einmal zuriick,
und das Licht der Erlgsung sdumt zwischen Himmel und Erde. Zu jeder angesetz-
ten Endzeit ist es um eine Stufe niedergestiegen. Jetzt weilt das Licht der Erlosung
in dem untersten Himmel, der Vorhang genannt ist.” So hat mein Vater gesprochen.
Aber ich sage: Das Licht der Erlosung breitet sich um uns in Haupteshche. Wir mer-
ken es nicht, denn unsere Kopfe sind unter der Last der Verbannung gebeugt.
Mochte Gott unsere Képfe aufrichten!“

Darum laBt uns tanzen, damit unser Kopf ins Licht kommit. Wenigstens mit dem
Scheitel wollen wir gelegentlich den Schein der kommenden Herrlichkeit beriihren.
Hava nagila!®

Gerhard Schinke, Fiirstenfeldbruck

% Der Beitrag wurde mit freundlicher Erlaubnis des Herausgebers entnommen aus: choreae.
Zeitschrift fiir Tanz, Bewegung und Leiblichkeit in Liturgie und Spiritualitit. Willich 1996,
56-62.





