
IM SPIEGEL DER ZEIT 

•Zeit für die Hora" - Hava nagila! 
Der Titel •Zeit für die Hora" eines preisgekrönten Jugendbuches, das 1988 heraus- 
kam, erregte meine Aufmerksamkeit, als ich nach langjährigem Folkloretanzen ein- 
fach aus •Spaß an der Freud'" angefangen hatte, mich mit dem kulturellen Hinter- 
grund und der Entstehungsgeschichte der israelischen Tänze zu befassen. Als ich 
den Roman durchblätterte, stellte ich fest, daß er gar nicht vom Tanzen handelt, 
sondern vom Krieg, in welchem keine Zeit für die Hora ist. Das Tanzen ist der Zeit 
danach, wenn Frieden herrscht, zugeordnet. Der Kampf, so der Grundgedanke des 
Buches, muß erst die Voraussetzungen schaffen, in denen sich ein fröhliches, ge- 
selliges Leben entfalten kann. Der Titel entspricht also dem alten Leitsatz ,JErst 
kommt die Arbeit, dann das Spiel". 

Man möge mir die zynisch klingende Gleichsetzung von Krieg und Arbeit ver- 
zeihen. Ich erwähne dieses sicher lesenswerte, aber für den, der Informationen über 
das Tanzen in Israel sucht, ganz unergiebige Buch nur, weil sein Titel typisch ist für 
die landläufige Einstellung zum Tanz als einer Freizeitbeschäftigung auf der Son- 
nenseite des Daseins, die im Kontrast zum •Ernst des Lebens" steht. Nun, wenn man 
in Israel mit dem Tanzen gewartet hätte, bis Frieden ist, dürfte man im Grunde heute 
noch nicht tanzen. Andererseits ist die Hora oder Horra, wie sie gelegentlich auch 
geschrieben wird, schon seit fast einem Jahrhundert der Nationaltanz des neuen 
Israel, das durch die zionistische Bewegung geschaffen wurde. 

Als seit Ende des 19. Jahrhunderts in mehreren Einwanderungswellen, die man 
auf hebräisch •Aliyah" (= Aufstieg) nennt, Juden vor allem aus Osteuropa in dem 
Land ihrer Vorväter eine neue Heimat suchten, brachten sie auch die Tänze ihrer 
Herkunftsländer mit. So kam mit der 2. Aliyah (1904-14) durch rumänische Juden 
die Hora (von griech. choros = Reigen) mit nach Palästina, wo sie neben anderen 
slawischen Tänzen wie Krakoviak, Kasatchok, Tcherkessia und Polka in den Kib- 
buzim getanzt wurde. Schon bald begannen jedoch Choreographen wie z.B. der 
rumänische Tänzer Baruch Agadati, der in Rußland Ballett studiert hatte, mit dem 
folkloristischen Schrittmaterial zu experimentieren. So kreierte Agadati 1924 für 
eine Tanzgruppe einen Tanz, der auf verschiedenen rumänischen Horaschritten ba- 
sierte. Dieser, als •Hora Agadati" beim ersten Folklorefestival 1944 in Daliah auf- 
geführt, war bis dahin mehrfach abgeändert worden, so daß Agadati sagte, als er die 
Aufführung sah: •Now it has become a real Folkdance, with a life of its own."1 

Der Name •Hora" wurde schließlich zum Inbegriff für den Kreistanz. Etliche 
Neuschöpfungen wurden unter dieser Bezeichnung populär (Fred Berk, der Gründer 
des Israel Folk Dance Instituts in den USA, hat in seine Sammlung von 100 israeli- 

Zit. in: Guide for the Israeli folkdance teacher by Fred Berk, o. J. 



Im Spiegel der Zeit 457 

sehen Volkstänzen 11 Horas aufgenommen). Die einfache israelische Hora hat aber 
mit der rumänischen nur die geschlossene Kreisform gemeinsam; die Schrittfolge 
wurde von der auf dem Balkan (ursprünglich sogar in ganz Europa bis hinauf nach 
Island) verbreiteten einfachen Tanzweise übernommen, wie sie z.B. im griechischen 
Dirlada oder Hassaposervico, im mazedonischen Lesnoto oder im türkischen 
Ley lim vorkommt. 

Rivka Sturman sagte über die Bedeutung der Hora für das Zusammenwachsen 
der Einwanderer: •People could come from any country in the Diaspora and join in 
the spirit of the Israeli society by dancing the hora. It was accepted as the means of 
expressing the enthusiasm of building the country together. The hora was a way of 
celebrating this joy of dancing united in the new homeland."2 Dementsprechend 
wurde die Hora immer als geschlossener Kreis mit Schulterfassung oder hinter dem 
Rücken geflochtenen Armen getanzt. Das Bild der geschlossenen Kette, in der je- 
des Glied den anderen gleich ist, drückte am stärksten das Gefühl der Zusammen- 
gehörigkeit aus, während die anderen nationalen Tänze der Herkunftsländer einfach 
zur Unterhaltung weitergepflegt wurden, als es noch keine eigenen israelischen 
Tänze gab. 

Zum Siegeszug der Hora in den dreißiger Jahren trug vor allem das Lied •Hava 
nagila" bei. Diese alte chassidische Melodie machte Abraham Zwi Idelson bekannt, 
ein in Felixberg in Rußland geborener jüdischer Musikpädagoge, der in Berlin und 
Leipzig Musik studiert hatte und nach seiner Tätigkeit als Kantor in Leipzig und Re- 
gensburg 1905 nach Israel auswanderte. Dort hatte er als Musiklehrer in der Lehrer- 
bildung maßgeblichen Einfluß auf die Entstehung der israelischen Folklore.3 Idelson 
veröffentlichte 1932 im Verlag Friedrich Hofmeister in Leipzig eine umfangreiche 
Sammlung von Melodien mit dem Titel •Hebräisch-orientalischer Melodienschatz". 
In Band IX findet sich unter der Nummer 716 auf S. XXII die Weise von Hava na- 
gila mit folgendem Begleittext: •Diese Nummer mag als Beispiel dienen, wie im all- 
gemeinen ein Volkslied populär und wie ein Lied palästinisch' wird. Diese Melo- 
die stammt aus dem ,Hof in Sadigora (Bukowina) und wurde nach Jerusalem ge- 
bracht. Im Jahre 1915 schrieb ich sie nieder; 1918 war ich auf der Suche nach einer 
Volksmelodie, die zum ,Schlager' werden sollte für ein populäres Konzert, das ich 
in Jerusalem veranstaltete. Ich wählte diese Melodie, zu welcher ich die hebräischen 
Worte schrieb. Chor und Publikum nahmen das Liedchen mit Begeisterung auf, und 
nach einigen Tagen wurde es nicht nur auf den Straßen in Jerusalem, sondern in 
ganz Palästina gesungen. Und so verbreitete es sich über die ganze jüdische Welt." 

Martin Buber, der als Kind bei den Großeltern in Galizien aufwuchs, beschreibt 
in seinen •Schriften zum Chassidismus", wie er den Kern des Chassidismus in dem 
•schmutzigen Städtchen Sadagora" erfahren habe, •wie ein Kind solche Dinge er- 
fährt, nicht als Gedanken, sondern als Bild und Gefühl: ... Der Palast des Rebbe, in 
seiner effektvollen Pracht, stieß mich ab. Das Bethaus der Chassidim mit seinen ver- 
zückten Betern befremdete mich. Aber als ich ... die Chassidim mit der Thora tan- 

2 In: Dance Perspectives 59/1974, 16. 
3 Vgl. sein Buch: Jewish Music in its Historical Developement. New York 1975. 



Im Spiegel der Zeit 45g 

zen sah, empfand ich: .Gemeinde'. Damals ging mir eine Ahnung davon auf, daß 
gemeinsame Ehrfurcht und gemeinsame Seelenfreude die Grundlagen der echten 
Menschengemeinschaft sind."4 

Von Rabbi Abraham Jaakob von Sadagora, der zu jener Zeit lebte, berichtet Bu- 
ber später in seinen •Erzählungen der Chassidim" folgende Worte: •Jedes Volk hat 
seine eigene Melodie, keines singt die eines andern. Israel aber singt sie alle mit- 
sammen, um sie Gott darzubringen. So singen im .Abschnitt des Liedes' alle Land- 
tiere und alle Vögel, jedes sein eigenes Lied, Israel aber macht ein Lied aus ihrer al- 
ler Liedern, um sie Gott darzubringen." Jene chassidische Melodie, die vom Hof des 
Rebbe aus dem •schmutzigen Städtchen Sadagora" mit den im Ersten Weltkrieg aus 
der Bukowina flüchtenden Juden nach Palästina gelangte, ging den umgekehrten 
Weg: vom Volk Israel aus in alle Welt. 

Ich lernte sie 1970 durch einen evangelischen Religionslehrer kennen bei mei- 
nem ersten Schullandheimaufenthalt, zu dem ich als frischgebackener Lehrer mit- 
genommen wurde. Jener Kollege setzte Hava nagila gezielt ein, um die Klasse sich 
als Gemeinschaft erleben zu lassen. Noch ohne jede Ahnung von israelischer Fol- 
klore spürte ich in der nach Art der Klezmer-Musik instrumental dargebotenen 
Tanzweise etwas vom Wesen eines chassidischen •Nigun" und der integrativen 
Kraft der Hora. Ein Nigun ist eine textlose Melodie, die die Frommen der chassidi- 
schen Bewegung im Zustand der religiösen Ergriffenheit summten oder mit Silben 
trällerten und dabei buchstäblich in Bewegung gerieten. Dabei werden sechs Pha- 
sen der Meditation unterschieden, die letzte ist der ekstatische Tanz. 

Dieses sich schrittweise Hineinsteigern in eine wortlose mystische Erfahrung il- 
lustriert sehr schön die folgende chassidische Geschichte: •Die Juden einer kleinen 
Stadt in Rußland erwarteten ungeduldig die Ankunft eines Rabbi. Das kam nicht oft 
vor, und deshalb dachten sie lange über die Fragen nach, die sie dem heiligen Mann 
stellen wollten. Als er schließlich kam und sie mit ihm in der großen Halle der Stadt 
zusammentrafen, konnte er die Spannung spüren, mit der sie seine Antworten auf 
ihre Fragen erwarteten. Zuerst sagte er nichts! Er blickte ihnen nur in die Augen und 
summte eine schwermütige Melodie. Bald begannen alle zu summen. Er fing an zu 
singen, und alle sangen mit ihm. Er wiegte seinen Körper und tanzte mit feierlichen, 
abgemessenen Schritten. Die Gemeinde folgte seinem Beispiel. Bald waren sie so 
sehr vom Tanzen gefangen, so sehr in die Bewegungen vertieft, daß sie auf nichts 
anderes mehr achteten; auf diese Weise wurde jeder in der Menge wieder ganz, 
wurde von der inneren Zersplitterung geheilt, die uns von der Wahrheit fernhält. 
Fast eine Stunde verging, ehe der Tanz langsam aufhörte. Die Spannung in ihrem 
Inneren war gewichen, und jeder verharrte in dem schweigenden Frieden, der den 
Raum erfüllte. Dann sagte der Rabbi die einzigen Worte, die an jenem Abend über 
seine Lippen kamen: ,Ich hoffe, ich habe eure Fragen beantwortet.'"5 

Die Weigerung des Rabbi, verbale Antworten zu geben, mag zunächst wie ein 
Ausweichen vor den schwierigen Fragen erscheinen. In Wahrheit steckt dahinter 
aber die Erfahrung, daß alles existentiell Wesentliche immer mehr ist als das, was 

Band 3, München 1963, 963f. 
Zit. in: Kreise ziehen. Heft 3/1992, 11. 



Im Spiegel der Zeit 459 

sich in Worte fassen läßt. Die Meditation des textlosen Nigun ist der Versuch, die 
Grenzen der Wortsprache zu übersteigen und sich dem, was sich nur erahnen läßt, 
in kreisender Bewegung zu nähern. Im Begleittext der Schallplatte •Musik der Bi- 
bel" fand ich folgende schöne Erklärung für die wortlose Botschaft des Nigun: 
•Eine Melodie, die an das Wort gebunden ist, hört mit dem letzten Wort des Textes 
auf. Eine Melodie dagegen, die keiner Worte bedarf, kommt aus dem schöpferischen 
Geist Gottes, denn mit einer Melodie hat der Schöpfer die Erde geschaffen."6 

Ein solcher Nigun scheint also die Weise von Hava nagila gewesen zu sein, be- 
vor sie aus der Bukowina nach Palästina kam und ihr ein Text unterlegt wurde. Aber 
auch nachdem sie zu einem Lied geworden ist, wirkt dieses unmittelbar durch Me- 
lodie und Rhythmus, selbst wenn man die Worte nicht kennt bzw. versteht. In Hava 
nagila stecken gleichsam komprimiert die sechs Stufen der Meditation des Nigun, 
die durch etliche Wiederholungen spiralenförmig durchlaufen werden können. So 
kann der Tanz zu dieser Weise trotz der simplen Schrittfolge zu einer intensiven Er- 
fahrung, ja u.U. zu einem prägenden Erlebnis werden, wie dieser Bericht einer 
Schweizer Tanztherapeutin zeigt: •Als 17jährige durfte ich mit einem Chor nach Is- 
rael reisen. Wir fuhren auf einem alten Mittelmeerdampfer. Des Nachts hörte ich 
Musik - neugierig folgte ich den Klängen und sah auf dem Deck junge israelische 
Einwanderer in 2 bis 3 konzentrischen Kreisen in Schulterfassung miteinander tan- 
zen ... Ehe ich mich versah, tanzte ich mit im Kreis, schmolz in den gemeinsamen 
Rhythmus der Körper, der Schritte der Hora, der Stimmen und Klänge. Über uns der 
stemenübersäte Himmel und unter uns die ruhig fließende Bewegung des Meeres. 
In diesem Augenblick erlebte ich eine Vision: Der Himmel und die Erde und wir 
Menschen, der Tanz und die Musik waren eins ..."7 

Nun ist die israelische Hora allerdings nicht als Nigun, sondern als Lied mit ei- 
nem einprägsamen Text weltbekannt geworden. Die Worte, mit denen Idelsohn die 
Melodie zum •Schlager" gemacht hat, bedeuten: •Auf, wir wollen uns freuen und 
fröhlich sein! Auf, laßt uns singen! Erhebt euch, Brüder, freudigen Herzens."8 

Wenn, wie oben dargelegt, Hava nagila auch ohne Verständnis seines Textes zum 
Tänzer •spricht", so lohnt es sich doch, die Worte, die dieser Nigun um die Welt ge- 
tragen hat, einmal genauer zu betrachten. Natürlich bedeutet Text für einen Nigun 
und die Breite der mystischen Erfahrung, die er ermöglichen kann, immer eine Ein- 
grenzung, eine Festschreibung auf eine Bedeutung. Aber mit dem Stichwort 
•Freude" ist andererseits eine so fundamentale Dimension berührt, daß auch der 
Text den Zugang zum meditativen Raum dieses Tanzes eröffnen kann. 

Bekanntlich hat Hava nagila sehr bald und lange Zeit als einziges israelisches 
Volkslied Eingang in das christliche Liedgut gefunden und wurde schon vor zwei 
Jahrzehnten gelegentlich sogar in Gottesdiensten getanzt. Sein Text hat zwar keinen 
Bezug zu einer bestimmten Bibelstelle und kann und wird auch ohne religiösen Hin- 
tergrund oft einfach als Ausdruck von ansteckender Lebensfreude empfunden. Da 

6 Hrsg. vom Christopherus-Verlag Freiburg. 
7 In: Laßt uns Kreise ziehen Heft 3/1994, 13. 
8 Zitiert nach: Das Buch der jüdischen Lieder. Augsburg 1988, neu zusammengestellt nach 
der Originalausgabe •Hawa nashira". Leipzig / Hamburg 1935. 



Im Spiegel der Zeit 46Q 

aber Idelson Kantor war, liegt die Vermutung nahe, daß ihm die Wendung •freuen 
und fröhlich sein" aus der Bibel vertraut war, wo sie vor allem in den Psalmen häu- 
fig vorkommt. Aufforderung zur Freude, Ausdruck einer aktuellen bzw. Hoffnung 
auf eine künftige Freude begnügen sich nie mit nur einem Wort, stets ist mit dem 
Verb für •freuen" noch ein weiteres wie jubeln, jauchzen, fröhlich sein verbunden, 
(vgl. Psalm 35,27; 40,17; 53,7; 67,5; 68,4; 70,5; 118,24; Hohes Lied 1,4; Jesaja 9,2; 
30,29; 65,19; Jeremia 31,12f; Habakuk 3,18; Sacharja 10,7). Allerdings wird bei den 
Bibelstellen stets ein Anlaß oder Grund mitgenannt, während in Hava nagila offen- 
gelassen wird, was eigentlich zur Freude motiviert. Es geht hier um das •freudige 
Herz" schlechthin, das •erhebt", um die Grundhaltung der freudigen Gestimmtheit, 
die lebendig macht, d.h. Passivität, Resignation und Kraftlosigkeit überwindet. 

Aber eine solche Freudigkeit muß natürlich, soll sie nicht bloß aufgesetzter Froh- 
sinn sein, einen Beweggrund haben. Ob die Menschen, die das Lied nachsangen und 
schließlich seinen Schwung in die Horaschritte umsetzten, ihre Motivation zur 
Freude aus dem biblischen Glauben bezogen, muß offengelassen werden. Der spi- 
rituelle Hintergrund, aus dem die Melodie von Hava nagila stammt, kennt jedoch 
die biblisch begründete Freude, ja er macht sie geradezu zur Pflicht, wie die fol- 
gende ebenfalls von Buber berichtete Erzählung vom Vater des Sadagorer Rabbis 
Abraham Jaakob zeigt: •Zum Wort der Schrift ,Und geschieht's, daß du vergissest, 
vergissest den Herrn, deinen Gott' (= Deut 8,12) sprach der Riziner; ,Es ist bekannt! 
daß wo es in der Schrift heißt: ,Und geschieht's', Freude gemeint ist. Auch hier ist 
sie gemeint. Uns wird gesagt: ,Wenn du die Freude vergissest und der Schwermut 
verfällst, vergissest du den Herrn, deinen Gott.' Denn es steht geschrieben: ,Macht 
und Freudigkeit sind an seiner Stätte.'" (= 1 Chron 16,27) 

Es kann also jeder, gleich ob Jude oder Christ, der Hava nagila singt und tanzt, 
dabei an eine Bibelstelle anknüpfen, die zur Freude auffordert. So vor allem an 
Psalm 118, den Schlußpsalm des •kleinen Hallel", das an allen jüdischen Hochfe- 
sten, besonders feierlich aber beim Laubhüttenfest rezitiert wird. Der Text ist ein 
festliches Danklied, das nach dem Exil, möglicherweise in der Zeit des Nehemia, 
entstanden ist. Vers 24 lautet: •Dies ist der Tag, den der Herr gemacht hat; laßt uns 
jubeln und uns an ihm freuen!" Nach dem Bittruf •Ach, Herr, hilf doch! Ach, Herr, 
gib doch Gelingen!" und dem Segensspruch der Priester folgt dann in Vers 27 die 
Aufforderung zum Tanz: •Schließt euch zum Reigen, mit Zweigen in den Händen, 
bis an die Hörner des Altars!" Im letzen Vers (29) wird dann noch einmal zusam- 
menfassend der Grund zur Freude genannt: •Lobsingt dem Herrn, denn gut ist er! 
Ja, ewig währet seine Bundeshuld." Hava nagila tanzen in diesem Sinne des Hallel 
heißt also nicht, sich künstlich in eine Freude hineinsteigern, die nach dem Tanz 
wieder in sich zusammenfällt, sondern sich mit dem festen Boden von Gottes Bun- 
destreue unter den Füßen durch das Leben bewegen. 

Für uns Christen ist bedeutsam, daß das Hallel auch zum Ritual des Passahmah- 
les gehört; Psalm 118 wurde beim Füllen des vierten Bechers gebetet. Wenn es im 
Passionsbericht des Markus (14,26) heißt: •Nach dem Lobgesang gingen sie hinaus 
auf den Ölberg", so bedeutet das, daß Jesus diesen Psalm noch kurz vor seinem Lei- 
den gesprochen, ja vermutlich gesungen hat. Ob die inzwischen häufig zitierte Stelle 
aus den apokryphen Johannesakten, wonach Jesus vor seiner Verhaftung mit den 



Im Spiegel der Zeit 461 

Jüngern eine •chorea mystica" getanzt habe, in Vers 27 des Psalm 118 ihre Grund- 
lage hat? 

Wie dem auch sei, die Vorstellung, Jesus habe mit seinen Jüngern beim letzten 
Abendmahl nicht nur gegessen, gesprochen, gebetet, sondern vielleicht auch gesun- 
gen und getanzt im freudigen Vertrauen darauf, daß Gottes Treue auch durch die 
Krise von Leiden und Tod hindurch verläßlichen Halt bietet, ist faszinierend. Einem 
solchen Sich-Freuen trotz allem, was normalerweise menschliche Freude zunichte 
macht, entspricht die Art, wie Hava nagila getanzt wird: Der Gesang hebt in authen- 
tischen Interpretationen, (z.B. besonders eindrucksvoll durch die Sängerin Aviva 
Semadar, die nach chassidischer Tradition noch einen Klageruf vorschaltet) sehr 
langsam, fast schwermütig an und steigert sich erst nach und nach in einen ekstati- 
schen Wirbel hinein. 

Diese Art, die Freude langsam aufkommen zu lassen, als ob sie sich erst unter 
dem niederziehenden Leid hervorarbeiten und alle Last abstreifen müßte, läßt den 
Tanz zum echten Ausdruck werden, bewahrt ihn davor, nur Theater zu sein. Yoav 
Ashriel, ein Tanzlehrer in Israel, hat es einmal so ausgedrückt: •You know we Jews 
are a very serious people and we don't suddenly get up and jump." Noch eine chas- 
sidische Geschichte aus der Heimat von Hava nagila mag diese Grundhaltung illu- 
strieren: •Am .Sabbat des Liedes', an dem das Lied am Schilfmeer verlesen wird, 
sprach der Rabbi von Sadagora: ,Es steht nicht geschrieben, sie hätten das Lied so- 
gleich nach der Überschreitung des Schilfmeeres gesungen, sondern zuerst gelang- 
ten sie zu der Stufe des vollkommenen Vertrauens, wie geschrieben steht: Und sie 
vertrauten dem Herrn und Mose, seinem Knecht. Dann erst heißt es: Damals sang 
Mose und die Kinder Israels. Erst wer vertraut, kann das Lied singen'." 

Genau diese Form der wachsenden Freude ist auch dem Christen gemäß. •Mußte 
der Messias nicht erst all das leiden, um so in seine Herrlichkeit einzugehen?" so 
belehrt Jesus die freudlosen Jünger beim Gang nach Emmaus. •Erhebt euch, freu- 
digen Herzens" ist also gerade den am Boden liegenden, niedergeschlagenen Men- 
schen gesagt. Bezeichnenderweise befinden sich die beiden Stellen im Neuen Te- 
stament, in denen die Aufforderung zur Freude mit dem Doppelausdruck •freut euch 
und jubelt" formuliert ist, in einem solchen Zusammenhang: Am Ende der Selig- 
preisungen (Mt 5,1 lf) heißt es: •Selig seid ihr, wenn ihr um meinetwillen be- 
schimpft und verfolgt und auf alle mögliche Weise verleumdet werdet. Freut euch 
und jubelt: Euer Lohn im Himmel wird groß sein." (In der ersten Ausgabe der Ein- 
heitsübersetzung wurde sogar noch übersetzt •freut euch und tanzt".) Die andere 
Stelle steht im 19. Kapitel der Geheimen Offenbarung im himmlischen Jubellied 
nach dem Ende der sieben Plagen und dem Fall von Babylon: •König geworden ist 
der Herr, unser Gott, der Herrscher über die ganze Schöpfung. Wir wollen uns 
freuen und jubeln und ihm die Ehre erweisen. Denn gekommen ist die Hochzeit des 
Lammes" (Vers 6f). 

So lautet also die Botschaft von Hava nagila an uns: Auf, wir wollen uns freuen 
und fröhlich sein, singen und tanzen, zögernd vielleicht, zunächst noch mit schwer- 
fälligen Beinen und beschwertem Herzen, jedoch im Bewußtsein, daß alles Leid nur 
Durchgang ist, und im Vertrauen auf die Kraft der Worte des Priesters Esra beim 
Laubhüttenfest nach der Rückkehr aus dem Exil (Nehemia 8,10): •Macht euch keine 



Im Spiegel der Zeit 4^2 

Sorgen; denn die Freude am Herrn ist eure Stärke." Aber: Kann man sich das wirk- 
lich bei realistischer Betrachtung des Lebens an sich und der gegenwärtigen Ver- 
hältnisse auf diesem Planeten zu eigen machen? Ist wirklich die •Zeit für die Hora" 
gekommen? Lassen wir noch einmal den Sadagorer Rabbi zu Wort kommen, der 
einst von einem Freund gefragt wurde: •Wie geht dies zu? Manche heiligen Män- 
ner in den Zeiten, die vor uns waren, haben auf die Frist hingedeutet, zu der die Er- 
lösung geschehen soll; das Zeitalter, auf das sie wiesen, ist gekommen und vergan- 
gen, aber die Erlösung ist nicht geschehen!" Der Zaddik antwortete: •Mein Vater, 
sein Gedächtnis sei uns zum Segen, hat so gesprochen: ,Es heißt schon in der Ge- 
mara: Alle angesetzten Enden sind vergangen. Aber wie die Schechina in zehn Rei- 
sen aus dem Heiligtum in die Verbannung zog, so kehrt sie nicht auf einmal zurück, 
und das Licht der Erlösung säumt zwischen Himmel und Erde. Zu jeder angesetz- 
ten Endzeit ist es um eine Stufe niedergestiegen. Jetzt weilt das Licht der Erlösung 
in dem untersten Himmel, der Vorhang genannt ist.' So hat mein Vater gesprochen. 
Aber ich sage: Das Licht der Erlösung breitet sich um uns in Haupteshöhe. Wir mer- 
ken es nicht, denn unsere Köpfe sind unter der Last der Verbannung gebeugt. 
Möchte Gott unsere Köpfe aufrichten!" 

Darum laßt uns tanzen, damit unser Kopf ins Licht kommt. Wenigstens mit dem 
Scheitel wollen wir gelegentlich den Schein der kommenden Herrlichkeit berühren. 
Hava nagila!9 

Gerhard Schinke, Fürstenfeldbruck 

9 Der Beitrag wurde mit freundlicher Erlaubnis des Herausgebers entnommen aus: choreae. 
Zeitschrift für Tanz, Bewegung und Leiblichkeit in Liturgie und Spiritualität. Willich 1996, 
56-62. 




