
Heiliger Geist - Quelle, Ziel und Frucht 
unseres Gebetes1 

Herbert Frohnhofen, Mainz 

Was ist Gebet? Religionswissenschaftlich gilt: Gebet ist - funktional gese- 
hen - •Herz und ... Mittelpunkt aller Religion"2 - sowie - definitorisch - 
der in allen Religionen vorfindliche •Ausdruck menschlicher Zuwendung 
zur Gottheit"3 oder - wie heute zum Teil lieber offen formuliert wird - der 
auch über ausgeprägte Religionen hinausgehende Ausdruck der menschli- 
chen Zuwendung zu einer, vielleicht nur sehr diffus vorgestellten, Transzen- 
denz. 

Zwar ist diese Zuwendung zu Gott in aller Regel - in Wort oder Lied - 
sprachlich vermittelt. Doch wird es der Verwendung des Wortes ,Gebet' so- 
wohl im alltagssprachlichen, als auch speziell christlichen Kontext nicht ge- 
recht, die Bedeutung des Wortes ,Gebet' hierauf zu beschränken. Zuwen- 
dung zu Gott bzw. zu Göttlichem (d. h. einer nicht personhaft bestimmten 
Transzendenz) kann auch im Tanz, in der Meditation, in der Ekstase, in tat- 
kräftiger Nächstenliebe, in der Arbeit, in der Kunst u. v. a. geschehen oder 
gar - worauf christliche Spiritualität immer wieder verwiesen hat - zur 
Übereignung des gesamten Lebens an Gott führen; diese kann dann in Ver- 
schmelzungserlebnissen mit diesem Gott ihren Höhepunkt finden. 

Im folgenden gehen wir von der These aus, daß die - häufig antreffbare - 
Beschränkung des Verständnisses und der religiösen Praxis des Gebetes auf 
die allein sprachlich vermittelte Zuwendung zu Gott/Göttlichem Ausdruck 
einer noch sehr äußerlichen Beziehung zu diesem Gott/Göttlichen ist, die 
aus diesem Grund - insbesondere aus christlicher Perspektive - auf einer 
noch unteren Stufe der religiösen Entwicklung anzusiedeln ist. Je ausge- 
prägter hingegen - persönliche und/oder kollektive - religiöse Entwicklung 
sich ereignet, desto vielfältiger werden die Ausdrucksformen des Gebetes, 
desto mehr kann auch das gesamte Leben als Hinwendung zu Gott, sprich: 
als Gebet, erfahren und interpretiert werden. Welches sind aber die einzel- 
nen Charakteristika des Gebetes aus christlicher Sicht? 

1 Der vorliegende Beitrag wurde erstmals im Rahmen einer Ringvorlesung zum Thema .Ge- 
bet' im WS 1995/96 an der Katholischen Fachhochschule Mainz vorgetragen. 
2 So das klassische Werk von: F. Heiler, Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und reli- 
gions-psychologische Untersuchung. München 51923, 2. 
3 C.H. Ratschow, Artikel Gebet. I: Religionsgeschichtlich, in: Theologische Realenzyklopä- 
die XII 31-34, 31. 



Herbert Frohnhofen 2 

1. Beten im Heiligen Geist 

Wie die bekannte lukanische Perikope vom Gebet des Pharisäers und des 
Zöllners (18,9-14) deutlich macht, ist nicht bereits das Beten selbst, son- 
dern lediglich eine bestimmte Art und Weise des Betens Ausdruck eines an- 
gemessenen Gottesverhältnisses aus christlicher Sicht. Wodurch ist dieses 
Gottesverhältnis aber geprägt? Der Zöllner bleibt ganz hinten im Tempel 
stehen, schlägt sich an die Brust, bekennt sich als Sünder und bittet um 
Gnade vor Gott. Vor allem sein Selbstbekenntnis als Sünder erweist, daß er 
vom Geist Gottes bereits umfangen ist. Nur im Lichte dieses Geistes näm- 
lich erkennt er sein eigenes Verhalten als Distanz schaffend zu Gott. 

Mithin sind das bereits Angesprochensein von Gott, das Leben in der Ge- 
meinschaft der Gläubigen sowie das daraus resultierende Umfangensein vom 
heilig-heilenden Geist dieses Gottes notwendige Voraussetzungen dessen, daß 
christliches Beten überhaupt gelingen kann. Diese Tatsache ist aber den Be- 
tenden - zumal auf den unteren Stufen ihrer religiösen Entwicklung - nicht 
immer bewußt. Aus diesem Grunde entwickeln sich in der alltäglichen Praxis 
des kirchlichen Lebens sehr unterschiedliche Formen des Gebetes, die nicht 
zuletzt die verschiedenen Stufen der religiösen Entwicklung dokumentieren. 

2. Das (oft allein noch recht äußerliche) Gebet zu Gott Vater 

Auf der Ebene eines noch sehr äußerlichen Gottesverhältnisses wird Gott, 
der Vater, zwar in seiner Schöpfer- und Erhaltertätigkeit, auch in seiner ge- 
setzgebenden, richtenden, Wohltaten schenkenden oder auch versagenden 
Kraft wahrgenommen; es mangelt jedoch oft am Verständnis dafür, daß be- 
reits die Möglichkeit dessen, Gott so zu sehen, zu erleben und entsprechend 
anzubeten, allein durch das eigene Umfangensein mit dem Geist dieses 
Gottes gegeben ist. Es zeigt sich dieses Gottesverhältnis am ausgeprägtesten 
als Lob- und Dankgebet für die Schöpfung ebenso wie in der Klage und An- 
klage über Mißlungenes sowie vor allem in der Bitte und Fürbitte inbezug 
auf Zukünftiges. 

Gerade im Zusammenhang mit Bitte und Klage wird Gott hier jedoch oft 
noch als der menschenunabhängige Macher verstanden, dem allein Verant- 
wortung für die Geschicke in der Welt zukommt. Daß gerade die Frage et- 
wa, ob und ggf. welchen Nutzen das (Für)Bittgebet für die Lebenden oder 
gar für die Verstorbenen (noch) habe, vor allem in der Neuzeit zu den meist- 
diskutierten Fragen der Gebetstheologie überhaupt gehört,4   erweist, wie 

4 Vgl. aus der breiten Literatur insbesondere die .klassischen' Arbeiten: G. Greshake/G. Loh- 
fink (Hg.), Bittgebet - Testfall des Glaubens. Mainz 1978. sowie: H. Schaller, Das Bittgebet. 
Eine theologische Skizze (Sammlung Horizonte Neue Folge 16). Einsiedeln 1979. 



Heiliger Geist: Quelle, Ziel und Frucht unseres Gebetes 3 

stark das eigene Nützlichkeitsdenken für viele selbst diesen Bereich des 
christlichen' Glaubens durchdrungen hat. 

Wenn wir aber an dieser Stelle schon beim ,Nutzen' des Bittgebetes sind, 
lohnt es sich auf THOMAS VON AQUIN zu hören, der sagt: •Das Gebet 
(gemeint ist das Bittgebet) wird nicht dazu Gott vorgetragen, um ihm etwas 
Unbekanntes darzulegen, sondern damit der Geist des Beters oder anderer 
zu Gott erhoben werde";5 und der Schweizer Theologe OTTO KARRER for- 
muliert ganz ähnlich: •Das christliche Gebet... will nicht Gott für den Men- 
schen geneigt und bereit machen (denn Er ist es schon), sondern umgekehrt, 
den Menschen für Gott (denn er ist es noch nicht oder noch nicht ganz)."6 

Das also ist der eigentliche .Nutzen' des Bittgebetes, nicht daß Gott seine 
eigenen Pläne durchbreche, um den Bittenden die Taschen zu füllen, son- 
dern daß die Betenden sich selbst zu Gott erheben und ihr gesamtes Heil von 
ihm erwarten. 

3. Das Gebet durch den Erlöser Jesus Christus 

Wenn und soweit sich christliches Gebet aber dahin entwickelt, daß es auch 
Jesus Christus, den Erlöser, mit einbezieht, ist in der Regel bereits eine 
höhere Stufe der Glaubensentwicklung erreicht, insofern das Kreisen der 
Gedanken allein um den eigenen oder der Mitmenschen (womöglich vor- 
rangig noch materiellen) Nutzen überwunden und nun zudem auf das seeli- 
sche Heil, die ganzheitliche Befreiung des Menschen und der Schöpfung 
auch von der Sünde geschaut wird. Hier kann das Gebet zwar einerseits wie- 
derum vorrangig den eigenen Nutzen im Blick haben und allein um die ei- 
gene Befreiung von seelischer Schuld und Not kreisen; es ist jedoch auch 
bereits jene Stufe der Selbstlosigkeit und Reflexion möglich, in der die Be- 
tenden sich selbst mit dem Erlösungswerk Jesu Christi identifizieren und 
sich deshalb in den Dienst der Ausbreitung dieses Erlösungswerkes stellen, 
weil sie wissen, daß eine allein individuelle Erlösung in dieser Welt nicht 
möglich ist. 

Wenn also dann auch liturgisch davon die Rede ist, daß wir unser Beten 
durch den Mittler Jesus Christus an Gott (den Vater) richten, so hat dies 
nichts damit zu tun, daß wir diesen Mittler brauchten, um unsere Botschaft 
zu überbringen. Gott ist uns näher und innerlicher, als wir uns selbst sind, 
sagt AUGUSTINUS; deshalb brauchen wir keinen Mittler zum Überbringen 
von Botschaften an ihn. Wir beten hingegen deshalb ,durch' Jesus Christus, 
weil er uns in besonderer Weise das Beten gelehrt und in dem von ihm ver- 

Thomas von Aquin, Summe der Theologie U/2 83, 12 ad 1. 
O. Karrer, Gebet- Vorsehung - Wunder. Luzern 1941, 78. 



Herbert Frohnhofen 4 

mittelten Geist das angemessene Gottesverhältnis offenbar gemacht hat. 
Nicht für die .Übertragung' der Botschaft ist mithin der Mittler Jesus Chri- 
stus ,zuständig', sondern für ihre Qualität. Beispiel: Ein Mensch, der durch 
Jesus Christus zum Vater betet, kann diesen Gott nicht mehr darum bitten, 
ihm viele Divisionen zu schicken, um seine Feinde zu erschlagen, oder ihm 
große Macht zu geben, um als Diktator zu wirken. Jesus hat uns seinen und 
unseren Vater als einen anderen gezeigt; und dies hat unabweisbare Konse- 
quenzen für unser Gebet. 

4. Das Gebet im Heiligen Geist 

Es wurde oben bereits betont, daß das Gebet aus christlicher Perspektive 
überhaupt nur im Heiligen Geist auf angemessene Weise vollzogen werden 
kann. Dies bedeutet: Nur wer selbst von Gott bereits angesprochen wurde, 
ggf. durch Jesus Christus diesen Gott genauer kennengelernt sowie schließ- 
lich in einer Glaubensgemeinschaft die heilig-heilende Kraft dieses Gottes 
an sich erfahren hat, kann auf für uns Menschen größtmögliche Weise zu 
diesem Gott beten, sprich: mit ihm in Kommunikation treten. Dies gewinnt 
freilich dort, wo es bewußt wird, seine gänzlich eigenen Möglichkeiten und 
Ausdrucksformen. Auf dieser höchsten Stufe christlicher Glaubens- und 
Frömmigkeitsentwicklung, die selbstverständlich niemals als eine perma- 
nente und sicher festzuhaltende, sondern - in dieser sündigen Welt - immer 
als eine höchst gefährdete und oft nur punktuell aufscheinende - gesehen 
werden muß, gewinnt der Heilige Geist Gottes zunehmend selbst Einfluß auf 
unsere gesamte Persönlichkeit. 

Dieser Einfluß ist jedoch nicht persönlichkeitsgefährdend, -zerstörend 
oder -spaltend (wie man es im Hinblick auf Jesus Christus und die ihn in- 
terpretierende Zwei-Naturen-Christologie ja durchaus diskutiert hat), son- 
dern er ist vielmehr in einem tiefsten Sinne persönlichkeitsbildend. Der hei- 
lend-heilige Geist Gottes ist es, der uns nicht eine neue Persönlichkeit mit 
neuen Normen, Gesetzen und Geboten aufzwingt, sondern der unsere ei- 
gene Persönlichkeit von Fehlern und Makeln reinigt und sie mithin erst zu 
dem sich entwickeln läßt, wie sie tatsächlich gemeint und vom Schöpfergott 
beabsichtigt ist. Der heilig-heilende Geist Gottes ist es deshalb, der insofern 
persönlichkeitsbildend wirkt, als er uns zu uns selber führt und damit uns 
letztlich übrigens die heute - mit oftmals weit weniger zielführenden Mit- 
teln - so sehr gesuchte ,Selbstverwirklichung' gewährt. 

Freilich - und dies ist eine kirchenpolitisch immer wieder notwendige Be- 
merkung am Rande - macht der Heilige Geist uns nicht zu uniformen Num- 
mern, die bereit sind, alles zu schlucken, was ihnen von irgendwoher er- 
zählt wird, sondern gerade der Heilige Geist ist es, der die Gläubigen Mit- 



Heiliger Geist: Quelle, Ziel und Frucht unseres Gebetes 5 

spräche und Teilhabe verlangen läßt. Wenn also - wie mitunter gesagt wird 
- wir uns derzeit in Deutschland resp. Westeuropa nicht in einer Kirchen-, 
sondern in einer Gotteskrise befinden, die gar die ,geistige Signatur unserer 
Zeit' geworden sei,7 ist dies insofern richtig, als die - etwa sich in den ,Kir- 
chenvolksbegehren' zeigende - Kirchenkrise gerade Symptom für die Got- 
teskrise ist. Wenn und soweit nämlich in der Kirche Gläubige dagegen auf- 
begehren, daß die Geistbegabung aller Gläubigen immer noch zu wenig 
ernstgenommen werde, ist dies in der Tat ein Symptom dafür, daß das trini- 
tarische Verständnis unseres Gottes die Kirchenwirklichkeit nicht in allen 
ihren Gliedern wirklich genügend erreicht hat. Kommen wir nun aber zurück 
zur Dynamik des Heiligen Geistes und zu den Konsequenzen seines Wirkens 
in uns. 

5. Der Heilige Geist ist ,Lehrmeister unseres Gebetes' 

Auf den ersten Blick ist diese Aussage höchst verwunderlich. Wir wissen 
doch, was uns fehlt; wir wissen doch, was uns verletzt hat; wir wissen doch, 
was wir uns alles für unser Leben noch wünschen. Warum brauchen wir da 
einen Lehrmeister für unser Gebet? Ohne den Geist Gottes, so heißt es aber 
im Römerbrief, sind wir ohnmächtig und schwach. Allein •der Geist nimmt 
sich unserer Schwachheit an. Denn wir wissen nicht, worum wir in rechter 
Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch für uns ein mit Seufzen, das 
wir nicht in Worte fassen können. Und Gott, der die Herzen erforscht, weiß, 
was die Absicht des Geistes ist: Er tritt so, wie Gott es will, für die Heiligen 
e/n"(Röm8,26f). 

Könnte es also sein, daß wir aufgrund unserer Sünde und der Sündhaftig- 
keit unserer Welt so sehr in eine Fehlorientierung geraten sind, daß wir nicht 
einmal mehr sehen, was für uns gut ist, d.h. auch, um was wir überhaupt bit- 
ten sollen? Könnte es sein, daß wir in einer Welt, die uns tagtäglich vorgau- 
kelt, die eigentlichen Sakramente (= Zeichen der Nähe Gottes) seien Geld, 
Macht, Schönheit und Jugend, nicht einmal mehr erkennen, was uns wirk- 
lich zum Heile führt, nämlich die Liebe? 

In dieser durch die Sünde verursachten Fehlorientierung, so heißt es also 
biblisch, ist es allein der heilend-heilige Geist Gottes, der unserer Schwach- 
heit zur Hilfe kommt und uns neue Orientierung gibt. Er ist es, der uns zeigt, 
worum wir in rechter Weise beten sollen, er ist •der Beistand, den der Va- 
ter in Jesu Namen senden wird, der uns alles lehren und uns an alles erin- 

7 So z.B. J. B. Metz, Der unpassende Gott. Gedanken zum Kirchenvolksbegehren, in: FAZ 
vom 31. 8. 95: •Die Krise sitzt offensichtlich tiefer. Ich nenne sie ,Gotteskrise'... sie wird ge- 
wissermaßen zur geistigen Signatur unserer Zeit." 



Herbert Frohnhofen 6 

nern wird, was Jesus uns gesagt hat" (Joh 14,26). Dies bedeutet aber, daß 
wir uns nicht wie Münchhausen am eigenen Schopf aus dem Sumpf der 
Sünde und Schuld zu ziehen versuchen müssen, sondern daß wir dorthin ge- 
hen können und sollen, wo der Geist und der Glaube lebt. 

Dies ist ja übrigens - bei allen Makeln und Runzeln, zu denen wir ja auch 
selbst kräftig beitragen - die tiefste Begründung für die Notwendigkeit und 
Bedeutung der Kirche. Um unseres Heiles willen brauchen wir eine Le- 
bensgemeinschaft von Gläubigen, in der wir durch den in ihr wirkenden 
Geist tagtäglich neu ausgerichtet und gestärkt werden. Die Bedeutung und 
(buchstäbliche) Not-Wendigkeit einer solchen Gemeinschaft können im 
tiefsten übrigens nur jene Menschen ermessen, die eine Zeitlang ohne eine 
Gemeinschaft von Glaubenden zu leben versucht haben oder dazu genötigt 
waren. 

6. Der Heilige Geist wird selbst zum Betenden in uns 

Wenn und soweit nun die Aufnahme des einzelnen Menschen in eine eini- 
germaßen gut funktionierende - freilich in dieser Welt immer gefährdete - 
Glaubensgemeinschaft gelungen ist, wird er durch den in dieser Gemein- 
schaft wirkenden Gottesgeist durchwirkt, und es geht ihm mehr und mehr 
auf, worin die tatsächlich heilbringenden Orientierungen für unser Leben 
liegen: 

Es ist allein die Liebe, die Gerechtigkeit und Freiheit schafft, die Frieden, 
Freude und umfassendes Heil mit sich zu bringen vermag. Dies ist jedoch 
erst im erlebten Geist Gottes für uns zu erkennen; und deshalb ist es plau- 
sibel zu sagen: erst im Erleben und Umfangensein vom heilend-heiligen 
Geist Gottes selbst, erfahren und erleben wir, woran wir unser Leben ori- 
entieren sollen, um was wir auch in rechter Weise beten können und sollen. 

Weil also der Geist Gottes selbst schon in uns sein muß, damit wir in rech- 
ter Weise beten lernen, spricht die biblische Überlieferung (vgl. Gal 4, 6) 
wie auch die theologische Tradition gerne davon, daß der Geist Gottes es 
gar selbst ist, der in uns betet: •daher sind (auch) die Engel als pneumata in 
ständiger Anbetung und daher ist überhaupt ständiges Beten ein Zeichen der 
Kräftigkeit des Geistes."8 Auch in der islamischen Mystik heißt es übrigens, 
daß im Gebet Allah mit sich selbst redet.9 Und der französische Theologe 
PATRICK JACQUEMONT sagt: 

K. Berger, Artikel Gebet. IV: Neues Testament, in: TRE XII 47-60, 48. 
So C.H. Ratschow, Artikel Gebet X(Anm. 3) 33. 



Heiliger Geist: Quelle, Ziel und Frucht unseres Gebetes 1 

•Grundlegend für das christliche Gebet... ist die Tatsache, daß es sich um einen 
geistlichen Kult, einen Kult im Heiligen Geiste handelt. Der Hauptwirkende beim 
Beten ist nicht der Beter selbst, sondern der Heilige Geist, der in ihm betet, sein 
menschliches Tun tauft und sein Leben durchdringt, um es in eine Opfergabe, einen 
,Kult' umzugestalten. So gesehen wird das Erlernen des Betens vor allem eine Er- 
ziehung zur Aufnahme des Hl. Geistes."10 

Erste und wichtigste Auswirkung dieser Tatsache ist: 

7. Der Heilige Geist schafft ein Kindschaftsverhältnis zu Gott 

Der Geist Gottes schafft in uns aber nicht nur eine bestimmte, neue Form 
des Gebetes, ja das Gebet selbst, sondern formt uns damit auch selbst um zu 
,neuen Menschen', die in ein Kindschaftsverhältnis zu Gott gelangen. So 
heißt es im Römerbrief (8,14-16): 

•Alle, die sich vom Geist Gottes leiten lassen, sind Söhne (und Töchter) Gottes. 
Denn ihr habt nicht einen Geist empfangen, der euch zu Sklaven macht, so daß ihr 
euch immer noch fürchten müßtet, sondern ihr habt den Geist empfangen, der euch 
zu Söhnen (und Töchtern) macht, den Geist, in dem wir rufen: Abba, Vater! So be- 
zeugt der Geist selber unserem Geist, daß wir Kinder Gottes sind". 

Der Geist unseres Gebetes ist es also, der Gott den Abba-Namen zu- 
spricht, d.h. uns ein inniges Kindschaftsverhältnis zu Gott schafft. Das Ge- 
bet im Geiste Gottes ist es demnach auch, in dem wir uns die Gebetsform 
Jesu selbst zu eigen machen dürfen, d.h. grundsätzlich - bis auf die immer 
wieder auftretenden Störungen dieses Verhältnisses durch unsere Sünden - 
das gleiche Kindschaftsverhältnis zu Gott bekommen können wie Jesus es 
gehabt und gelebt hat. 

8. Erst durch das Gebet im Geist Gottes .erkennen' wir Gott 
selbst als Geist 

Erst durch das Gebet im Geiste Gottes gewinnen wir also ein neues Kind- 
schaftsverhältnis zu Gott, ja die biblische Aussage über unser Verhältnis zu 
Gott geht noch weiter, wenn sie sagt: Die Erkenntnis Gottes überhaupt ist 
uns erst durch den Geist und sein Gebet in uns gegeben. Was heißt das? 

Die biblische Aussage, daß Gott ,Geist' ist (Joh 4,24), bedeutete in der 
traditionellen Theologie oft nicht mehr, als daß Gott nicht materiell ist. Bei 

10 P. Jacquemont, Der Heilige Geist. Lehrmeister des Gebetes, in: Concilium 18 (1982) 630; 
vgl. auch F. Guimet, Gott empfangen im Heiligen Geist, in: Internationale Katholische Zeit- 
schrift. Communio 2 (1973) 109-132. 



Herbert Frohnhofen 8 

dem Streben nach der Erkenntnis Gottes, so wurde gefolgert, dürfe mithin 
nicht im Materiellen verblieben, sondern müsse im Geistigen, sprich: Nicht- 
Materiellen, oder gar verstandesmäßigen Bereich operiert werden. Aufgrund 
dieses krassen, letztlich der antiken griechischen Philosophie zu verdanken- 
den, Mißverständnisses gibt es bis heute - neuerdings wieder stärker im an- 
gelsächsischen Bereich" - Philosophen, die allein mittels ihres Verstandes 
dem Geheimnis (gar des christlichen?) Gottes auf die Spur zu kommen su- 
chen. Dies wird jedoch der biblischen Aussage in keiner Weise gerecht; 
denn dort heißt es im Zusammenhang: 

•die Stunde kommt, und sie ist schon da, zu der die wahren Beter den Vater anbe- 
ten werden im Geist und in der Wahrheit; denn so will der Vater angebetet werden. 
Gott ist Geist, und alle, die ihn anbeten, müssen im Geist und in der Wahrheit an- 
beten" (Joh 4, 23f). 

Damit wird das Geist-Sein Gottes also nicht in eine Unterscheidung von 
Materiell-Nichtmateriell hineingestellt. Sondern es wird vom Geist-Sein 
Gottes im Zusammenhang des Betens im (Heiligen) Geiste Gottes gespro- 
chen. Allein also - dies ist die Aussage -, wer gelernt hat, im Geiste Gottes 
zu beten, hat überhaupt eine Chance, den dreieinigen Gott als Geistigen zu 
erkennen. Das Gebet selbst ist der Schlüssel zur Gotteserkenntnis und sonst 
gar nichts; das Gebet allein läßt uns erkennen, wer und wie Gott ist. 

9. Unser gesamtes Leben wird zum Gebet 

Angesichts der bereits besprochenen Durchformung unserer gesamten Per- 
sönlichkeit durch den Geist Gottes, kommt es im optimalen Fall unserer 
Glaubensentwicklung dazu, daß wir uns nicht mehr allein in sprachlich ver- 
mittelten oder anderen Akten Gott zuzuwenden bemühen müssen, sondern 
daß unser ganzes Leben - soweit uns die Sünde daran nicht hindert - mehr 
und mehr Zuwendung zu Gott und damit selbst Gebet wird. Dies betont alt- 
kirchlich bereits KLEMENS VON ALEXANDRIEN, wenn er formuliert, 
daß der vollkommene Christ, der Gott in wahrer Weise erkannt hat und dem- 
entsprechend lebt, nicht nur zu bestimmten Zeiten betet, sondern daß sein 
ganzes Leben ein beständiges Gebet des Hingerichtetseins auf Gott sei.12 

Auch EVAGRIUS PONTICUS formuliert in seiner Lehre über das Gebet, 
daß im Aufstieg des tätigen Lebens des Kampfes gegen die bösen Gedanken 

11 Zuletzt viel diskutiert wurden z.B.: R. Swinburne, Die Existenz Gottes. Stuttgart 1987 (ori- 
ginal: Oxford 1979); sowie: J. L. Mackie, Das Wunder des Theismus. Argumente für und ge- 
gen die Existenz Gottes. Stuttgart 1985 (original: Oxford 1982). 
12 StromataVU. 



Heiliger Geist: Quelle, Ziel und Frucht unseres Gebetes 9 

und der Gnosis schließlich der Zustand erreicht werde, in dem der nackte 
Geist im Gebet das Licht der Trinität und darin sein eigenes Licht erblickt. 
Das Psalmen- (also ,Wort') Gebet sei demgegenüber eine niedrigere Art des 
Gebetes. Es beruhige den Menschen und sei so eine Vorstufe für das dem 
Geist eigentümliche Gebet ohne Bilder und Formen.13 Ähnlich ist auch nach 
JOHANNES CASSIAN •Höhepunkt des Gebets... der Zustand des Beters, 
in dem sich die Schau Gottes ereignet".14 P. JACQUEMONT formuliert: 

•Der Heilige Geist belebt das ganze Leben des Getauften und verwandelt es in ei- 
nen ,Gott angenehmen Kult'. Der Kult, den Gott von uns erwartet, ist diese Opfer- 
gabe unseres ganzen Lebens... Die Gegenwart des Heiligen Geistes wird unser 
ganzes Sein zu lebendigen Steinen für ein Haus des Gebetes gestalten ... Unser 
ganzes Leben wird von der beherrschenden Kraft des Heiligen Geistes, der es in Ge- 
bet umformen will, erfaßt."15 

Mißverständlich könnte hier das Wort ,Opfergabe' sein. Entsprechend be- 
stimmter - durchaus auch in der Kirche antreffbarer Traditionen - könnte 
hierunter ein Verzicht auf die Entfaltung eigener Anlagen und Lebensmög- 
lichkeiten und damit ein Aufgeben wesentlicher Momente des eigenen Le- 
bensglückes verstanden werden, und zwar mit dem Ziel, - auf welche Wei- 
se auch immer - für die moralischen Verfehlungen anderer Sühne zu lei- 
sten. Eine solche Auffassung ist aber aus der Sicht der christlichen Anthro- 
pologie ausgesprochen bedenklich. Gemeint ist an dieser Stelle vielmehr, 
daß gerade in der Ganzhingabe des Lebens an den Geist Gottes erst Befrei- 
ung und Lebensglück - und zwar unter Einschluß aller auch anthropologisch 
be-deutsamen Momente dieses Lebensglückes - zu finden ist. 

10. Ergebnis ist der sogenannte ,Stand der Gnade' oder • in heutiger 

Sprache - ein .Leben in Übereinstimmung mit der Kraft des Lebens' 

Vor allem auf der Ebene des seelischen Empfindens wird das Ergebnis die- 
ses vollständigen Durchformens unseres Lebens durch den Geist Gottes und 
die Tatsache, daß damit unser gesamtes Leben zum Gebet wird, traditionell 
der ,Stand der Gnade' genannt. Der bekannte Befreiungstheologe 
GUSTAVO GUTIERREZ versucht dies in unsere Sprache zu übersetzen, in- 
dem er von einem ,Leben in Übereinstimmung mit der Kraft des Lebens' 
spricht.16 

" So in seiner Schrift ,De oratione'. Vgl. dazu Th. Baumeister, Artikel Gebet. V: Alte Kirche, 
in: Theologische Realenzyklopädie XII 60-65, 64. 
14 Coll. 9,25; vgl. Th. Baumeister, Art. Gebet. V: Alte Kirche (Anm. 13) 64f. 
15 P. Jacquemont, Der Heilige Geist (Anm. 10)632f. 
16 G. Gutierrez, An der eigenen Quelle trinken, in: Concilium 18 (1982) 640-648, 642. 



Herbert Frohnhofen 10 

Dieser sog. Stand der Gnade bzw. das ,Leben in Übereinstimmung mit der 
Kraft des Lebens' ist es, der bzw. das auch in der christlichen Mystik als 
höchste erreichbare Lebensform vorgestellt und ausgemalt wird. Es ist jener 
Zustand, in dem Verschmelzungserlebnisse mit Gott stattfinden, welche die 
höchsten erreichbaren Glücksmomente in unserem Leben sind. Einige Kir- 
chenväter bezeichnen diesen Zustand der Gnade auch als ,die kleine Aufer- 
stehung1 oder als ,die Auferstehung vor der Auferstehung'." 

Sicher ist damit auch einiges von dem angesprochen, was traditionell als 
,ewiges Leben' bezeichnet wird und heute - aufgrund hierbei immer noch 
im Mittelpunkt stehender zeitlicher Vorstellungen - so schwer verständlich 
ist. Daß vom ,ewigen Leben' nur höchst unzureichend gesprochen wird, 
wenn hierbei weiterhin zeitliche Grenzen in Anschlag gebracht werden so- 
wie insbesondere unsere physische Todesgrenze erst als dessen Beginn be- 
trachtet wird, war verständigeren Philosophen und Theologen immer prä- 
sent.18 Die biblischen Schriften machen ja sehr nachdrücklich darauf auf- 
merksam, daß das ewige Leben uns bereits in diesem Leben umgreift (vgl. 
Lk 11,20; Joh 5,24; 17,3; Rom 6,7; 8,11; Kol 2,12), daß es jenes Leben ist, 
mit dem uns der heilig-heilende Geist Gottes schon in diesem Leben um- 
fängt und das uns dann selbst den Tod nicht mehr fürchten läßt. 

17 Vgl. A. Louf, In uns betet der Geist. Einsiedeln 21976, 82. 
18 Ist leider aber nicht immer Gegenstand auch der (bischöflichen) Verkündigung in unserem 
Land. Vgl. z. B. die ausgesprochen bedenkliche und unbiblische Aussage von Johannes Dyba: 
•Für uns Glaubende ist der Tod der Beginn des ewigen Lebens, und damit fängt alles erst an", 
in: Sagen Sie mal, Johannes Dyba... warum verliert das Christliche so an Bedeutung? in: 
Focus 14/1997, 80-84,81. 




