Heiliger Geist — Quelle, Ziel und Frucht
unseres Gebetes'

Herbert Frohnhofen, Mainz

Was ist Gebet? Religionswissenschaftlich gilt: Gebet ist — funktional gese-
hen — ,Herz und ... Mittelpunkt aller Religion‘? — sowie — definitorisch —
der in allen Religionen vorfindliche , Ausdruck menschlicher Zuwendung
zur Gottheit > oder — wie heute zum Teil lieber offen formuliert wird — der
auch tiber ausgepragte Religionen hinausgehende Ausdruck der menschli-
chen Zuwendung zu einer, vielleicht nur sehr diffus vorgestellten, Transzen-
denz.

Zwar ist diese Zuwendung zu Gott in aller Regel — in Wort oder Lied —
sprachlich vermittelt. Doch wird es der Verwendung des Wortes ,Gebet* so-
wohl im alltagssprachlichen, als auch speziell christlichen Kontext nicht ge-
recht, die Bedeutung des Wortes ,Gebet‘ hierauf zu beschriinken. Zuwen-
dung zu Gott bzw. zu Géttlichem (d. h. einer nicht personhaft bestimmten
Transzendenz) kann auch im Tanz, in der Meditation, in der Ekstase, in tat-
kriftiger Nichstenliebe, in der Arbeit, in der Kunst u.v. a. geschehen oder
gar — worauf christliche Spiritoalitdt immer wieder verwiesen hat — zur
Ubereignung des gesamten Lebens an Gott fiihren; diese kann dann in Ver-
schmelzungserlebnissen mit diesem Gott ihren Héhepunkt finden.

Im folgenden gehen wir von der These aus, daf die — hiufig antreffbare —
Beschridnkung des Verstidndnisses und der religidsen Praxis des Gebetes auf
die allein sprachlich vermittelte Zuwendung zu Gott/Gottlichem Ausdruck
einer noch sehr duflerlichen Beziehung zu diesem Gott/Gottlichen ist, die
aus diesem Grund — insbesondere aus christlicher Perspektive — auf einer
noch unteren Stufe der religiosen Entwicklung anzusiedeln ist. Je ansge-
préagter hingegen — personliche und/oder kollektive — religidse Entwicklung
sich ereignet, desto vielfiltiger werden die Ausdrucksformen des Gebetes,
desto mehr kann auch das gesamte Leben als Hinwendung zu Gott, sprich:
als Gebet, erfahren und interpretiert werden. Welches sind aber die einzel-
nen Charakteristika des Gebetes aus christlicher Sicht?

' Der vorliegende Beitrag wurde erstmals im Rahmen einer Ringvorlesung zum Thema ,Ge-
bet* im WS 1995/96 an der Katholischen Fachhochschule Mainz vorgetragen.

2 So das klassische Werk von: F. Heiler, Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und reli-
gions-psychologische Untersuchung. Miinchen 51923, 2.

* C.H. Ratschow, Artikel Gebet. I: Religionsgeschichtlich, in: Theologische Realenzyklopii-
die X11 31-34, 31.



Herbert Frohnhofen 2

1. Beten im Heiligen Geist

Wie die bekannte lukanische Perikope vom Gebet des Pharisders und des
Zollners (18,9-14) deutlich macht, ist nicht bereits das Beten selbst, son-
dern lediglich eine bestimmte Art und Weise des Betens Ausdruck eines an-
gemessenen Gottesverhiltnisses aus christlicher Sicht. Wodurch ist dieses
Gottesverhiltnis aber gepridgt? Der Zollner bleibt ganz hinten im Tempel
stehen, schldgt sich an die Brust, bekennt sich als Siinder und bittet um
Gnade vor Gott. Vor allem sein Selbstbekenntnis als Siinder erweist, daf} er
vom Geist Gottes bereits umfangen ist. Nur im Lichte dieses Geistes nim-
lich erkennt er sein eigenes Verhalten als Distanz schaffend zu Gott.
Mithin sind das bereits Angesprochensein von Gott, das Leben in der Ge-
meinschaft der Gldubigen sowie das daraus resultierende Umfangensein vom
heilig-heilenden Geist dieses Gottes notwendige Voraussetzungen dessen, dal3
christliches Beten iiberhaupt gelingen kann. Diese Tatsache ist aber den Be-
tenden — zumal auf den unteren Stufen ihrer religiosen Entwicklung — nicht
immer bewuft. Aus diesem Grunde entwickeln sich in der alltiglichen Praxis
des kirchlichen Lebens sehr unterschiedliche Formen des Gebetes, die nicht
zuletzt die verschiedenen Stufen der religiosen Entwicklung doknmentieren.

2. Das (oft allein noch recht duflerliche) Gebet zu Gott Vater

Auf der Ebene eines noch sehr duflerlichen Gottesverhiltnisses wird Gott,
der Vater, zwar in seiner Schopfer- und Erhaltertitigkeit, auch in seiner ge-
setzgebenden, richtenden, Wohltaten schenkenden oder auch versagenden
Kraft wahrgenommen; es mangelt jedoch oft am Verstindnis dafiir, dal} be-
reits die Moglichkeit dessen, Gott so zu sehen, zu erleben und entsprechend
anzubeten, allein durch das eigene Umfangensein mit dem Geist dieses
Gottes gegeben ist. Es zeigt sich dieses Gottesverhiltnis am ausgeprégtesten
als Lob- und Dankgebet fiir die Schopfung ebenso wie in der Klage und An-
klage iiber Milungenes sowie vor allem in der Bitte und Fiirbitte inbezug
auf Zukiinftiges.

Gerade im Zusammenhang mit Bitte und Klage wird Gott hier jedoch oft
noch als der menschenunabhéingige Macher verstanden, dem allein Verant-
wortung fiir die Geschicke in der Welt zukommt. Dal} gerade die Frage et-
wa, ob und ggf. welchen Nutzen das (Fiir)Bittgebet fiir die Lebenden oder
gar fiir die Verstorbenen (noch) habe, vor allem in der Neuzeit zu den meist-
diskutierten Fragen der Gebetstheologie iiberhaupt gehort,® erweist, wie

4 Vgl. aus der breiten Literatur insbesondere die ,klassischen® Arbeiten: G. Greshake/G. Loh-
fink (Hg.), Bittgebet — Testfall des Glaubens. Mainz 1978. sowie: H. Schaller, Das Bittgebet.
Eine theologische Skizze (Sammlung Horizonte Neue Folge 16). Einsiedeln 1979.



Heiliger Geist: Quelle, Ziel und Frucht unseres Gebetes 3

stark das eigene Niitzlichkeitsdenken fiir viele selbst diesen Bereich des
,christlichen‘ Glaubens durchdrungen hat.

Wenn wir aber an dieser Stelle schon beim ,Nutzen‘ des Bittgebetes sind,
lohnt es sich auf THOMAS VON AQUIN zu horen, der sagt: ,,Das Gebet
(gemeint ist das Bittgebet) wird nicht dazu Gott vorgetragen, um ihm etwas
Unbekanntes darzulegen, sondern damit der Geist des Beters oder anderer
zu Gott erhoben werde*;® und der Schweizer Theologe OTTO KARRER for-
muliert ganz dhnlich: ,,Das christliche Gebet... will nicht Gott fiir den Men-
schen geneigt und bereit machen (denn Er ist es schon), sondern umgekehrt,
den Menschen fiir Gott (denn er ist es noch nicht oder noch nicht ganz).“
Das also ist der eigentliche ,Nutzen‘ des Bittgebetes, nicht daB Gott seine
eigenen Plidne durchbreche, um den Bittenden die Taschen zu fiillen, son-
dern daf3 die Betenden sich selbst zu Gott erheben und ihr gesamtes Heil von
ihm erwarten.

3. Das Gebet durch den Erloser Jesus Christus

Wenn und soweit sich christliches Gebet aber dahin entwickelt, daB es auch
Jesus Christus, den Erloser, mit einbezieht, ist in der Regel bereits eine
hohere Stufe der Glaubensentwicklung erreicht, insofern das Kreisen der
Gedanken allein um den eigenen oder der Mitmenschen (woméglich vor-
rangig noch materiellen) Nutzen iiberwunden und nun zodem auf das seeli-
sche Heil, die ganzheitliche Befreiung des Menschen und der Schopfung
auch von der Siinde geschaut wird. Hier kann das Gebet zwar einerseits wie-
derum vorrangig den eigenen Nutzen im Blick haben und allein um die ei-
gene Befreiung von seelischer Schuld und Not kreisen; es ist jedoch auch
bereits jene Stufe der Selbstlosigkeit und Reflexion moglich, in der die Be-
tenden sich selbst mit dem Erlosungswerk Jesu Christi identifizieren und
sich deshalb in den Dienst der Ausbreitung dieses Erldsungswerkes stellen,
weil sie wissen, daf eine allein individuelle Erlésung in dieser Welt nicht
moglich ist.

Wenn also dann auch liturgisch davon die Rede ist, daB wir unser Beten
durch den Mittler Jesus Christus an Gott (den Vater) richten, so hat dies
nichts damit zu tun, daB wir diesen Mittler briuchten, um unsere Botschaft
zu iiberbringen. Gott ist uns ndher und innerlicher, als wir uns selbst sind,
sagt AUGUSTINUS; deshalb brauchen wir keinen Mittler zam Uberbringen
von Botschaften an ihn. Wir beten hingegen deshalb ,durch Jesus Christus,
weil er uns in besonderer Weise das Beten gelehrt und in dem von ihm ver-

* Thomas von Aquin, Summe der Theologie 11/2 83, 12 ad 1.
¢ O. Karrer, Gebel — Vorsehung — Wunder. Luzern 1941, 78.



Herbert Frohnhofen 4

mittelten Geist das angemessene Gottesverhiltnis offenbar gemacht hat.
Nicht fiir die ,Ubertragung* der Botschaft ist mithin der Mittler Jesus Chri-
stus ,zustindig*, sondern fiir ihre Qualitdt. Beispiel: Ein Mensch, der durch
Jesus Christus zum Vater betet, kann diesen Gott nicht mehr darum bitten,
ihm viele Divisionen zu schicken, um seine Feinde zu erschlagen, oder ihm
groBe Macht zu geben, um als Diktator zu wirken. Jesns hat uns seinen und
unseren Vater als einen anderen gezeigt; und dies hat unabweisbare Konse-
quenzen fiir unser Gebet.

4. Das Gebet im Heiligen Geist

Es wurde oben bereits betont, dal das Gebet auns christlicher Perspektive
iiberhaupt nur im Heiligen Geist anf angemessene Weise vollzogen werden
kann. Dies bedeutet: Nur wer selbst von Gott bereits angesprochen wurde,
ggf. durch Jesus Christus diesen Gott genauer kennengelernt sowie schlieB-
lich in einer Glaubensgemeinschaft die heilig-heilende Kraft dieses Gottes
an sich erfahren hat, kann anf fiir uns Menschen grofftmégliche Weise zu
diesem Gott beten, sprich: mit ihm in Kommunikation treten. Dies gewinnt
freilich dort, wo es bewuBt wird, seine ginzlich eigenen Moglichkeiten und
Ausdrucksformen. Auf dieser hochsten Stufe christlicher Glaubens- und
Frommigkeitsentwicklung, die selbstverstidndlich niemals als eine perma-
nente und sicher festzuhaltende, sondern — in dieser siindigen Welt — immer
als eine hochst gefihrdete und oft nur punktuell aufscheinende — gesehen
werden muB3, gewinnt der Heilige Geist Gottes zunehmend selbst Einfluf auf
unsere gesamte Personlichkeit.

Dieser EinfluB ist jedoch nicht personlichkeitsgefihrdend, -zerstérend
oder -spaltend (wie man es im Hinblick anf Jesus Christus und die ihn in-
terpretierende Zwei-Naturen-Christologie ja durchans diskutiert hat), son-
dern er ist vielmehr in einem tiefsten Sinne personlichkeitsbildend. Der hei-
lend-heilige Geist Gottes ist es, der uns nicht eine neue Personlichkeit mit
neuen Normen, Gesetzen und Geboten aufzwingt, sondern der unsere ei-
gene Personlichkeit von Fehlern und Makeln reinigt und sie mithin erst zu
dem sich entwickeln l:8t, wie sie tatsdchlich gemeint und vom Schoépfergott
beabsichtigt ist. Der heilig-heilende Geist Gottes ist es deshalb, der insofern
personlichkeitsbildend wirkt, als er uns zu uns selber fiihrt und damit uns
letztlich iibrigens die heute — mit oftmals weit weniger zielfithrenden Mit-
teln — so sehr gesuchte ,Selbstverwirklichung* gewéhrt.

Freilich — und dies ist eine kirchenpolitisch immer wieder notwendige Be-
merkung am Rande — macht der Heilige Geist uns nicht zu uniformen Num-
mern, die bereit sind, alles zn schlucken, was ihnen von irgendwoher er-
zdhlt wird, sondern gerade der Heilige Geist ist es, der die Glaubigen Mit-



Heiliger Geist: Quelle, Ziel und Frucht unseres Gebetes 5

sprache und Teilhabe verlangen 146t. Wenn also — wie mitunter gesagt wird
— wir uns derzeit in Deutschland resp. Westeuropa nicht in einer Kirchen-,
sondern in einer Gotteskrise befinden, die gar die ,geistige Signatur unserer
Zeit* geworden sei,” ist dies insofern richtig, als die — etwa sich in den ,Kir-
chenvolksbegehren* zeigende — Kirchenkrise gerade Symptom fiir die Got-
teskrise ist. Wenn und soweit namlich in der Kirche Glaubige dagegen auf-
begehren, daB die Geistbegabung aller Gldubigen immer noch zu wenig
ernstgenommen werde, ist dies in der Tat ein Symptom dafiir, daf} das trini-
tarische Verstindnis unseres Gottes die Kirchenwirklichkeit nicht in allen
ihren Gliedern wirklich geniigend erreicht hat. Kommen wir nun aber zuriick
zur Dynamik des Heiligen Geistes und zu den Konsequenzen seines Wirkens
in uns.

5. Der Heilige Geist ist ,Lehrmeister unseres Gebetes*

Auf den ersten Blick ist diese Aussage hochst verwunderlich. Wir wissen
doch, was uns fehlt; wir wissen doch, was uns verletzt hat; wir wissen doch,
was wir uns alles fiir unser Leben noch wiinschen. Warum brauchen wir da
einen Lehrmeister fiir unser Gebet? Ohne den Geist Gottes, so heift es aber
im Romerbrief, sind wir ohnméchtig und schwach. Allein ,, der Geist nimmt
sich unserer Schwachheit an. Denn wir wissen nicht, worum wir in rechter
Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch fiir uns ein mit Seufzen, das
wir nicht in Worte fassen konnen. Und Gott, der die Herzen erforscht, weifs,
was die Absicht des Geistes ist: Er tritt so, wie Gott es will, fiir die Heiligen
ein* (Rom 8,26f).

Konnte es also sein, dafl wir aufgrund unserer Siinde und der Siindhaftig-
keit unserer Welt so sehr in eine Fehlorientierung geraten sind, daB wir nicht
einmal mehr sehen, was fiir uns gut ist, d.h. auch, um was wir iiberhaupt bit-
ten sollen? Konnte es sein, daB wir in einer Welt, die uns tagtiglich vorgau-
kelt, die eigentlichen Sakramente (= Zeichen der Nihe Gottes) seien Geld,
Macht, Schonheit und Jugend, nicht einmal mehr erkennen, was uns wirk-
lich zam Heile fiihrt, nimlich die Liebe?

In dieser durch die Siinde verursachten Fehlorientierung, so heiBt es also
biblisch, ist es allein der heilend-heilige Geist Gottes, der unserer Schwach-
heit zur Hilfe kommt und uns neue Orientierung gibt. Er ist es, der uns zeigt,
worum wir in rechter Weise beten sollen, er ist ,,der Beistand, den der Va-
ter in Jesu Namen senden wird, der uns alles lehren und uns an alles erin-

7 So z.B. J. B. Metz, Der unpassende Gott. Gedanken zum Kirchenvolksbegehren, in: FAZ
vom 31. 8. 95: ,,Die Krise sitzt offensichtlich tiefer. Ich nenne sie ,Gotteskrise"... sie wird ge-
wissermalBen zur geistigen Signatur unserer Zeit.“



Herbert Frohnhofen 6

nern wird, was Jesus uns gesagt hat* (Joh 14,26). Dies bedeutet aber, dafl
wir uns nicht wie Miinchhausen am eigenen Schopf aus dem Sumpf der
Siinde und Schuld zu ziehen versuchen miissen, sondern daB wir dorthin ge-
hen kénnen und sollen, wo der Geist und der Glaube lebt.

Dies ist ja librigens — bei allen Makeln und Runzeln, zu denen wir ja auch
selbst kriftig beitragen — die tiefste Begriindung fiir die Notwendigkeit und
Bedeutung der Kirche. Um unseres Heiles willen brauchen wir eine Le-
bensgemeinschaft von Gldubigen, in der wir durch den in ihr wirkenden
Geist tagtiglich neu ausgerichtet und gestarkt werden. Die Bedeutung und
(buchstibliche) Not-Wendigkeit einer solchen Gemeinschaft konnen im
tiefsten iibrigens nur jene Menschen ermessen, die eine Zeitlang ohne eine
Gemeinschaft von Glaubenden zu leben versucht haben oder dazu gendtigt
waren.

6. Der Heilige Geist wird selbst zum Betenden in uns

Wenn und soweit nun die Aufnahme des einzelnen Menschen in eine eini-
germafen gut funktionierende — freilich in dieser Welt immer gefdhrdete —
Glaubensgemeinschaft gelungen ist, wird er durch den in dieser Gemein-
schaft wirkenden Gottesgeist durchwirkt, und es geht ihm mehr und mehr
auf, worin die tatsichlich heilbringenden Orientierungen fiir unser Leben
liegen:

Es ist allein die Liebe, die Gerechtigkeit und Freiheit schafft, die Frieden,
Freude und umfassendes Heil mit sich zu bringen vermag. Dies ist jedoch
erst im erlebten Geist Gottes fiir uns zu erkennen; und deshalb ist es plau-
sibel zu sagen: erst im Erleben und Umfangensein vom heilend-heiligen
Geist Gottes selbst, erfahren und erleben wir, woran wir unser Leben ori-
entieren sollen, um was wir auch in rechter Weise beten konnen und sollen.

Weil also der Geist Gottes selbst schon in uns sein muf, damit wir in rech-
ter Weise beten lernen, spricht die biblische Uberlieferung (vgl. Gal 4, 6)
wie auch die theologische Tradition gerne davon, daf8 der Geist Goties es
gar selbst ist, der in uns betet. ,daher sind (auch) die Engel als pneumata in
standiger Anbetung und daher ist iiberhaupt stidndiges Beten ein Zeichen der
Kriftigkeit des Geistes.“® Auch in der islamischen Mystik heifit es tibrigens,
daB im Gebet Allah mit sich selbst redet.” Und der franzosische Theologe
PATRICK JACQUEMONT sagt:

8 K. Berger, Artikel Gebet. IV: Neues Testament, in: TRE XI11 47-60, 48.
°® So C.H. Ratschow, Artikel Gebet X(Anm. 3) 33.



Heiliger Geist: Quelle, Ziel und Frucht unseres Gebetes 7

»Orundlegend fiir das christliche Gebet... ist die Tatsache, daBl es sich um einen
geistlichen Kult, einen Kult im Heiligen Geiste handelt. Der Hauptwirkende beim
Beten ist nicht der Beter selbst, sondern der Heilige Geist, der in ihm betet, sein
menschliches Tun tauft und sein Leben durchdringt, um es in eine Opfergabe, einen
,Kult* umzugestalten. So gesehen wird das Erlernen des Betens vor allem eine Er-
ziehung zur Aufnahme des Hl. Geistes.“!°

Erste und wichtigste Auswirkung dieser Tatsache ist:

7. Der Heilige Geist schafft ein Kindschaftsverhdltnis zu Gott

Der Geist Gottes schafft in uns aber nicht nur eine bestimmte, neue Form
des Gebetes, ja das Gebet selbst, sondern formt uns damit auch selbst um zu
,neuen Menschen®, die in ein Kindschaftsverhiltnis zu Gott gelangen. So
heifit es im Romerbrief (8,14-16):

»Alle, die sich vom Geist Gottes leiten lassen, sind Sohne (und Téchter) Gottes.
Denn ihr habt nicht einen Geist empfangen, der euch zu Sklaven macht, so daB ihr
euch immer noch fiirchten miifitet, sondern ihr habt den Geist empfangen, der euch
zu Schnen (und Téchtern) macht, den Geist, in dem wir rufen: Abba, Vater! So be-
zeugt der Geist selber unserem Geist, daB wir Kinder Gottes sind*.

Der Geist unseres Gebetes ist es also, der Gott den Abba-Namen zu-
spricht, d.h. uns ein inniges Kindschaftsverhiltnis zu Gott schafft. Das Ge-
bet im Geiste Gottes ist es demnach auch, in dem wir uns die Gebetsform
Jesu selbst zu eigen machen diirfen, d.h. grundsitzlich — bis auf die immer
wieder auftretenden Storungen dieses Verhiltnisses durch unsere Siinden —
das gleiche Kindschaftsverhdltnis zu Gott bekommen kdnnen wie Jesus es
gehabt und gelebt hat.

8. Erst durch das Gebet im Geist Gottes ,erkennen‘ wir Gott
selbst als Geist

Erst durch das Gebet im Geiste Gottes gewinnen wir also ein neues Kind-
schaftsverhiltnis zu Gott, ja die biblische Aussage iiber unser Verhiltnis zu
Gott geht noch weiter, wenn sie sagt: Die Erkenntnis Gottes iiberhaupt ist
uns erst durch den Geist und sein Gebet in uns gegeben. Was heifit das?
Die biblische Aussage, dafl Gott ,Geist® ist (Joh 4,24), bedeutete in der
traditionellen Theologie oft nicht mehr, als dal Gott nicht materiell ist. Bei

10 P. Jacquemont, Der Heilige Geist. Lehrmeister des Gebetes, in: Concilium 18 (1982) 630;
vgl. auch F. Guimet, Gott empfangen im Heiligen Geist, in: Internationale Katholische Zeit-
schrift. Communio 2 (1973) 109-132.



Herbert Frohnhofen 8

dem Streben nach der Erkenntnis Gottes, so wurde gefolgert, diirfe mithin
nicht im Materiellen verblieben, sondern miisse im Geistigen, sprich: Nicht-
Materiellen, oder gar verstandesmiBigen Bereich operiert werden. Aufgrund
dieses krassen, letztlich der antiken griechischen Philosophie zu verdanken-
den, Mifverstindnisses gibt es bis heute — neuerdings wieder stérker im an-
gelsdchsischen Bereich!! — Philosophen, die allein mittels ihres Verstandes
dem Geheimnis (gar des christlichen?) Gottes auf die Spur zu kommen su-
chen. Dies wird jedoch der biblischen Aussage in keiner Weise gerecht;
denn dort heiBit es im Zusammenhang:

»die Stunde kommt, und sie ist schon da, zu der die wahren Beter den Vater anbe-
ten werden im Geist und in der Wahrheit; denn so will der Vater angebetet werden.
Gott ist Geist, und alle, die ihn anbeten, miissen im Geist und in der Wahrheit an-
beten* (Joh 4, 23f).

Damit wird das Geist-Sein Gottes also nicht in eine Unterscheidung von
Materiell-Nichtmateriell hineingestellt. Sondern es wird vom Geist-Sein
Gottes im Zusammenhang des Betens im (Heiligen) Geiste Gottes gespro-
chen. Allein also — dies ist die Aussage —, wer gelernt hat, im Geiste Gottes
zu beten, hat iiberhaupt eine Chance, den dreieinigen Gott als Geistigen zu
erkennen. Das Gebet selbst ist der Schliissel zur Gotteserkenntnis und sonst
gar nichts; das Gebet allein ldfit uns erkennen, wer und wie Gott ist.

9. Unser gesamtes Leben wird zum Gebet

Angesichts der bereits besprochenen Durchformung unserer gesamten Per-
sonlichkeit durch den Geist Gottes, kommt es im optimalen Fall unserer
Glaubensentwicklung dazu, daB wir uns nicht mehr allein in sprachlich ver-
mittelten oder anderen Akten Gott zuzuwenden bemiihen miissen, sondern
daB unser ganzes Leben — soweit uns die Siinde daran nicht hindert — mehr
und mehr Zuwendung zu Gott und damit selbst Gebet wird. Dies betont alt-
kirchlich bereits KLEMENS VON ALEXANDRIEN, wenn er formuliert,
daB der vollkommene Christ, der Gott in wahrer Weise erkannt hat und dem-
entsprechend lebt, nicht nur zu bestimmten Zeiten betet, sondern daB sein
ganzes Leben ein bestindiges Gebet des Hingerichtetseins auf Gott sei.'
Auch EVAGRIUS PONTICUS formuliert in seiner Lehre iiber das Gebet,
daf} im Aufstieg des titigen Lebens des Kampfes gegen die bosen Gedanken

" Zuletzt viel diskutiert wurden z.B.: R. Swinburne, Die Existenz Gottes. Stuttgart 1987 (ori-
ginal: Oxford 1979); sowie: J. L. Mackie, Das Wunder des Theismus. Argumente fiir und ge-
gen die Existenz Gottes. Stuttgart 1985 (original: Oxford 1982).

12 Stromata V1.



Heiliger Geist: Quelle, Ziel und Frucht unseres Gebetes 9

und der Gnosis schlieBlich der Zustand erreicht werde, in dem der nackte
Geist im Gebet das Licht der Trinitédt und darin sein eigenes Licht erblickt.
Das Psalmen- (also ,Wort‘) Gebet sei demgegeniiber eine niedrigere Art des
Gebetes. Es beruhige den Menschen und sei so eine Vorstufe fiir das dem
Geist eigentiimliche Gebet ohne Bilder und Formen."* Ahnlich ist auch nach
JOHANNES CASSIAN ,,Hohepunkt des Gebets... der Zustand des Beters,
in dem sich die Schau Gottes ereignet™.'* P. JACQUEMONT formuliert:

»Der Heilige Geist belebt das ganze Leben des Getauften und verwandelt es in ei-
nen ,Gott angenehmen Kult*. Der Kult, den Gott von uns erwartet, ist diese Opfer-
gabe unseres ganzen Lebens... Die Gegenwart des Heiligen Geistes wird unser
ganzes Sein zu lebendigen Steinen fiir ein Haus des Gebetes gestalten ... Unser
ganzes Leben wird von der beherrschenden Kraft des Heiligen Geistes, der es in Ge-
bet umformen will, erfaft.“'

MifBverstandlich konnte hier das Wort ,Opfergabe‘ sein. Entsprechend be-
stimmter — durchaus auch in der Kirche antreffbarer Traditionen — konnte
hierunter ein Verzicht auf die Entfaltung eigener Anlagen und Lebensmég-
lichkeiten und damit ein Aufgeben wesentlicher Momente des eigenen Le-
bensgliickes verstanden werden, und zwar mit dem Ziel, — auf welche Wei-
se auch immer — fiir die moralischen Verfehlungen anderer Siihne zu lei-
sten. Eine solche Auffassung ist aber aus der Sicht der christlichen Anthro-
pologie ausgesprochen bedenklich. Gemeint ist an dieser Stelle vielmehr,
daB gerade in der Ganzhingabe des Lebens an den Geist Gottes erst Befrei-
ung und Lebensgliick — und zwar unter EinschluB aller auch anthropologisch
be-deutsamen Momente dieses Lebensgliickes — zu finden ist.

10. Ergebnis ist der sogenannte ,Stand der Gnade * oder — in heutiger
Sprache — ein ,Leben in Ubereinstimmung mit der Kraft des Lebens*

Vor allem auf der Ebene des seelischen Empfindens wird das Ergebnis die-
ses vollstindigen Durchformens unseres Lebens durch den Geist Gottes und
die Tatsache, daff damit unser gesamtes Leben zum Gebet wird, traditionell
der ,Stand der Gnade‘ genannt. Der bekannte Befreiungstheologe
GUSTAVO GUTIERREZ versucht dies in unsere Sprache zu iibersetzen, in-
dem er von einem ,Leben in Ubereinstimmung mit der Kraft des Lebens*
spricht.!6

1* So in seiner Schrift ,De oratione‘. Vgl. dazu Th. Baumeister, Artikel Gebet. V: Alte Kirche,
in: Theologische Realenzyklopddie X11 60-65, 64.

'* Coll. 9,25; vgl. Th. Baumeister, Art. Gebet. V: Alte Kirche (Anm. 13) 64f,

'S P. Jacquemont, Der Heilige Geist (Anm. 10) 632f.

6 G. Gutierrez, An der eigenen Quelle trinken, in: Concilium 18 (1982) 640-648, 642.



Herbert Frohnhofen 10

Dieser sog. Stand der Gnade bzw. das ,Leben in Ubereinstimmung mit der
Kraft des Lebens® ist es, der bzw. das auch in der christlichen Mystik als
hochste erreichbare Lebensform vorgestellt und ausgemalt wird. Es ist jener
Zustand, in dem Verschmelzungserlebnisse mit Gott stattfinden, welche die
hochsten erreichbaren Gliicksmomente in unserem Leben sind. Einige Kir-
chenviter bezeichnen diesen Zustand der Gnade auch als ,die kieine Aufer-
stehung* oder als ,die Auferstehung vor der Auferstehung*‘."’

Sicher ist damit auch einiges von dem angesprochen, was traditionell als
,ewiges Leben‘ bezeichnet wird und heute — aufgrund hierbei immer noch
im Mittelpunkt stehender zeitlicher Vorstellungen — so schwer verstindlich
ist. DaB vom ,ewigen Leben‘ nur héchst unzureichend gesprochen wird,
wenn hierbei weiterhin zeitliche Grenzen in Anschlag gebracht werden so-
wie insbesondere unsere physische Todesgrenze erst als dessen Beginn be-
trachtet wird, war verstindigeren Philosophen und Theologen immer pri-
sent.'® Die biblischen Schriften machen ja sehr nachdriicklich darauf auf-
merksam, daB das ewige Leben uns bereits in diesem Leben umgreift (vgl.
Lk 11,20; Joh 5,24; 17,3; R6m 6,7; 8,11; Kol 2,12), daB es jenes Leben ist,
mit dem uns der heilig-heilende Geist Gottes schon in diesem Leben um-
fangt und das uns dann selbst den Tod nicht mehr fiirchten 146t.

'7 Vgl. A. Louf, In uns betet der Geist. Einsiedeln 21976, 82.

'® Tst leider aber nicht immer Gegenstand auch der (bischoflichen) Verkiindigung in unserem
Land. Vgl. z. B. die ausgesprochen bedenkliche und unbiblische Aussage von Johannes Dyba:
,.Fiir uns Glaubende ist der Tod der Beginn des ewigen Lebens, und damit fangt alles erst an®,
in: Sagen Sie mal, Johannes Dyba... warum verliert das Christliche so an Bedeutung? in:
Focus 14/1997, 80-84,81.





