Die kontemplative Phase der ignatianischen
Exerzitien und das Jesusgebet

Franz Jalics, Gries (Oberfranken)

Exerzitien und Mystik, Arbeit und Gebet, Kampf und Kontemplation gehdren
nach ignatianischer Tradition aufs engste zusammen. Im Laufe der Ge-
schichte gab es jedoch unterschiedliche Akzentsetzungen oder Deutungen,
zuweilen heftige Konflikte. Schon Briefe des Ignatius selbst lassen erkennen,
wie schwierig das ,,Gott finden in allen Dingen* in der Praxis ist, nimlich
ein hohes, fast zu hohes Ideal: contemplativus in actione. Der vierte Ge-
neralobere Everard Mercurian (1573-1580) hielt es daher fiir notig, die
Eigenart des Jesuitenordens zu sichern. Unter seiner Regierung wurde z.B.
die Lektiire etlicher Biicher mystischen Inhalts nicht erlaubt. Auch das ,,Ge-
bet der Ruhe und des Schweigens“, das P. Balthasar Alvarez lehrte und
praktizierte, wurde verurteilt. Zwar gelang es Claudius Aquaviva
(1581-1615), offensichtliche Einseitigkeiten seines Vorgingers zu iiberwin-
den. Das kontemplative Gebet blieb fiir die ignatianische Spiritualitiit
trotzdem eine standige Herausforderung (man vgl. die Schriften von J. P.
Caussade, 1675-1751). Noch nach dem Zweiten Weltkrieg, so erzdhlte Pe-
ter-Hans Kolvenbach in einem Interview mit der FAZ vom 30. 9. 97, seien
. das geistliche Tagebuch des Ignatius wegen mystischer Tendenzen verbo-
ten und seine Autobiographie den angehenden Jesuiten nicht zugingig ge-
macht worden“.

Der folgende aus einer reichen Praxis kommende Beitrag von F. Jalics
versucht zu zeigen, daf3 die Betrachtung, um Liebe zu erlangen (EB
230-237) Prinzip und Fundament fiir eine neue kontemplative Zeit der Ex-
erzitien ist. Seine Ausfiihrungen rufen einiges von dem in Erinnerung, was
oben angedeutet wurde, vielleicht auch manches, was z.B. L. Cognet in sei-
nem Buch ,,La Spiritualité Moderne“ als , spirituelle Krise der SJ“ be-
zeichnet hat. Es kommt hinzu, dafS wir in einer Zeit leben, in der viele von
ostlichen Meditationsmethoden fasziniert sind und daher der Wunsch nach
»Unterscheidung der Geister® immer hdufiger an uns herangetragen wird.
Nicht wenige beklagen heute eine geradezu babylonische Sprachverwirrung,
was mit den Begriffen Meditation und Kontemplation eigentlich gemeint sei.
Wir diirfen hoffen, dafi der hier abgedruckte anregende Artikel auch zur
Klirung der dort anstehenden Fragen beitriigt. Weitere Stellungnahmen zu
diesem Thema sind geplant. Die Redaktion



Franz Jalics 12

1. Einleitung

1.1. Das Anliegen dieses Artikels

Das Exerzitienbuch spiegelt die geistliche Erfahrung des Ignatius wider und
die Art und Weise seiner geistlichen Begleitung anderer Menschen. Jeder
Exerzitienmeister schopft aus dieser Quelle nnd bereichert sie mit seinen ei-
genen Erfahrungen. So entstehen viele Schattierungen im Geben der Exer-
zitien und verschiedene Nuancen im Verstehen des Exerzitienbuches. Ich be-
wnndere diese Vielfalt und frene mich {iber ihren Reichtum. In diesem Ar-
tikel mochte ich einen Beitrag zu dieser Fiille leisten.

Meine Art, Exerzitien zu geben, habe ich vor drei Jahren in einem Buch
verdffentlicht'. Ich habe es in einer einfachen und konkreten Form getan, da-
mit die Leser anhand der anschaulichen Hinweise dieses Buches auch selb-
stindig Exerzitien machen konnen. Dabei habe ich alles vermieden, worin
sich der Leser, der mit dem Exerzitienbuch des Ignatius nicht vertraut ist,
fremd fiihit. Ich wollte ihn nicht mit Vergleichen zum Exerzitienbuch bela-
sten. Das Buch sollte eine praktische Anleitung sein. Ich habe auf alle Hin-
weise verzichtet, die gezeigt hitten, wie es sich aus dem Exerzitienbuch ent-
faltet hat.

In diesem Artikel dagegen méchte ich diesen Zusammenhang anfzeigen.
Er soll nicht den geschichtlich nnd wissenschaftlich genanen Sinn des Ex-
erzitienbuches beschreiben, sondern mein Verstindnis von ihm. Er will ein
einfacher Beitrag sein, der mehr aus der Praxis als aus dem Stodium ge-
wachsen ist. Er soll die gegenseitige Belebung von der Praxis und vom Ver-
standnis des Exerzitienbnches erkennen lassen.

Ich erhebe mit diesem Artikel keinen Anspruch auf AnsschlieBlichkeit.
Einzelne Punkte konnen und werden diskutiert werden. Aber ich vermittle
ein Verstindnis der Exerzitien, das die klassische Deutung des Exerzitien-
buches sehr befrnchten konnte.

1.2. Der Begriff: ,,Kontemplation*

Das lateinische Wort ,,contemplari* bedeutet ,,schanen®. In diesem Sinn ge-
brancht Ignatius ,,contemplacion. Er kennt drei Stufen dieser ,,contempla-

' F. Jalics ,Kontemplative Exerzitien. Eine Einfilhrung in die kontemplative Lebenshaltung
und in das Jesusgebel. Wiirzburg “1996. Ab jetzt , KKEE" abgekiirzt. Um den Text nicht mit
vielen Zitaten zu belasten, schreibe ich nur die Stellenangaben des Exerzitienbuches selbst in
den Text. Die Referenzen auf mein Buch gebe ich in die Anmerkungen.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 13

cion®. Das Schauen mit den duBeren Sinnen (Exerzitienbuch? 106), das
Schauen mit den inneren Sinnen (EB 121-126) und das geistige Schauen
ohne die Aktivitdten der anderen geistigen Fihigkeiten wie Gedichtnis, Ver-
stand und Wille (EB 234)%. Letzteres ist die reinste Form der erworbenen
Beschauung oder ,,contemplatio adquisita“. Sie wird erworbene genannt,
weil der Mensch sie sich mit Hilfe der Gnade aneignen kann. Sie ist die
reinste Form der erworbenen Kontemplation, weil die anderen geistigen
Fahigkeiten wie Gedéchtnis, Verstand und Wille ganz zuriicktreten und weil
der einfache und liebende Blick ausschlieBlich auf die ,,géttliche Person‘
(EB 258) gerichtet ist und nicht auch auf ,,géttliche Dinge“ neben Goit
selbst wie bei den ersten zwei Stufen. Ich gebrauche Kontemplation in die-
ser reinsten Form der erworbenen Beschauung.

Von der Diskussion iiber den Kontemplationsbegriff sind meine Exerzi-
tien, mein Buch und der gegenwirtige Artikel unabhéngig. In ihnen geht es
nur um die Sache selbst. Ich bin nédmlich der Meinung, daB Ignatius dem
Schauen auf die Gegenwart Gottes im Gebet letztendlich eine so zentrale
Rolle beimift, daB die Aktivitit aller anderen Fihigkeiten zuriicktreten muB,
bzw. dal} er dieses Schauen auf die Gegenwart Gottes ohne die Aktivitit der
anderen geistigen Fihigkeiten, als die letzte und endgiiltige Phase der Exer-
zitien anstrebt. In diesem Aufsatz mochte ich meine Argumente, die meines
Erachtens dafiir sprechen, vorlegen.

1.3. Die Vorstellung meines Buches

Das Anliegen meiner Exerzitien und meines Buches ist, den Exerzitanten
dazu zu fithren, daB} er lernt, seine Aufmerksamkeit vollstindig auf die Ge-
genwart Gottes zu richten, bis er in der Schau Gottes ganz aufgeht. Der Ex-
erzitant lernt, seine Aufmerksamkeit in drei Schrititen mehr und mehr nach
innen zu richten. Uber die Wahrnehmungen mit seinen duferen Sinnen (Na-
tur, eigener Korper) und die Wahrnehmungen mit seinen inneren Sinnen
(Atem, Korperenergie, innerer Ton) wird er zu geistigen Wahrnehmungen

? Die Zitate entsprechen der Ubersetzung vom P. Knauer: Ignatius von Loyola, Geistliche
Ubungen und erlduternde Texte. Uberselzt und erliutert von Peter Knauer. Graz, Wien, Kéln
1978. Personlich habe ich mehr mit dem spanischen Originaltext gearbeitet. Da die Uberset-
zung von Pater Knauer sehr gutist, habe ich es nicht fiir notig gehalten, auf die spanischen Tex-
te zuriickzugreifen. Exerzitienbuch wird mit ,,EB* abgekiirzt.

* Ich bin mir bewuBt, daB der Text von EB 234 auf den ersten Blick den Eindruck weckt, hier
sollten die geistigen Fahigkeiten wie Gedichtnis, Verstand und Wille aktiviert werden. Zu-
gleich bin ich aber auch der Meinung, wie das weiter unten im 7. Punkt ausfiihrlich dargelegt
werden soll, da es Ignatius nicht darauf ankommt.

* A.Tanquerey, Grundriss der Aszetischen und Mystischen Theologie. Paris 1931, 892.



Franz Jalics 14

gefiihrt (Stille, Friede, Gegenwart, Dasein) bis er auf die Gegenwart Gottes
schauen kann.

Gleichzeitig wird er angeleitet, dall seine Aufmerksamkeit (sein Schauen)
- immer wacher wird, und daB er in diesem Schauen ldnger und linger ver-
weilen kann. Die Schwierigkeit auf diesem Weg ist, daB die Aktivitéten sei-
ner anderen geistigen Fihigkeiten stindig einbrechen und ihre Aufmerk-
samkeit auf sich ziehen. So muf} er in mithsamer Kleinarbeit einiiben, wie
man mit ihnen umgeht.

Er lernt, so friih wie méglich zu merken, wann er sich in Gedanken zer-
streut. Ohne die Gedanken zu bekdmpfen, kommt er einfach zum Schauen
zuriick. ,,Alles was kommt, darf kommen* ist das Prinzip, aber ,,man soll
nicht bei den Gedanken bleiben, sondern, ohne sie abzulehnen, wieder zum
Schauen zuriickkommen®. Er trennt sich so von den Gedanken, daB} er sie
nicht ablehnt, sondern sich wieder dem Schauen zuwendet. Auf die gleiche
Weise geht er mit Vorstellungen und Bildern um.

Auf dhnliche Weise lernt der Exerzitant mit seinen Gefiihlen umzugehen.
Auf der einen Seite soll er sie nicht verdriangen und sie nicht verédndern wol-
len. Er soll sie einen Augenblick anschauen, bis er sagen kann: ,Ja, dieses
Gefiihl ist da, es gehort jetzt zu mir®. Damit féngt er an, seine unangench-
men Gefiihle zu erleiden. Auf der anderen Seite soll er sich aber nicht mehr
mit ihnen beschéftigen. Er kehrt zur Wahrnehmung zuriick. Die aufgetauch-
ten Gefiihle, die er noch nicht verarbeitet hat, werden nicht durch die Be-
schiftigung mit ihnen erldst, sondern durch das Erleiden. So fordert es die
Nachfolge Christi: das Kreuz anzunehmen und bei Christus zu bleiben.

Ebenso tauchen durch das Geddichtnis viele Erinnerungen auf. Der Exer-
zitant lernt, immer in der Gegenwart zu bleiben und den aus dem Gedicht-
nis auftauchenden Gedanken nicht nachzugeben. Er lernt seinen Willen nicht
zu betitigen. Der Exerzitant muf} nichts erreichen, keine Leistungen vor-
weisen, noch nicht einmal, daB er gut meditiert. Er lernt, von den Ergebnis-
sen unabhingig zu bleiben. Dementsprechend braucht er auch keine Bittge-
bete mehr zu sprechen, weil er ja nichts will. Er verweilt im Dasein ohne
Ziele, ohne Absichten und ohne Wiinsche.

Um die Bodenstindigkeit dieses Vorgehens zu bewahren, wird der Exer-
zitant von Anfang an standig mit der Wahrheit konfrontiert, dal Gott zu be-
gegnen, sich selbst zu begegnen und den Mitmenschen zu begegnen, ein und
dasselbe ist. Genauso muB er stets iiben, daB diese Begegnung Hingabe,
Dienstbereitschaft und Anbetung beziehungsweise Ehrfurcht bedeutet.
Hochstes Prinzip bleibt immer, Gott zu suchen und nicht seine Gaben, auf
Gott zu schauen und nicht auf die Gaben Gottes. Auf diesem Weg wird der
Exerzitant zum Jesusgebet gefiihrt.

Dieser ganze ProzeB wird in meinem Buch in zehn kurzen Aufsitzen be-



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 15

schrieben, die jedes Mal mit konkreten Anweisungen zur Meditation ver-
sehen sind, und der Exerzitant wird mit der Ausfiihrung der Aufgaben in fast
200 typischen Gesprichen konfrontiert, die ihm weiterhelfen.

2. Die letzte grofie Wende

Die ignatianischen Exerzitien verlaufen nach einem einfachen Plan. Nach-
dem der Exerzitant im Prinzip und Fundament geklirt hat, daB3 er Exerzitien
machen will, und wohin er damit gefiihrt wird, folgen einige Tage der Be-
sinnung auf seine Siinden. Er wird in dieser ersten Woche durch Besinnung
zu Reue und am Ende zur Dankbarkeit fiir die Erlésung durch Jesus Chri-
stus gefiihrt.

In der zweiten Woche wird ihm eine neue Sicht des Lebens gezeigt: die
Nachfolge Christi. Die Besinnungen &dndern sich in Betrachtungen iiber das
Leben Jesu, und allméhlich wird er zu einer Wahl gefiihrt, um zu entschei-
den, wieweit er Christus nachfolgen oder wie er sein Leben dieser Nachfolge
Christi entsprechend gestalten will. Spéter dann, in der dritten Woche, be-
trachtet er das Leiden Jesu Christi. Die vierte Woche macht ihn mit den My-
sterien der Auferstehung vertraut, bis er die notige Bestétigung und Stiir-
kung fiir die von ihm gewihlte Nachfolge Christi findet.

In diesem Prozef sehen die meisten Exerzitienleiter den vollen Ablauf der
Exerzitien. Damit geht fiir sie auch der Exerzitienproze zu Ende. Kommt der
Exerzitant nach einem Jahr zuriick, wiederholt er denselben Vorgang. Nur der
Gegenstand der Wahl unterscheidet sich und die erste Woche kann ein wenig
abgekiirzt sein. Andere kleine Anderungen konnen vorgenommen werden,
aber im groflen und ganzen wird der gleiche ExerzitienprozeB wiederholt.

Meine Erfahrung ist jedoch, da nach den Betrachtungen des Lebens Jesu
in der zweiten, dritten und zu Anfang der vierten Woche noch ein ganz neuer
Abschnitt der Exerzitien eingeleitet wird. Der Exerzitant wird in eine kon-
templative Zeit der Exerzitien hineingefiihrt. Nur sie bildet einen Zustand,
der auch im alltéglichen Leben bleibt und die Grundlage fiir das ignatiani-
sche Ideal des ,.kontemplativen Menschen in Aktion* bildet.

3. Die Vorwarnung

Vor der ,Betrachtung, um Liebe zu erlangen® stehen zwei Bemerkungen
(EB 230-231). Sie haben eine besondere und wichtige Aufgabe. Die erste
verweist auf den Ubergang von den Worten zu den Werken:



Franz Jalics 16

,Die erste ist: Die Liebe muf3 mehr in die Werke als in die Worte gelegt werden (EB 230).“
Das gilt fiir den Exerzitanten, denn er wird bald von seinen Betrachtungen und Worten zu den
Werken seines Alltags zoriickkehren®*.

Aber die Bemerkung bezieht sich auch auf eine Gegenseitigkeit. Sie ist
gut bewiesen:

,Die Liebe besteht in Mitteilung von beiden Seiten: ... nimlich darin, daB} der Liebende dem
Geliebten gibt nnd mitteilt, was er hat, ... und genauso umgekehrt der Geliebte dem Lieben-
den...“ (EB 231).

So gilt das auch fiir Gott. Auch er legt seine Liebe mehr in seine Werke
als in seine Worte.

Das ist der Abschied von der Schriftbetrachtung als dem Ort der Begeg-
nung mit Gott. Der Exerzitant hort auf, Gott in seinen Worten zu betrachten,
und geht dazu iiber, ihn in seinen Werken, in der Realitiit selbst zu schauen,
sei es in duBBeren Werken, sei es in der Gegenwart selbst. Wir kommen dar-
auf gleich zuriick.

Ignatius will also vorwarnen: Achtung! Da kommt etwas ganz Neues. Da
kommt eine ganz neue Dimension der Exerzitien! Uberseht das jetzt nicht!
Die zweite Bemerkung beschiftigt sich mit der Hingabe. Wir haben sie oben
zitiert.

Diese Hingabe ist gegenseitig. Das konnte eine Anspielung auf die Gna-
den der ersten Wahlzeit sein. Gott will grole Gnaden mitteilen. Und sie gel-
ten dem Exerzitanten, wie das aus den angefiihrten Beispielen offensichtlich
ist. Schauen wir den ganzen Text nochmals an:

,.Das zweite: Die Liebe besteht in Mitteilung von beiden Seiten: ndmlich darin, da3 der Lie-
bende dem Geliebten gibt und mitteilt, was er hat, oder von dem, was er hat oder kann; und
genanso umgekehrt der Geliebte dem Liebenden. Wenn also der eine Wissen hat, es dem ge-
bemn, der es nicht hat; wenn Ehren; wenn Reichtiimer; und genauso gegenseitig” (EB 231).

Aber was will Ignatius damit sagen? Hat der Exerzitant etwa seine Hin-
gabe nicht in allen Werken seines Lebens Christus angeboten (EB 98)7 Hat
er sich bis jetzt in den vier Wochen nicht mitgeteilt? Konnte man sagen, daf
seine Entscheidung fiir den dritten Grad der Demut (EB 167) keine echte
Hingabe war? Doch der Exerzitant, der bis zu diesem Punkt der vierten Wo-
che gekommen ist, mu$ sich wohl Christus hingegeben haben. Wozu dient
dann diese Bemerkung?

Immerhin hat er etwas noch nicht hingegeben. Er hat seine inneren Féhig-
keiten, seine Erinnerung, seinen Verstand, seinen Willen selbst noch nicht
hingeschenkt. Er hat seine Beschiftigung mit seinen Trost- und Trostlosig-

5 Bemerken wir, daB die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, und die drei Weisen des Gebe-
tes noch streng zur vierten Woche und konsequenterweise zum Korpus der Ubungen gehéren,
nicht wie die Unterscheidung der Geister, die Anweisungen fiir den Exerzitienmeister enthal-
ten (EB 4).



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 17

keitszustdnden noch nicht aufgegeben. Sie werden als nichste behandelt.
Wir untersuchen sie sogleich.

So versteht man die Vorwarnung des Ignatius. Deshalb ist diese feierliche
Ankiindigung nétig. Die Anderung, die ich ,groBe Wende* genannt habe, be-
steht nicht darin, dal die kontemplative Perspektive des Schauens auf die
gottlichen Personen eingefiihrt wird. Angefangen von der zweiten Woche
hat Ignatius mehr und mehr kontemplative Elemente eingefiihrt, wie wir
gleich sehen werden. Die neue Phase besteht darin, daB der Exerzitant die
mentale Ebene des Denkens, und sowohl die Bedeutung wie auch die Un-
terscheidungen von Trost und Trostlosigkeit aufgibt, und seine geistlichen
Fiahigkeiten zur Ruhe kommen 148t. Die Praxis zeigt, daB das ebenso fiir den
Exerzitanten wie auch fiir den Exerzitienmeister eine sehr langwierige und
miihsame Arbeit ist. Und das ist neu. Ignatius will sagen: Achtung! Hier
kommt eine wesentliche Anderung von den Worten zu den Werken. Hier
kommt etwas Neues. Hier treten wir in eine andere Ebene der Hingabe und
des sich Mitteilens ein. Hier beginnt eine ganz neue Ara. Vorsicht! Uberseht
das jetzt nicht!

4. Die neue Hingabe

Nachdem Ignatius die kontemplative Zeit so eingefiihrt hat, legt er die Be-
trachtung, um Liebe zur erlangen, vor (EB 232-237). Die Bemiihung, etwas
fiir Gott zu tun, dndert sich in die Bemiihung, ganz durchlissig zu werden,
nur auf Gott zu schauen und ihm auch innerlich alle geistlichen Fihigkeiten
zu iiberlassen: die Freiheit, die Erinnerungen, das Denken, die Beschiifti-
gung mit den Gefiihlen und den Willen, etwas erreichen zu wollen.

Genau dieser Unterschied wird sehr deutlich, wenn man das Gebet des
Exerzitanten in der Christkonigsbetrachtung und in der Betrachtung, um
Liebe zu erlangen, nebeneinander stellt. Die Hingabe der Christkonigsbe-
trachtung bezieht sich auf das rechte Handeln in der Nachfolge Christi (EB
98). In der Betrachtung, um Liebe zu erlangen, geht es bis zur Ubergabe der
inneren Fihigkeiten. Schauen wir die Texte an.

In der Christkonigsbetrachtung heift es:

»Ich mache mit Eurer Gunst und Hilfe vor Eurer nnendlichen Giite und vor Eurer glorrei-
chen Mutter und allen heiligen Ménnern und Franen des himmlischen Hofs mein Anerbieten,
daB ich will nnd wiinsche und es mein iiberlegter Entschiuf ist, wofern dies nur Euer grofe-
rer Dienst und Lobpreis ist, Ench darin nachzuahmen, alle Beleidigungen, alle Schmach und
alle sowohl aktuale wie geistliche Armut zu erdulden, wenn Eure heiligste Majestit mich zu
einem solchen Leben und Stand erwéhlen und annehmen will“ (EB 98).

¢ Kursiv vom Verfasser.



Franz Jalics 18

Es geht also um eine Hingabe des Handelns und Tuns an Gott. Der Exer-
zitant soll es mit Hilfe der Gnade tun wollen und unter der Bedingung, daff
Gott ihn ,,erwihlen oder annehmen will”, Aber es geht um eine Nachfolge
mit eigener Aktivitit: ,,... ich anerbiete ... ich wiinsche ... mein Entschluf3 ist
... ich erdulde®.

In der Betrachtung, um Liebe zu erlangen, finden wir dagegen eine neue
Aufgabe fiir den Exerzitanten. Da soll er nichts mehr wollen oder tun. Er soll
Gott seine Fihigkeiten zuriickerstatten: Er soll nicht versprechen, sich aktiv
fiir Gott einzusetzen, etwas zu vollbringen oder zu leisten, sondern er soll
seine inneren Fahigkeiten zur Ruhe kommen lassen, damit Gott die Aktivitét
seines Tuns iibernimmt:

.Nehmt Herr und empfangt meine ganze Freiheit, mein Geddchtnis, meinen Verstand nnd
meinen ganzen Willen, all mein Haben und mein Besitzen. Thr habt mir gegeben; Euch gebe
ich es zuriick. Alles ist Euer, verfiigt nach Eurem ganzen Willen. Gebt mir Eure Liebe und
Gnade, denn diese geniigt mir*.

Diese Passivitit, diese Durchldssigkeit der eigenen Aktivitét, damit Gott
alles tut, genau das ist die Kontemplation’.

Man mii3te dazu bemerken, da3 Gedichtnis, Verstand und Wille fiir Ig-
natius die Gesamtheit der geistigen Fahigkeiten bedeuten. Der Exerzitant
behilt nur eines: seine Aufmerksamkeit, sein Schauen®.

Diese Betrachtung ist keine Nebensache, kein belangloser Schmuck am
Ende der Betrachtungen. Da wird eine neue Zeit der Exerzitien eingeleitet,
denn sie ist qualitativ verschieden von allem Vorherigen. Sie fiihrt auf eine
ganz neue Ebene der menschlichen Existenz.

Ignatius wird diese neue Qualitit der Hingabe anschlieBend konkret zei-
gen und einiiben lassen. Wir werden es gleich sehen.

5. Der Umgang mit der HI. Schrift

Oft wird gefragt, welche Beziehung mein Buch , Kontemplative Exerzitien*
zur Heiligen Schrift hat. Viele haben beobachtet, daf} eine enge Beziehung
besteht’. Es wird immer wieder anerkannt, daf3 es tief von der Schrift geprégt
ist. Und doch steht man ratlos vor meiner Bitte, der Exerzitant solle wahrend
der Exerzitien die Heilige Schrift beiseite legen'?. Ist das nicht ein Wider-
spruch?

7 Im Vergleich zu diesem qualitativ verschiedenen Weg, nenne ich die zweite, die dritte und
den Anfang der vierten Woche ,,vorkontemplativ*; vgl. KKEE, 12-15.

# Vgl. das Gesprach mit Benedikt: KKEE, 388-391.

® KKEE, 20 und die Gespriche mit Marita KKEE, 166-169 und mit Lilli, KKEE, 339-341.
1 KKEE, 74.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 19

Meine Praxis deckt sich vollstindig mit der des Ignatius. Beide leben von
der Offenbarung. Die Bibel bildet ihre Grundlage, ihre Seele und ihren Le-
bensraum. Der direkte Gebrauch der Schrift dagegen ist im Exerzitienbuch
beschriankt auf die zweite, dritte und auf den Anfang der vierten Woche.

In der ersten Woche nimmt der Exerzitant die Heilige Schrift nicht zur
Hand. Ignatius rechnet damit, dal die Bibel fiir ihn noch nicht so wichtig ist,
als daf} er sich daran orientieren konnte. Die Offenbarung ist zwar prisent:
Die Siinde der Engel (EB 50), die Siinde Adams (EB 51), oder die Todsiinde
(EB 52). Aber die Bibeltexte sind nur indirekt gegenwirtig: durch das Wort
des Exerzitienmeisters. Der Exerzitant bekommt die Heilige Schrift nicht in
die Hand. Uberlegungen kénnen ihn zunichst mehr beriihren als Bibeltexte.

In der zweiten, dritten und am Anfang der vierten Woche hat die Heilige
Schrift ihren richtigen Ort. Sie bestimmt in dieser Periode den Stil der Ex-
erzitien. Aber auch jetzt hat ihr Gebrauch seine Grenzen. Ignatius 146t tiber
die Mysterien des Leben Jesu betrachten. Am Ende jeder Betrachtung 1463t
er den Exerzitanten die Bibel zur Seite legen und ein freies, spontanes und
vertrauliches Wort zur Muttergottes, zu Jesus Christus und zum Vater spre-
chen. Ignatius nennt es Kolloquium, in der deutschen Ubersetzung wird es
als ,,Gesprich” bezeichnet (EB 109 f.).

Dieses Gesprich ist bei Anfiangern ganz kurz. Sie brauchen nimlich noch
viele Erinnerungen, Gedanken, Uberlegungen, um mit Gott ins Gespriich zu
kommen. Sie brauchen Zeit, um sich in die einzelnen Szenen der Evange-
lien einzufiihlen. Die Betrachtungen der Mysterien haben die Aufgabe, den
Exerzitanten zum vertraulichen Gesprich mit Jesus Christus zu fiihren. So
ist der direkte Umgang mit der Schrift eine Vorbereitung auf dieses Ge-
sprich. In ihm findet die Betrachtung ihre Kronung. Mit der Zeit verkiirzt
sich diese Vorbereitung des Gespriches. Der Exerzitant wird nach und nach
leichter und schneller zu diesem vertraulichen Gespriach disponiert. So
nimmt die Zeit ohne direkte Bibelarbeit immer mehr zu. Nicht weil der Ex-
erzitant nicht mehr aus der Bibel lebt, sondern im Gegenteil, weil sie ihn
schon zu einer direkten Verbindung mit seinem Herrn gefiihrt hat. Die Worte
und der Geist der Offenbarung sind wenigstens schon fiir die Zeit dieses Ge-
spréches in seinem Herzen. Seine direkte Verbindung zu Gott 16st die Be-
schiftigung mit der Bibel ab.

In der kontemplativen Zeit dehnt sich die unmittelbare Begegnung mit
Gott ohne Bibeltext auf die ganze Gebetsstunde aus. Die Aufmerksamkeit
hat sich auf die innere Schau, auf Gott selbst verlagert. In der genannten
Kontemplation gibt es keinen direkten Gebrauch der Bibel. Die Texte sind
unverkennbar deutlich (EB 233-260).

Die erste Bemerkung vor der Betrachtung, um Liebe zu erlangen (EB
230), bezieht sich gleicherweise auf Gottes Werke und die Werke des Exer-



Franz Jalics 20

zitanten. Wir haben es schon erwihnt: die Liebe liegt mehr in den Werken
als in Worten. Der Exerzitant wird zu einer inneren Schau gefiihrt, indem er
sich ohne Worte der Offenbarung hingeben kann.

Dies wird in den nidchsten Punkten konkret gezeigt (EB 234-237). Keiner
der vier Punkte dieser Betrachtung enthilt einen Hinweis auf die Bibel. Wir
begegnen hier dem Ubergang von der Betrachtung der Schrift zum inneren
Schauen auf Gott in seinen dufleren Werken: dem Dasein iiberhaupt. Das gilt
fiir den Alltag, aber auch fiir die Gebetsstunden. Dabei #ndert sich die Ge-
betsweise. Die Schriftbetrachtung wird als allgemeine Gebetsweise verab-
schiedet. Sie gehort der zweiten, dritten und dem Anfang der vierten Woche
an. Eine direkte, innere Schau 10st sie ab.

Das wird noch versténdlicher von der Betrachtung der Mysterien des Le-
bens Jesu her. Die letzte Betrachtung des Lebens Jesu gilt der Himmelfahrt
(EB 312). Fiir die Apostel ist damit eine neue Ara angebrochen. Sie miissen
sich von der Nihe und Wirme des Jesus von Nazareth 16sen und sich dem
allgegenwirtigen und auferstandenen Christus zawenden. Er ist fiir sie iber-
all da. Auf ihn kOnnen sie in allen Kreaturen schauen, besonders aber im
Nichsten und in sich selbst. Er wohnt mit der ganzen Heiligen Dreifaltig-
keit im Urgrund ihrer Seele. Er ist den Aposteln niher als sie sich selbst. Ge-
nau diesen Schritt mufl der Exerzitant noch vollziehen. Er muB3 von der In-
timitét der Betrachtungen des Lebens Jesu in die alltidgliche Realitit zuriick-
kehren. Das kann ihm am Anfang wie den Aposteln Angst machen, aber der
allgegenwirtige und auferstandene Christus fihrt ihn und gibt ihm seinen
Geist. Er ist auch jetzt iiberall da. Auf ihn kann der Exerzitant in allen Krea-
turen schauen, besonders aber im Nichsten und in sich selbst. Der Aufer-
standene ist ihm naher als er sich selbst. Ignatius konfrontiert den Exerzi-
tanten mit diesem Ubergang der Apostel vom menschlichen Jesus zum auf-
erstandenen Christus. Es ist eine Herausforderung, aber Ignatius mutet sie
dem Exerzitanten zu''.

UnmiBverstiandlich sieht man dasselbe im personlichen Gebet des Igna-
tius. In seinem geistlichen Tagebuch gibt es keine einzige Stelle, die ir-
gendwie darauf hinweisen wiirde, daB er wihrend seines Gebetes die Bibel
aufgeschlagen hitte.”? Die Heilige Schrift ist wie ein Brunnen. Aus dem
Brunnen kann man Wasser schopfen. Soviel er auch spendet, das Wasser

""" Siehe auch Texte in KKEE, 20, 139-141, u. a..

'2 In seinem Tagebuch schreibt er vou den Gebetszeiten: seine ,,gewohnten* Gebete (z.B. am
9. Februar), das Gebet zur Vorbereitung der Messe (z. B. am 15 Februar). Die Messe selbst, die
etwa eine Stunde dauerte. Nach der Messe bleibt er langer in Danksagung. Siehe Ignatius von
Loyola, Das Geistliche Tagebuch. Herausgegeben von Adolf Haas SJ und Peter Knauer SJ,
Freiburg i. Br. 1961. Im folgenden abgekiirzt mit GT.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 21

versiegt nicht. Aber wozu braucht man einen Brunnen, wenn das ganze Land
unter Wasser steht?

So ist das mit der Schrift. Sie ist ein Brunnen. Er spendet den Zugang zu
Gott. Aus ihm kann man immer schépfen; er trocknet nie aus. Aber wozu
braucht man den Text der Schrift, wenn das ganze Land unter Wasser steht,
das heiflt, wenn der Zugang zu Gott sich soweit entwickelt hat, dal der un-
mittelbare Kontakt zu Gott stindig da ist. Ist es so unméglich sich vorzu-
stellen, daB Texte und Worte die Unmittelbarkeit der Begegnung mit Gott
nicht mehr férdern, sondern nur stéren?

Die geistliche Lehre der Kirche sagt dasselbe. Die Bibelbetrachtung wird
in den Handbiichern der Askese und der Mystik als zweite der vier asketi-
schen Gebetsstufen eingeordnet. Im eigentlichen kontemplativen Gebet wird
ihnen kein Platz zugewiesen'.

Dal} in den Gebetsstunden der kontemplativen Exerzitien die Schrift nicht
verwendet wird, bedeutet nicht, daB eine Beschiftigung mit der Schrift un-
erwiinscht oder nicht notwendig wire. Sie ist lebenswichtig, nur nicht in den
Gebetszeiten selbst. Wenn ein Kind seinem Vater danken will, schaut es
nicht auf den Text eines Buches iiber Dankbarkeit. Es wendet sich ganz sei-
nem Vater zu und sucht den Blickkontakt mit ihm. Der stidndige Blickkon-
takt mit Gott im Gebet ist eine Vorbedingung dafiir, daB der Mensch ,,Gott
in allen Dingen finden kann* (EB 232).

6. Die Gnade geniigt (EB 233 und 234)

Es gibt in dieser Betrachtung, um Liebe zu erlangen, noch eine {iberwiilti-
gende Uberraschung. Im Gebet ,,Nehmt Herr ... spricht der Exerzitant am
Ende: ,,Gebt mir Eure Liebe und Gnade, denn diese geniigt mir* (EB 234).

Gott ist die Liebe (1 Joh 4,16b) und die Gnade ist Jesus Christus selbst.
Mit diesem ,,geniigt* oder spanisch ,basta“!* vereinfacht Ignatius die Bitt-
gebete und die zweite Hinfiihrung in allen Gebetsstunden. Der Exerzitant
bittet um Gnade, aber nicht fiir Zweitrangiges, denn Gott geniigt ihm. Die-
ses ,,basta“ im spanischen Text mufl man ernst nehmen. Hat einer sich ganz
Gott iiberlassen, kann er nicht mehr bestimmen wollen, was dieser ihm
schenken soll. Wiirde er in diesem Fall sein ,,geniigt* nicht zuriicknehmen?

Tatsichlich héren in der kontemplativen Haltung die Bittgebete auf. Sie

* vgl. A. Tanquerey, Grundriss der Aszetischen und Mystischen Theologie. Paris 1931,
495-497 u. 891-892.

* 'Wir erinnern an das Wort der Heiligen Theresa von Avila: ,,Dios solo basta“, Gott allein
gentigt.



Franz Jalics 22

dandern sich in AuBerungen des Vertrauens. Statt ,,Gib mir, was ich brauche!*
kann man hochstens sagen: ,,Ich weif}, daB Du mir alles gibst. Ich lege mein
ganzes Schicksal in Deine Hénde! Deine Fiirsorge fiir mich geniigt. Ich
brauche es weder zu sagen noch zu bestimmen, wie Du fiir mich sorgen
sollst. Ich lege mich vollstindig in Deine Hinde, und fiir mich ist es gut so,
wie Du es mir schenkst.” In dieser Haltung offenbart sich ein sehr groBes
Vertrauen. Ignatius mutet sie ab dieser Betrachtung dem Exerzitanten zu.

Jetzt geht es darum, daB das Vertrauen in Gott eine ganz neue Dimension
erreicht. Der Wille wurde Gott geschenkt. Der Exerzitant will nichts auBer
Liebe. Das ist eine groBe Anderung in der Praxis der dritten Hinfiihrung. Bis
jetzt hat der Exerzitant immer darum gebeten, was er wollte: ,,Die dritte: um
das zu bitten, was ich will...“ (EB 233 und a. O.).

Er hat in jeder Betrachtung entsprechend immer um etwas Besonderes ge-
beten. Das dndert sich, insofern als er von jetzt an immer nur um dasselbe
bittet: Liebe und Gnade. In der kontemplativen Zeit will er nicht mehr be-
stimmen, was Gott ihm geben soll.

Diese Haltung ist auch eine Voraussetzung dafiir, daB die Indifferenz des
Fundamentes (EB 23) erreicht werden kann. Wie kénnte man eine Indiffe-
renz der Welt gegeniiber (Tod oder langes Leben: EB 23) erlangen, wenn man
stdndig noch Wiinsche hat, die sich auf diese Welt beziehen. Der Weg zur
vollen Indifferenz fiihrt notwendigerweise durch eine Zeit, in der man nichts
will, nichts wiinscht. Dieser Weg fiihrt zu einem Zustand, in dem man Gott
und nicht mehr die Gaben Gottes sucht, so wichtig und so erhaben sie auch
sein mogen. Nur dieser stdndige Blick auf Gott fiihrt zur echten Indifferenz.

Dies bedeutet auch eine strukturelle Anderung zwischen der zweiten, der
dritten und dem Anfang der vierten Woche einerseits und der kontemplati-
ven Zeit andererseits.

7. Das Schauen auf die Gegenwart Gottes

Untersuchen wir die vier Punkte (EB 234-237) der Betrachtung, um Liebe
zu erlangen. Auf den ersten Blick hat man den Eindruck, daB Ignatius in ih-
nen einen unerschépflichen Betrachtungsstoff znsammengetragen hat. Wenn
man jedoch genauer hinschaut, sieht man, dafl das Gegenteil der Fall ist. Ig-
natius will den Betrachtungsstoff als solchen endgiiltig abschaffen.

Ein aufmerksames Lesen der vier Punkte 1aBt keinen Zweifel dariiber, daB
Ignatius mit der langen Beschreibung einen umfassenden Blick, eine ganz
bestimmte Art zu sehen, zu vermitteln sucht.

Schauen wir den Text des vierten Punktes an (EB 237):



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 23

»Schauen, wie alle Giiter und Gaben von oben herabsteigen, etwa meine ... Macht, ... und
genauso Gerechtigkeit, Giite, Freundlichkeit, Barmherzigkeit usw.; wie von der Sonne die
Strahlen herabsteigen, vom Quell die Wasser ...

Ist das nicht ein Ringen um eine Vision, um etwas, was er nicht richtig aus-
driicken kann? Oder wenn er im dritten Punkt (EB 236) unseren Blick darauf
richtet, wie Gott ,,das Sein gibt“. Oder wenn er sagt, wir sollen darauf schauen,
wie ,,Gott in den Geschopfen wohnt (EB 235). Was ist dieser Blick, in dem
ich schauen kann, wie Gott mir ,,Sein gibt“, mich ,beseelt”, ,,wahrnehmen
macht“, und indem ,,er mich verstehen macht®, ,,indem er einen Tempel aus
mir macht (EB 235)? Ist dieser Blick nicht die innere Schau der Gegenwart
Gottes, die man Kontemplation nennt? ,,Gott finden in allem™. Ist das nicht der
Zustand, von dem Benedikt sagt: ,.In der Gegenwart Gottes wandeln*?

Ignatius spricht hier von einer reinen Gnade. Mit seinen begrenzten
Sprachmdglichkeiten beschreibt Ignatius seinen eigenen Zustand. Er lebt
ganz in der Gegenwart Gottes. Der Exerzitant hat Gott alle seine duferen
und inneren Fihigkeiten hingegeben und sie zur Ruhe kommen lassen. Was
ihm geblieben ist und was er nicht abgeben kann, ist seine Aufmerksamkeit,
sein BewuBtsein. Mit seiner ganzen Aufmerksamkeit, mit seinem ganzen
BewuBtsein soll er sich nun auf Gott ausrichten. Das ist die kontemplative
Schaun (EB 235 und 237).

Kontemplation kann man nicht erlernen. Sie ist reine Gnade. Man kann
sich aber fiir sie disponieren. Und die unmittelbare Disposition ist der Ab-
bau der inneren geistigen Aktivitdten, bis nichts anderes bleibt als das reine
BewuBitsein, die reine Aufmerksamkeit. Diese Aufmerksamkeit, nur avf die
Gegenwart zu schauen, d.h. die Gegenwart wahrzunehmen, bedeutet Vorbe-
reitung auf die Gnade der Kontemplation. Ignatius strebt eine neue schau-
ende Unmittelbarkeit zum Sein und Handeln Gottes an. Und das braucht
eine eigene Zeit, mit einer eigenen Methode, mit einer neuen Haltung, mit
neuer Unterscheidung der Geister, mit eigener Wahlmethode und mit einer
neuen Gebetswelise.

Weil nur die Aufmerksamkeit auf die Gegenwart Gottes bleibt, ist auch
kein Betrachtungsstoff mehr notig. Die diskursiven Uberlegungen und die
Unterscheidung der Zustéinde von Trost und Trostlosigkeit sind ja alle Gott
zu Fiiflen gelegt worden.

Die Gebete vor und nach der Gebetsstunde bleiben unangetastet, aber der
Bereich der Gebetszeit wird ohne Stoff bleiben. Wer da hineingekostet hat,
wird sich immer zu diesem einfachen Blick hingezogen fiihlen.

Kann man dabei wirklich keine Betrachtung mehr machen? Doch! Es
spricht nichts dagegen. Man muB aber in diesem Fall wissen, dal man sich
in die Atmosphére der zweiten und dritten Woche zuriickversetzt.



Franz Jalics 24

8. Prinzip und Fundament

Am Anfang des Exerzitienbuches nach den Anmerkungen (EB 1-22) und
vor der allerersten Ubung schreibt Ignatius einen Grundsatz und gibt ihm
den Titel: Prinzip und Fundament (EB 23).

Er gibt erstens das Ziel seiner Exerzitien an'>:

,Gott zu loben, ihm Ehrfurcht zu erweisen, ihm zu dienen, und dadurch seine eigene Seele
zu retten.” (Ebd.)

Er zeigt zweitens den schwierigen Weg oder die Aufgabe, die zu diesem
Ziel fiihrt:

,»Deshalb ist es notig, da8 wir uns gegeniiber allen geschaffenen Dingen in allem, ..., in-
different machen. Wir sollen also nicht unsererseits mehr wollen: Gesundheit als Krankheit,
Reichtum als Armut, Ehre als Ehrlosigkeit, langes Leben als kurzes ....* (Ebd.)

Drittens legt er als Antwort auf diese Aufgabe die Ubungen vor, die zu
diesem Ziel fiihren, die Exerzitien selbst.

Es ist ein sehr konkretes Vorgehen und entspricht der Struktur einer
Schule. Am Anfang steht die Aufnahmepriifung. Ignatius gibt das Ziel an,
wohin er mit der Schule fithren will. Dann erklirt er, was zu lernen ist (d. h.
Indifferenz). Das ist die Aufnahmepriifung in die Schule. Wer das Ziel nicht
anstreben will, braucht sie nicht zu absolvieren. Wer das Ziel der Exerzitien
schon erreicht hat, braucht diese Schule auch nicht zu besuchen. Die Schule
der Exerzitien ist fiir Menschen da, die das Ziel anstreben wollen, es aber
noch nicht erreicht haben. Wenn die Zustimmung da ist, kann der Schiiler
mit den Exerzitien (Ubungen) anfangen.

Es ist ein natiirliches Vorgehen, wenn man jemanden zu etwas fiihren will.
Dies gehdrt auch zur Art und Weise von Ignatius, der sich oft vorgenommen
hat, Menschen zu einem besseren Lebenswandel zu fiihren's.

Wenn man genauer hinschaut, merkt man, da§ Ignatius dieses Vorgehen
in seinem Exerzitienbuch fiir ein Teilziel der Exerzitienschule noch einmal
wiederholt. Und zwar dort, wo sich das Teilziel und der Weg dazu wesent-
lich dndern. Das heift, wo er in einen entscheidend neuen Abschnitt des
Lernprozesses hineinfiihren will.

Ist der Exerzitant schon reif, in die zweite Woche einzutreten, gibt Igna-

' Das Ziel der Exerzitien ist schon in der ersten Anmerkung (EB 1) angegeben. Das ist aber
fiir den Exerzitienmeister geschrieben. Dem Exerzitanten dagegen wird es im Prinzip und Fun-
dament gesagt.

'® Ignatius wendet dieselbe Vorgehensweise an, wenn er einen Kandidaten in die Gesellschaft
Jesu aufnehmen will. Der Kandidat bekommt das ,,Examen Generale*, ,,allgemeine Priifung®
vorgelegt, wo die Ziele der Gesellschaft angegeben werden und ihm gesagt wird, was sein Ein-
tritt mic sich bringen wiirde. AnschlieBend kann er eintreten. Siehe Ignatius von Loyola, Sat-
zungen der Gesellschaft Jesu. Frankfurt 1980, 19-61.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 25

tius ihm in einer groBen Vision den Ruf Christi des Konigs, dem zu folgen
das neue Ziel ist. Zweitens gibt er ihm im Hingabegebet dieser Betrachtung
den Weg an (EB 98). Sollte der Exerzitant diesen Weg versuchen wollen,
gibt er ihm eine neue Betrachtungsmethode (Betrachtung statt Besinnung)
und neuen Betrachtungsinhalt (Mysterien des Lebens Jesu und Wahl statt
Uberlegungen). Wir merken, daB das Teilziel in eine groBe Vision gekleidet
(EB 92-97), der Weg in einem Gebet vorgegeben ist (EB 98), und daB nach-
her ein neuer Ubungsstil eingeleitet wird (EB 101 ff.).

Ignatius wiederholt dieses Vorgehen, als das Teilziel nochmals geéindert
wird. Er gibt in einer groBen Vision das neue Ziel an, Gott in seinen Werken
zu schauen (EB 234-237). Dann weist er wieder in einem Gebet den an-
spruchsvollen Weg zu diesem Ziel, nimlich alle geistigen Fihigkeiten zur
Ruhe zu bringen und nur im Schauen zu bleiben (EB 234).

So steht die Folgerung fest. Wie Prinzip und Fundament zu den gesam-
ten Exerzitien stehen, so steht die Christkonigsbetrachtung zur zweiten, drit-
ten und zum Anfang der vierten Woche, und ebenso steht die Betrachtung,
um Liebe zu erlangen, zur nichsten, zur kontemplativen Zeit.

Aber warum fehlen hier die Ubungen, die ,.Exerzitien*, die zu diesem Ziel
fiihren? Nach der Christkonigsbetrachtung gibt Ignatius in einem ganz
neuen Stil Ubungen fiir zweieinhalb Exerzitienwochen an. Und zwar mit ge-
nauer Sorgfalt. Er beschreibt den Plan fiir mehr als siebzehn Tage (EB
101-209) und dazu noch Ubungen in fiinfzig Punkten (EB 262-312).
Warum 4Bt er jetzt, nach der Betrachtung der Liebe, die Ubungen weg? Wo
ist der neue Stil der Ubungen? Braucht das nicht eine ganz neue Gebets-
weise?

Ja, der Exerzitant braucht eine neue Gebetsweise, und diese Gebetsweise
in einem vollig neuen Stil ist griindlich und gewissenhaft erklirt, wie er sie
nach der Christkonigsbetrachtung mit den Betrachtungen des Lebens Jesu
und mit der Wahl dargelegt hat. Der Unterschied liegt nur darin, daB8 die
Ubungen sehr einfach geworden sind. Die Aufgabe besteht ja nur in einem
aufmerksamen Schauen, in dem man die geistigen Fihigkeiten nicht mehr
betitigt. So sind die Ubungen immer auf dieselbe Weise zu verrichten.

(In GuL Heft 2/98: die neue Art des Betens, die neue Wahlpraxis und die
neue Unterscheidung der Geister)





