Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 39

,,Alles, ausnahmslos alles, was es an Wertvollem in mir gibt, kommt aus
etwas anderem als mir selbst, nicht als Gabe, sondern als etwas Geliehenes,
das man unaufhérlich empfangen mufi“ (3, 337). Und wie die Sonne (die ja
immer als Abbild Gottes verstanden wurde, immer nur ,,gibt und erhilt
nichts dafiir zuriick (2, 65), so hat auch jeder Mensch (und insbesondere
der Kiinstler) das Empfangene weiterzugeben. Die Schonheit eines Men-
schen liegt darin, daB er das in ihm angelegte Geheimnis erspiirt und ver-
wirklicht. ,,Das Schone ist eine vollkommene Ordnung. So befindet sich
auch die ganz und gar gehorsame Seele in einer vollkommenen Ordnung™
(2, 157). Weil das Schone letztlich mit dem Guten und dem Wahren iden-
tisch ist, kann es im Menschen nur im Gehorsam aufgenommen und ange-
nommen werden.

Leben in Freundschaft mit Gott —
Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin

Johannes Bunnenberg, Worms

L. Einleitung

Thomas von Aquin mit Mystik in Verbindung zu bringen, kénnte auf den er-
sten Blick als abwegig erscheinen. Seine Grofie besteht zweifellos in der
theologischen Systematisierung, in der pridzisen Definition, in der gedankli-
chen Durchdringung. Allseits werden seine Exaktheit und Objektivitit
geriihmt, seine analytische Kraft und seine Kunst der Abstraktion.

Fehlt da nicht nahezu alles, was wir gemeinhin mit Mystik assoziieren:
namlich Gefiihl und Ergriffenheit, Subjektivitdt oder auch dichterischer
Schwung, spirituelles Charisma und vor allem Zeugnisse von personlicher
Erfahrung? Trocken und technisch, niichtern und karg ist dagegen die Spra-
che des hl. Thomas. Der franzdsische Dominikaner-Theologe Marie-Domi-
nique Chenu, der das Gesamtwerk wie kaum ein anderer kannte, weill zu be-
richten: ,,Man entdeckt nur vier- oder fiinfmal eine ausdriickliche Gefiihls-
duBerung“.! Der grofie deutsche Theologe Hans Urs von Balthasar urteilt in

' M.D. Chenu, Das Werk des hi. Thomas von Aquin. Heidelberg, Graz u.a. 1960, 134.



Johannes Bunnenberg 40

seinem Kommentar iiber die Darstellung des kontemplativen Lebens bei
Thomas: ,,Die acht Artikel dieser Frage sind von einer Niichternheit, die ...
enttduscht™.?

Als erste Beobachtung ist daher festzuhalten: Thomas entspricht nicht un-
seren Erwartungen an einen Mystiker. Unter dem Gesichtspunkt der Mystik
fiihrt die Lektiire thomanischer Texte zunichst zur Befremdung, ja zur Ent-
tduschung. Allerdings kann dieses Fremdheitserlebnis durchaus eine posi-
tive Wirkung haben: da wir namlich nicht unsere Vorstellungen in Thomas
hineinlesen, sondern ihn selbst zu Wort kommen lassen und uns von ihm et-
was sagen lassen — auch in dem, was quer zu unserem Denken steht.

II. Biographische Spuren von Mystik

Bevor wir uns in die thomanische Theorie vertiefen, lohnt es sich, einen
Blick auf seine Person und sein Leben zu werfen. Finden sich dort nicht
deutliche Anzeichen von Mystik? Diese Frage ist durchaus zu bejahen. Un-
ter den Aussagen beim Heiligsprechungsproze8 sind mehrere Zeugnisse, die
glaubwiirdig daranf hinweisen, da Thomas auBerordentliche Erfahrungen
der Nihe Gottes zuteil wurden. Der gelehrte Erforscher mittelalterlicher
Theologie, Martin Grabmann, faft seinen Eindruck so zusammen: ,,Sein Le-
ben ist reich an Erlebnissen, die den hochsten Formen der Mystik an-
gehoren®.? Jean-Pierre Torrell spricht in seiner Einfilhrung zu Thomas vom
kontemplativen Zug des Heiligen, erwihnt Verziickungen, sieht einen Zu-
sammenhang zwischen héufigen Geistesabwesenheiten und geistlicher Tie-
fendimension.?

An einige Vorkommnisse ist zu erinnern, die der Biograph Wilhelm von
Tocco erzihlt:> eine geheimnisvolle nichtliche Hilfe, die Thomas bei der
Vorbereitung seiner Antrittsvorlesung erfihrt; eine ebenfalls nichtliche Er-
leuchtung, als Thomas das Buch des Propheten Jesaja kommentiert und er
sich linger vergeblich an einer schwierigen Stelle abarbeitet; sein intensives

* H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben und die zwei Wege menschlichen Lebens. Kom-
mentar zu STh II-1I q.171-182 (DThA Bd. 23). Heidelberg, Graz u.a. 1954, 436. Seit kurzem
liegt eine neue Ausgabe vor: Thomas und die Charismatik. Einsiedeln, Freiburg 1996.

* M. Grabmann, Das Seelenleben des Heiligen Thomas von Aquin nach seinen Werken und
den Heiligsprechungsakten dargestellt. Miinchen 1924, 51. Kurz vorher bezeichnet Grabmann
Thomas als einen ,,Mann der mystischen Beschauung® (Ebd. 50).

¢ 1.-P. Torrell, Magister Thomas. Leben und Werk des Thomas von Aquin. Freiburg 1995,
296-301. Etwas zuriickhaltender duflert sich K. Ruh, Geschichte der abendlindischen Mystik.
Bd. 3. Die Mystik des deutschen Predigerordens und ihre Grundlegung in der Hochschola-
stik. Miinchen 1996, 130.

> Vgl. W. v. Tocco, Das Leben des heiligen Thomas von Aquino. Ubertragen und eingeleitet
vou W. P. Eckert. Diisseldorf 1965, Kap. 16/29/31/33.



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 41

Gebetsleben, das hdufig mit dem VergieBen von Trédnen, einmal sogar mit
der Erhebung seines Leibes verbunden ist; seine ausgeprigte eucharistische
Frommigkeit, die mehrfach dazu fiihrt, daB er in seiner tiefen Versunkenheit
bei der Eucharistiefeier alles andere um sich herum vergif3t. Summarisch ur-
teilt Wilhelm von Tocco, dafl Thomas ,,sich niemals niedergesetzt habe, ein
Werk zu schreiben, ohne vorher gebetet und Tridnen vergossen zu haben.
Und sobald er iiber etwas Zweifel hatte, eilte er zum Gebet, und nachdem er
Tranen vergossen hatte, kehrte er zuriick, iiber seinen Zweifel erleuchtet und
belehrt*.

Der bekannteste Vorfall allerdings, der mit dem Etikett ,,mystisch* belegt
werden darf, ereignete sich am Ende seines Lebens. Bartholoméus von Ca-
pua berichtet, dal Thomas, als er in der Nikolauskapelle des Konvents in
Neapel die hl. Messe feierte, ,eine erstaunliche Verinderung ergriff*.’

Wilhelm von Tocco bezeugt mehrfach solche ,,Geistesabwesenheiten
oder ,,Entriickungen®, wie er es nennt. Aber was Thomas wihrend dieser hl.
Messe widerfahren ist, muB einfach tiberwiltigend gewesen sein und alles
andere in den Schatten gestellt haben. Denn danach hort er fiir immer auf zu
schreiben — und Schreiben war fiir ihn nicht irgendeine beliebige Tatigkeit,
sondern Lebensinhalt und Berufung. Von Bruder Reginald, seinem Sekretér
und Vertrauten, zu einer Erkldrung gedringt, antwortet Thomas: ,,Reginald,
ich kann nicht mehr, denn alles, was ich geschrieben habe, scheint mir wie
Stroh zu sein‘; und spiter fiigt er hinzu: ,,Stroh... im Vergleich mit dem, was
ich gesehen habe und was mir offenbart worden ist“.®

III. Theologie und Mystik

Vom geschilderten Lebenshintergrund finden wir in Thomas eigenen Schrif-
ten kein unmittelbares, explizites Echo. Als Person tritt er in seinen Werken
vollig zuriick. Dieser Umstand muf3 jedoch nicht irritieren. Die Ich-Form
stellt bei den christlichen Mystikern des ersten Jahrtausends bis hin zur
Scholastik insgesamt eher die Ausnahme dar.® Es gilt also, sich auf die Su-
che nach Spuren anderer Art zu machen.

Die erwihnten biographischen Begebenheiten stimmen auffilligerweise
darin iiberein, dal} sie simtlich mit der Tétigkeit des Thomas als Theologe

¢ Ebd. 213.

7 Ebd. 231.

¢ Ebd. 232. K. Ruh urteilt: , Die Tatsache des Werkabbruchs, verbunden mit dem vernichten-
den Urteil der Unerheblichkeit wissenschaftlicher Arbeit (die Thomas als hochstes Gliick die-
ser Erde betrachtet hatte), scheint mir fiir die Echtheit der ekstatischen Schau zu sprechen. Das
Verstummen wire also ein mystisches Schweigen* (a.a.0. 130).

? Vgl. B. McGinn, Die Mystik im Abendland. Bd.1. Urspriinge. Freiburg 1994, 13.



Johannes Bunnenberg 42

zu tun haben. Deutet dies nicht darauf hin, daff es da verborgene Verbin-
dungen gibt? Otto Hermann Pesch fragt deshalb: ,,Wie aber, wenn gerade
und nichts anderes als das Werk, die Theologie des Thomas das Dokument
seiner Frommigkeit wire? Wenn seine Theologie selbst eine Gestalt seines
Betens wire — als contemplatio, als betrachtendes Sich-Versenken in die Ge-
heimnisse Gottes hat er sie ja tatsdchlich verstanden?*!*Mit dieser Anfrage
stimmt iiberein, daB ,,der Ausdruck ,mystische Theologie* iiber ein Jahrtau-
send ilter ist als der Ausdruck ,Mystik*“.!! Es liegt daher nahe, daB gerade
die theologische Reflexion der Ort ist, wo bei Thomas Mystik verborgen
sein konnte. Wir sind sicherlich durch unseren Mystik-Begriff in der Gefahr,
diese Nihe von Mystik und Intellektualitét zundchst einmal nicht in Betracht
zu zichen.

1. Theologie als Weisheit

Um diese Spur zu verfolgen, bedarf es der Vergewisserung dariiber, welche
Auffassung der hl. Thomas von der Theologie hat.'” Theologie ist fiir ihn
Wissenschaft, insofern sie methodisch iiberpriifbar vorgeht und sich ratio-
naler Argumentation befleifigt, und Thomas treibt die intellektuelle Arbeit
wirklich oft bis zum AuBersten; zugleich aber versteht er die Theologie als
Weisheit, insofern sie zur Erkenntnis letzter Zusammenhinge goéttlicher Er-
leuchtung bedarf. Daher stiitzt sie sich anf die Offenbarung Gottes. Diese
Weisheit, die — gestiitzt auf die Offenbarung — die Tiefen Gottes und der
Welt erkennt, ist fiir Thomas eine Gabe des Heiligen Geistes,'? eine ,,Weis-
heit, die von oben kommt* (Jak 3,15). Sie gelangt zu ihrem Urteil nicht nur
auf logisch-schlulfolgerndem Weg, sondern durch einen Vorgang, der den
ganzen Menschen erfait. Thomas greift die Rede des Dionysius vom Erlei-
den des Gottlichen auf; sodann nennt er die Theologie ,,gleichsam eine Ein-
priagung des gottlichen Erkennens* im Geist des Menschen;'* er spricht von
einer Erkenntnis durch ,,connaturalitas®, durch eine Wesensverwandtschaft,
durch die Teilhabe am gottlichen Leben. Es gibt also eine Annéherung an
Gott, die nur iiber ein Ahnlichwerden mdglich ist, iiber eine Umformung des

10 L. Maidl/O.H. Pesch, Thomas von Aquin. Freiburg 1994, 9.

" B. McGinn, Die Mystik im Abendland, a.a.0. 12.

'2 Thomas selbst gibt einen Aufril seines Theologie-Verstindnisses in der ersten Quaestio sei-
ner Summa Theologiae.

Vgl. dazu: O.H. Pesch, Thomas von Aquin. Grenze und Grifie mittelalterlicher Theologie.
Mainz 1988, 45-48; L. Maidl, Desiderii interpres. Genese und Grundstruktur der Gebets-
theologie des Thomas von Aquin. Paderborn 1994, 345-347.

" Vgl. STh II-11 q.45.

“STh1q.l1a3ad?2.



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 43

ganzen Menschen. Diese Verwandtschaft mit Gott wird gewirkt durch die
Liebe, die uns mit Gott verbindet.'

Anders gesagt: Bei aller methodischen Strenge und Sorgfalt ist Theologie
fiir Thomas nicht nur eine Sache des Verstandes, sondern ein Tun, das den
ganzen Menschen in Anspruch nimmt, und ohne ein Ergriffensein von Gott,
das sich auf alle Bereiche des Lebens auswirkt, bleibt der Theologe auf hal-
bem Weg stecken und erreicht sein Ziel nicht. Diese Sachlage fiihrt Thomas
jedoch nicht dazu, von seinem ganz personlichen Beriihrtsein von Gott zu
erzihlen. Eine narrative oder biographische Theologie ist ihm fremd. Seine
eigene Erfahrung bleibt unausgeprochene Voraussetzung seines Denkens
und Lehrens.

Doch - so darf gefragt werden — ist sein theologischer Ansatz nicht nur
deshalb moglich, weil er personlich eine ungewohnliche Einweihung in
Gottes alles durchdringende Gegenwart erfahren hat, weil er einen erstaun-
lich direkten Zugang zu Gott hat? Thomas wagt es, alle Fragen ganz von
Gott her zu denken.'® Er sprengt die Kreisbewegungen des um sich selbst be-
sorgten Menschen auf. Er setzt nicht mit dem Ich und seinen Bediirfnissen
ein, wie es unserem anthropozentrischen Denken entspréche, sondern rich-
tet den Blick als erstes auf die GroBe Gottes. Der Theologie weist er die Auf-
gabe zu, ,alles im Lichte Gottes zu betrachten, weil es dabei entweder um
Gott selbst geht oder weil es eine Hinordnung auf Gott als Ursprung und
Ziel hat*“."” Diesen Versuch, von Gott her die Welt, die Menschen und ihre
Geschichte zu ergriinden, bezeichnet O.H. Pesch als provozierend selbst-
vergessen und spricht von einem atemberaubenden Programm.'®

2. Negative Theologie

Ein zweiter Zug des thomanischen Theologieverstindnisses ist fiir die My-
stik relevant: das BewuBtsein von der Unbegreiflichkeit Gottes."

So sehr Thomas die intellektuelle Durchdringung vorantreibt, alles Kon-
nen und alle Mittel, die ihm zur Verfiigung stehen, dafiir einsetzt, und so
kostbar ihm jede Einsicht ist, er gesteht zugleich ein: ,,Das ist das Letzte in
der menschlichen Erkenntnis von Gott, dal} sie weill, von Gott nichts zu wis-
sen“.? In der Summe gegen die Heiden schreibt er mit Verweis auf Diony-

5 Vgl. SThII-II q.46 a.2.

16 Vgl. L. Maidl/OQ.H. Pesch, Thomas von Aquin, a.a.0. 10f.

17 STh 1 q.1 a.7 (Ubersetzung nach O.H. Pesch).

% Vgl. L. Maidl/O.H. Pesch, Thomas von Aquin, a.a.0. 12; O.H. Pesch, Thomas von Aquin,
a.a.0. 47.

19 Vgl. J. Pieper, Philosophia negativa, Miinchen 1953 (Titel der spéteren Auflagen: Unaus-
trinkbares Licht); O.H. Pesch, Thomas von Aquin, a.a.O. 46.

2 Pot 7,5 ad 14 (Ubersetzung von O.H. Pesch)



Johannes Bunnenberg 44

sius: ,,Und dies ist das Letzte und Vollkommenste unserer Erkenntnis in die-
sem Leben: ,mit Gott sind wir sozusagen als einem Unbekannten verbun-
den‘; zwar gelingt es noch, dal wir von ihm erkennen, was er nicht ist, was
er aber ist, bleibt bis ins Innerste unbekannt. Daher wird auch, um die Un-
wissenheit dieser hochsten Erkenntnis zu zeigen, von Mose im Buch Exo-
dus 20,21 gesagt, daB} ,er herantrat ins Dunkel hinein, in dem Gott ist‘“?!
Dunkel, Nacht, Finsternis — damit klingt ein Motiv an, das sich bei den spi-
teren Mystikern weiter entfalten wird. Thm entspricht im eigenen Verhalten
das Verstummen vor der iiberwiltigenden GroBe Gottes. Was Thomas am
Ende seines Lebens existentiell erfahren wird, hat er vorher so in Worte ge-
faBt: ,,Gott wird durch Schweigen geehrt — nicht weil wir von ihm nichts zu
sagen oder zu erkennen vermochten, sondern weil wir wissen, daB wir un-
vermdgend sind, ihn zu begreifen®.?

IV. Theologie der Mystik

Nachdem wir bisher mystischen Spuren als Hintergrund des thomanischen
Denkens nachgegangen sind, also indirekte Reflexe geortet haben, sind nun
die Texte zu befragen, die zumindest ansatzweise eine Theologie der Mystik
enthalten. Wie bereits erwihnt: Das Wort ,Mystik* gibt es damals noch
nicht, aber wir finden Aussagen zur ,,cognitio Dei experimentalis*, d.h. zur
erfahrungshaften Erkenntnis Gottes.

In der Summa Theologiae wird dieses Thema vor allem an zwei Orten be-
handelt:** im Abschnitt iiber die Charismen und im Traktat iiber die Kon-
templation. Damit sind genau solche Themen beriihrt, die Auswirkungen auf
die deutsche Dominikanermystik gehabt haben: die Gnadenlehre, die Zu-
ordnung von Aktion und Kontemplation, die Stellungnahme zu auBeror-
dentlichen Phinomenen.>

Dieser Einflu$ spricht in sich bereits fiir das mystische Potential dieser
Kapitel seiner Theologie. Der amerikanische Autor McGinn stellt nimlich

2 ScG 11, 49.

2 {n Trin. 2,1 ad 6 (Ubersetzung von J. Pieper).

2 Vgl. H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben..., 2.a.0. 285.

 DaB einige bedeutsame Verbindungslinien zwischen Thomas von Aquin und der deutschen
Dominikanermystik bestehen, ist in der Forschung allgemein anerkannt. Die Details sind
manchmal umstritten. Es ist hier nicht der Raum, um die Beziige im einzelnen darzustellen,
zumal man jeden Mystiker gesondert untersuchen miifite. Einige Literaturhinweise mdgen
geniigen. Vgl. K. Boeckl, Die sieben Gaben des Heiligen Geistes in ihrer Bedeutung fiir die
Mystik nach der Theologie des 13. und 14. Jahrhunderts. Freiburg 1931. R. Egenter, Die Idee
der Gottesfreundschaft im vierzehnten Jahrhundert, in: Aus der Geisteswelt des Mittelalters.
FS Martin Grabmann. Bd. II. Miinster 1935, 1021-1036. R. Imbach, Die deutsche Domini-
kanerschule, in: Grundfragen christlicher Mystik, hrsg. v. Margot Schmidt, Stuttgart-Bad
Cannstadt 1987, 157-172.



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 45

in der Einleitung zu seiner groBangelegten Geschichte der abendlindischen
Mystik fest: ,,Theologisch gesehen lautet die Kernfrage nicht ‘War dieser
oder jener wirklich ein Mystiker, weil er ... behauptete, die Art von Erfah-
rung gemacht zu haben, die ich als mystisch definiere?’, sondern ‘Welche
Bedeutung haben diese Schriften... in der Geschichte der christlichen My-
stik 7.2

Zunichst ist der Kontext der genannten Abschnitte anzuschauen, denn
wichtige Weichenstellungen nimmt Thomas hiufig allein dadurch vor, wie
er Themen innerhalb seiner Systematik plaziert.

Eine erste Beobachtung: Thomas verkniipft den erfahrungshaften Zugang
zu Gott mit der Rede von den ,.gratiae gratis datae“. Das bedeutet: Es geht
hier um ein Geschehen, das der Mensch nicht selbst machen kann, sondern
das ihm geschenkt werden muB. Seinerseits kann er sich zwar darauf vor-
bereiten — etwa durch Gebet und Meditation oder auch durch ein Handeln
aus dem Glauben —, aber die hochste Form der Kontemplation ist nicht durch
korperliche oder geistige Techniken erreichbar. Gottes Gegenwart zu kosten,
zu spiiren, zu fiihlen, ist ein durch nichts erzwingbares Sich-zeigen und
Sich-gewihren Gottes.

Thomas spricht davon u.a. innerhalb des Charismas der Prophetie.?® Ur-
bild des Propheten ist fiir ihn Mose. Er zitiert aus dem Buch Exodus: ,,Gott
sprach mit Mose von Angesicht zu Angesicht, wie ein Mensch mit seinem
Freunde zu sprechen pflegt” (Ex 33,11).?” Der Prophet ist fiir Thomas Seher
gottlicher Wahrheit, aber nicht fiir sich allein, sozusagen zu eigenem Nut-
zen, sondern im Hinblick auf das Wohl des Volkes. Daraus darf gefolgert
werden: Besondere mystische Gaben sind kein letzter Wert; sie sind hinge-
ordnet auf die Verkiindigung; Thomas miBt sie an ihrer Fruchtbarkeit fiir an-
dere. Die Mystik darf kein Selbstgenuf} bleiben, sie ist fiir ihn ausgerichtet
auf die Mitteilung; sie steht wie andere Gaben im Kontext einer sozialen
Verantwortung.?®

Gott erfahren, das war dagegen von einigen Autoren des frithen 13. Jahr-
hunderts verbunden worden mit auBergewohnlichen psychischen Phinome-
nen, denen an und fiir sich schon héchste Bedeutung fiir das religi¢se Leben
zugeprochen wurde.? Bis heute gibt es ja diese Auffassung, die Mystik stark
mit Ekstase, Vision, Trancezustinden usw. verkniipt und diese zum MafBstab
intensiver Gottesbeziehung macht.

# B. McGinn, Die Mystik im Abendland, a.a.0. 13.

® SThII-I q.171-175.

7 Vgl. SThII-II q.174 a.4.

3 Vgl. H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben ..., a.a.0. 287.
* Vgl. ebd. 345.384.



Johannes Bunnenberg 46

Thomas leugnet nicht, da3 es diese Phdnomene gibt, aber er relativiert sie;
sie gehoren fiir ihn nicht zum unverzichtbaren Kern der Gotteserfahrung.
Die Ekstase ist in sich fiir ihn noch kein Zeichen besonderer Gottesnihe.
Balthasar kommentiert: ,,Die Folge davon fiir die Theologie der Mystik war,
dal} kiinftighin die Kontemplation als solche keinen Entriickungscharakter
mehr aufweisen mufite.*

Ausdriicklich nennt Thomas nur zwei Menschen, deren Gotteserfahrung
mit einer Entriickung verbunden ist: Mose und Paulus. Sie sind fiir ihn an-
scheinend Empfinger einer vollig unvergleichlichen Erfahrung, die nicht
von allen gemacht werden kann, aber auch gar nicht von allen gemacht wer-
den muf3. Lydia Maidl spricht von einer gewissen ,,.Demokratisierung® der
Mystik bei Thomas, dessen Lehre sie so auslegt: ,,Jeder Mensch, insofern
sein Leben vom Heiligen Geist getragen ist, ist ein Mystiker; der ganze Weg
des Menschen zu Gott, der nur im Heiligen Geist moglich ist, ist ein mysti-
scher.3!

V. Die Lehre von der Kontemplation®

Thomas bestimmt die Kontemplation im weiteren Sinn als einen Akt, ,,durch
den jemand sich den duBleren Geschiften abzieht, um fiir Gott frei zu sein,
was auf doppelte Weise geschieht: wenn der Mensch auf den in der Schrift
redenden Gott hort, was durch die Lesung (lectio) geschieht, oder wenn er
zu Gott spricht, was im miindlichen Gebet (oratio) geschicht. Die Betrach-
tung (meditatio) aber verhélt sich zu beidem wie ein Mittelding: denn inso-
fern Gott in den Schriften zu uns redet, werden wir durch die Betrachtung
im Verstand und im Gemiit ]hm vergegenwartigt (praesentamur), und so Ihm
vorgestellt oder Thn gegenwirtig habend, konnen wir durch das miindliche
Gebet zu ihm reden®.*® Wesentliche Elemente auf dem Weg der Kontempla-
tion sind also: das Horen auf Gottes Wort bzw. die Schriftlesung, das be-
trachtende Verweilen, das alle Seelenkrifte beansprucht und in die Gegen-
wart Gottes fiihrt, und das daraus erflieBende Gebet.

3 Ebd. 384. Vgl. ebd. 288 u. 345.

31 L. Maidl, Desiderii interpres, a.a.0. 122,

2 Bezugspunkt bei Thomas sind hauptsichlich die entsprechenden Fragen in der Summa
Theologiae (II-II q.179~182), aber auch sein Sentenzenkommentar. Die Interpretation ver-
dankt sich zum groB3en Teil dem hervorragenden Kommentar von H.U.v. Balthasar.

* Sent 4d 15:4,1 qa 2 ad 1. Vgl. H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben ..., a.a.0. 441.
Die Ubersetzung ist iibernommen.



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 47

1. Das Verhdltnis von Aktion und Kontemplation

Thomas trifft in diesem Problemfeld* auf eine ziemlich eindeutige patristi-
sche Tradition, die das kontemplative Leben héherbewertet. Als biblischer
Bezugspunkt dient dabei die Erzdhlung vom Besuch Jesu bei Martha und
Maria (Lk 10,38-42). Der Satz Jesu: ,Maria hat den besten Teil erwihlt*
(Lk 10,42) wird als Bevorzugung des beschaulichen Lebens interpretiert.
Fiir Thomas verstérkt sich diese Linie noch durch die Autoritit des Aristo-
teles, dem Thomas acht Argumente fiir die Vorrangstellung der Kontempla-
tion entnimmt. Hinzu kommt, da Thomas die Gottesliebe, die er mit der
Kontemplation gleichsetzt, iiber die Nichstenliebe stellt.

Bei genauem Hinsehen sind allerdings auch einige Nuancen auszuma-
chen, die zeigen, dal Thomas bemiiht ist, dem Evangelium mit seiner Hand-
lungsorientierung gerecht zu werden. So bemerkt er, daB ein Voranschreiten
auf dem Weg der Kontemplation einer Entsprechung im praktischen Tun be-
darf: ,solange ... der Mensch im aktiven Leben noch nicht zur Vollkom-
menheit gelangt ist, kann in ihm das beschauliche Leben nicht anders sein
als noch in einem gewissen Anfangsstadium*.** Daraus folgt: Fortschritte im
aktiven und kontemplativen Leben bedingen einander; es besteht eine wech-
selseitige Riickbindung. Thomas zitiert Gregor den GroBen, der sagt: ,,Wer
sich nach der Kontemplation sehnt wie nach einer Burg, in der er Friede und
Ruhe hat, der soll sich zuerst im Feld bewihren, indem er sich im Handeln
iibt*.’ Hier ist wohl gemeint, daB das titige Leben dem kontemplativen zeit-
lich vorausgeht, die dafiir nétige Disposition schafft, darauf vorbereitet; an-
dererseits wirkt das kontemplative Leben wiederum auf das Handeln zuriick,
leitet es, hilt ihm das Ziel vor Augen.”’

Insgesamt betrachtet bleibt es allerdings bei vorsichtigen Ansitzen, um
dem christlichen Handeln einen dem Evangelium gemiBen Rang zu geben.
Aristoteles und die Kirchenviter bilden eine zu starke Koalition, als daB
Thomas eine grundsitzlich neue Zuordnung von Aktion und Kontemplation
moglich wire. Erst Meister Eckhart gelingt eine weiterfiihrende Konzeption,
die die fatale Konkurrenz der beiden Lebensweisen iiberwindet.

* Vgl. die Interpretionen bei H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben ..., 2.a.0. 431-464,
und bei K. Ruh, Geschichte der abendlindischen Mystik Bd. 3, a.a.0. 156-162.

* Sent 3 d 35: 1,3 sol.3. Vgl. H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben ..., a.a.0. 438.

* SThII-1II q.182 a.3 Sed contra (freie Ubersetzung).

7 Vgl. STh II-11 q.182 a.4 ad 243.



Johannes Bunnenberg 48

2. Kontemplation der Schopfung

Eine zweite Position verdient Erwdhnung: Inhalt der Kontemplation kann
laut Thomas nicht nur Gott selbst sein, sondern auch die Schopfung. In den
Geschopfen erkennt und bewundert der Betrachter ,.die gottliche Majestit
und Weisheit... und die Wohltaten Gottes, aus denen er zur Liebe zu ihm ent-
brennt“.*® Kontemplation kann sich also an allem entziinden, was uns Men-
schen begegnet; alle unsere Sinne konnen dabei helfen: Sehen, horen, rie-
chen, schmecken, tasten sind mégliche Schritte auf dem Weg der Kontem-
plation.® Es gibt eine kontemplative Weise der Wahrnehmung, ein Verwei-
len und Auskosten, das in die Tiefe vordringt, ein Wahrnehmen, das innehilt
und darin eine iiber den Gegenstand hinausgehende Gegenwart spiirt. Horen
wir Thomas selbst: ,Da Gott die allgemeine Ursache des ganzen Seins ist,
so ist es notwendig so, daB, worin immer das Sein sich findet, dort auch die
gottliche Gegenwart nahe sei“.** Oder an anderer Stelle: ,,Es muB so sein,
daB Gott in allen Dingen sei, und zwar auf die innigste Weise.*! Josef Pie-
per faBt diese Sicht in die schonen Worte: ,,Jedes Ding birgt und verbirgt auf
seinem Grunde ein gottliches Ursprungszeichen.*? Die Kontemplation ist
eben der Weg, um die Dinge und Menschen auf ihren Seinsgrund hin trans-
parent werden zu lassen. Dabei sind alle Krifte des Menschen im Spiel, an-
gefangen von den tief im Leiblichen wurzelnden Antrieben, die Thomas
,passiones*, Leidenschaften, nennt, bis hin zu den héchsten geistigen Voll-
ziigen, nimlich Erkenntnis und Liebe.

3. Kontemplation als Erkennen und Lieben

Thomas bevorzugt zur Charakterisierung der Kontemplation die Begriffe
,erkennen* und ,,sehen bzw. schauen®“. Inm wird hiufig — und vielfach nicht
zu Unrecht — eine intellektuelle Schlagseite nachgesagt. Bei genauer Unter-
suchung unseres Themenkreises wird allerdings deutlich: Kontemplation ist
fiir Thomas zwar aufs innigste mit Erkenntnis verkniipft, aber diese vollzieht
sich fiir ihn eben nicht nur auf der Ebene des Denkens, und die kontempla-
tive Schau ist kein distanziertes Zur-Kenntnis-nehmen. Sie ist vielmehr von
der Sehnsucht nach Gott in Gang gesetzt und wird von der Liebe befliigelt.*’
Thomas zitiert Jesu Wort: ,,Wo dein Schatz ist, dort ist dein Herz* (Mt 6,21).

3 Sent 3d 35: 1,2 s0l.3. Vgl. H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben ..., a.a.0. 443.
* Vel. J. Pieper, Gliick und Kontemplation. Miinchen 2.Aufl. 1957, 81-91.

4 8¢G 111, 68 (Ubersetzung J. Pieper).

4 STh1q.8 a.1 (Ubersetzung J. Pieper).

42 J. Pieper, Gliick und Kontemplation, a.a.0. 91.

4 Vgl. SThII-11 q.180 a.1; J. Pieper, Gliick und Kontemplation, a.a.0. 74.77.



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 49

Es wird erkennbar, daf dieser Schatz letztlich kein Gegenstand und auch
nicht eine satzhafte Wahrheit ist, sondern die geliebte Person. Thomas
schent sich in diesem Kontext sogar nicht, von der Schonheit Gottes zu spre-
chen, die den Kontemplativen zum Gliihen bringt. Er fahrt fort: ,,Und weil
ein jeder in Wonne ist, wenn er das erlangt, was er liebt, darum gipfelt das
beschauliche Leben in der Wonne, die im Gemiithaften liegt und aus der her-
aus dann die Liebe stirker wird“.* Im Anschauen des Geliebten findet der
Mensch sein Gliick, schanen wohlgemerkt verstanden als die intensivste
Weise, wie etwas anderes jemandem innerlich wird, jemand mit ihm eins
werden kann.*

VI. Mystik der Freundschaft

Hier ist jetzt der Ort, um einen letzten Begriff einzufiihren, der in der Uber-
schrift zu diesem Artikel bereits genannt ist, den der Freundschaft. Thomas
benutzt ihn selbst, um zu beschreiben, was Kontemplation bedentet. Und
nicht zufillig findet sich ein wichtiger Text, der Kontemplation und Freund-
schaft beeindruckend verkniipft, in einer Schrift mit dem Titel: De caritate,
d.h. Uber die Liebe.* Thomas unterscheidet dort mehrere Arten und Grade
der Freundschaft. Die hochste Stufe der Freundschaft ist fiir ihn dann er-
reicht, wenn jemand bereit ist, um des Freundes willen fiir eine Zeitlang auf
seine Gegenwart zu verzichten, und zwar um etwas fiir ihn bzw. in seinem
Auftrag zu tun. Dieses Bild iibertrigt Thomas aunf die Beziehung zu Gott:
Da gibt es Menschen, die leicht und gern die Kontemplation aufgeben und
sich in weltliche Geschifte stiirzen; ihre Freundschaft zu Gott ist nicht tief.
Andere hdngen so an der Kontemplation und finden darin so viel Wonne,
daB sie sie unter keinen Umsténden aufgeben wollen; hier handelt es sich
natiirlich um eine ausgeprigte, intensive Freundschaft, die jedoch fiir Tho-
mas noch der Steigerung fihig ist. Als Gipfel der Liebe betrachtet er es nim-
lich, wenn Menschen, die an der Kontemplation hochste Freude haben, sie
dennoch zeitweise hintanstellen, und zwar um sich von Gott zu den Mit-
menschen senden zu lassen und nach seinem Willen ihnen zu dienen. Diese
Art von Freundschaft verwirklicht sich fiir Thomas u.a. im Orden der Pre-
digerbriider. Hier stoBen wir tatsdchlich anf Urgestein dominikanischer Spi-
ritualitit. Sie enthdlt Konsequenzen fiir die Mystik: Diese kann und darf
keine in sich geschlossene Gottesbeziehung abseits der Welt sein, sondern
ihre Tiefe zeigt sich in der Offenheit fiir die Anliegen und Bediirfnisse der
Mitmenschen.

# SThII-II q.180 a.1.

4 Vgl. J. Pieper, Gliick und Kontemplation, a.a.0. 70-73.
% alladé.



Johannes Bunnenberg 50

Freundschaft — dieses Wort konnte zusammenfassen, was fiir die Mystik
des hl. Thomas kennzeichnend ist. Wir stieBen auf dieses Wort bereits, als
von Mose, dem Prototyp der Mystiker, die Rede war: Gott sprach mit ihm,
wie ein Freund mit seinem Freunde spricht. Die Kontemplation ist zo ver-
gleichen mit dem Zusammensein zweier Freunde, die Wohlgefallen anein-
ander haben. Ihre gegenseitige Zuneigung bewirkt Einheit, wechselseitiges
Beieinander-Zuhausesein, bis ins Innerste vom anderen Erfiilltsein.*’ Tho-
mas zitiert, was Aristoteles als Merkmale der Freundschaft nennt: ,,dasselbe
wollen und iiber dasselbe traurig sein und sich freuen®. Horen wir Thomas
selbst: ,,In der Freundesliebe ist der Liebende im Geliebten, sofern er die
Giiter oder die Ubel des Freundes als seine eigenen betrachtet und den Wil-
len des Freundes als seinen eigenen, so daB in seinem Freunde gewisser-
mafen er selbst Gutes oder Ubles zu erleiden oder zu erfahren scheint*
Wonnevolles Entziicken und Sehnsucht nach mehr sind die Folgen der
freundschaftlichen Liebe. Eine mogliche Begleiterscheinung ist dabei die
»~extasis“, aber genauso der Eifer fiir die Belange des Freundes, der Einsatz
fiir die Ziele des anderen. Den Freund zu lieben, weil dadurch das eigene
Verlangen gestillt wird, hat noch etwas Egoistisches an sich. Es geht darum,
den Freund um seiner selbst willen zu lieben und daher, wenn es der Ver-
wirklichung seiner Pldne dient, voriibergehend sogar die Trennung von ihm
in Kauf zu nehmen.

Eine Mystik der Freundschaft, so lieBe sich Thomas spirituelles Konzept
iiberschreiben. Thr Kern ist die Freude an der Gegenwart Gottes, die in Mit-
teilung an andere iiberstromt. Diese Sicht setzt sich ab von einer Mystik der
Verschmelzung oder der Selbstauflosung. Das Modell der Freundschaft halt
fest, daBl Gott und Mensch, so tief die Vereinigung reichen mag, einander
doch Gegeniiber bleiben. Und dies ist fiir Thomas ein entscheidender
Grundsatz seiner Sicht des Menschen: Der Mensch ist und bleibt ein selb-
stindiges Subjekt, das von Gott nicht aufgesogen wird, sondern in seine Ei-
genheit hinein freigelassen wird. Die Freundschaft verschlingt den anderen
nicht, sondern 148t thn wachsen.

Sodann weist dieses Modell in die Richtung einer Mystik des Alltags,
denn die Freundschaft wichst und bewdihrt sich in den vielen kleinen Er-
weisen von Aufmerksamkeit und Treue. Mag es auflerordentliche Ereignisse
geben, sie sind nicht das Entscheidende.

Es ist kein Zufall, dafl wir dem Modell der Freundschaft auch in Thomas
Grundlegung der Ethik begegnen, und zwar dort, wo er das Wesen der Liebe

“ Vgl SThI-1I q.28 a.1+2.
% STh I-II q.28 a.2.



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 51

erklirt.* Dort klingt auch die Herkunft aus dem Johannes-Evangelium an:
,,Ich nenne euch nicht mehr Knechte, sondern Freunde“ (Joh 15,15). Freund-
schaft ist ein Schliisselkonzept fiir sein Verstindnis von Liebe, die Liebe
aber ist der Gipfel des Christlichen; sie steht im Zentrum der thomanischen
Lehre vom Menschen und von Gott.

Leben in Freundschaft mit Gott — diese Formel vermag daher so etwas wie
den Einheitspunkt wiederzugeben, wo die Person, der Mystiker Thomas,
und seine Theologie der Mystik sich treffen: Der in Freundschaft mit Gott
lebte, machte diese Erfahrung zu einem entscheidenden Ausgangspunkt sei-
ner Theologie, allerdings so sachlich, dal es Miihe macht, es zu entdecken.
Wie M.D. Chenu sagt, hat uns Thomas nur ,,unter dem unpersdnlichen Ob-
jektivismus seiner Lehre das Geheimnis seiner Persénlichkeit anvertraut*.%

Was Thomas fiir die Mystik leistet, ist also so etwas wie die Vorgabe des
Rahmens und des Hintergrunds fiir ein Gemalde; die weitere Ausmalung in-
dessen iiberlidf3t er uns, wir haben jeweils die Farben, die individuellen Pro-
portionen, die ganz personlichen Kennzeichen zu bestimmen.

Dies mag einerseits einen schmerzlichen Mangel bedeuten: Seine Darstel-
lung wirkt abstrakt und ziindet nicht, es fehlt die emotionale Ansprache und
das Hineingenommensein in eigene Erfahrungen. Andererseits hat diese Art
und Weise auch ihre Stirke: Da ist Platz fiir uns; uns wird ein Raum eroffnet.
Thomas dringt uns seine eigene Erfahrung und seine Weise der Versprachli-
chung nicht auf, sondern er 148t Raum fiir unsere ureigene Erfahrung, fiir un-
sere ganz personlichen Gefiihle und Worte. Die Freundschaft einer jeden und
eines jeden von uns mit Gott hat ja ihre besondere Firbung und Gestalt.

Zusammenleben, miteinander sprechen, dasselbe wollen, Sehnsiichte,
Freuden und Traurigkeiten miteinander teilen: dies sind gemidB Thomas
wichtige Kennzeichen der Freundschaft. Diese Vollziige werden sich in der
Freundschaft mit Gott immer wieder im Gebet kristallisieren. Es ist keine
Nebensichlichkeit, daB uns von Thomas eine Reihe von Gebeten erhalten
sind. In ihnen driickt sich die ihm eigene Beziehung zu Gott authentisch aus.
Es lohnt sich, einige dieser Gebete als Anregung und Anreicherung des ei-
genen Betens zu nehmen. Ein Ausschnitt aus einem Thomas zugesproche-
nen Gebet, das sich auch im Gotteslob findet, sei an das Ende dieser Aus-
fiihrungen gestellt:

»3chenk mir, o Gott, Verstand, der dich erkennt, Eifer, der dich sucht,
Weisheit, die dich findet, einen Wandel, der die gefillt, Beharrlichkeit, die
gldubig dich erwartet, Vertrauen, das am Ende dich umfingt“.”'

4 Vgl. SThI-1I .23 a.1.
% M.D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin, a.a.0. 47.
U Gotteslob. Katholisches Gebet- und Gesangbuch, 33.





