
Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 39 

•Alles, ausnahmslos alles, was es an Wertvollem in mir gibt, kommt aus 
etwas anderem als mir selbst, nicht als Gabe, sondern als etwas Geliehenes, 
das man unaufhörlich empfangen muß" (3, 337). Und wie die Sonne (die ja 
immer als Abbild Gottes verstanden wurde, immer nur •gibt und erhält 
nichts dafür zurück" (2, 65), so hat auch jeder Mensch (und insbesondere 
der Künstler) das Empfangene weiterzugeben. Die Schönheit eines Men- 
schen liegt darin, daß er das in ihm angelegte Geheimnis erspürt und ver- 
wirklicht. •Das Schöne ist eine vollkommene Ordnung. So befindet sich 
auch die ganz und gar gehorsame Seele in einer vollkommenen Ordnung" 
(2, 157). Weil das Schöne letztlich mit dem Guten und dem Wahren iden- 
tisch ist, kann es im Menschen nur im Gehorsam aufgenommen und ange- 
nommen werden. 

Leben in Freundschaft mit Gott - 
Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 

Johannes Bunnenberg, Worms 

/. Einleitung 

Thomas von Aquin mit Mystik in Verbindung zu bringen, könnte auf den er- 
sten Blick als abwegig erscheinen. Seine Größe besteht zweifellos in der 
theologischen Systematisierung, in der präzisen Definition, in der gedankli- 
chen Durchdringung. Allseits werden seine Exaktheit und Objektivität 
gerühmt, seine analytische Kraft und seine Kunst der Abstraktion. 

Fehlt da nicht nahezu alles, was wir gemeinhin mit Mystik assoziieren: 
nämlich Gefühl und Ergriffenheit, Subjektivität oder auch dichterischer 
Schwung, spirituelles Charisma und vor allem Zeugnisse von persönlicher 
Erfahrung? Trocken und technisch, nüchtern und karg ist dagegen die Spra- 
che des hl. Thomas. Der französische Dominikaner-Theologe Marie-Domi- 
nique Chenu, der das Gesamtwerk wie kaum ein anderer kannte, weiß zu be- 
richten: •Man entdeckt nur vier- oder fünfmal eine ausdrückliche Gefühls- 
äußerung".1 Der große deutsche Theologe Hans Urs von Balthasar urteilt in 

M.D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin. Heidelberg, Graz u.a. 1960, 134. 



Johannes Bunnenberg 40 

seinem Kommentar über die Darstellung des kontemplativen Lebens bei 
Thomas: •Die acht Artikel dieser Frage sind von einer Nüchternheit, die ... 
enttäuscht".2 

Als erste Beobachtung ist daher festzuhalten: Thomas entspricht nicht un- 
seren Erwartungen an einen Mystiker. Unter dem Gesichtspunkt der Mystik 
führt die Lektüre thomanischer Texte zunächst zur Befremdung, ja zur Ent- 
täuschung. Allerdings kann dieses Fremdheitserlebnis durchaus eine posi- 
tive Wirkung haben: daß wir nämlich nicht unsere Vorstellungen in Thomas 
hineinlesen, sondern ihn selbst zu Wort kommen lassen und uns von ihm et- 
was sagen lassen - auch in dem, was quer zu unserem Denken steht. 

//. Biographische Spuren von Mystik 

Bevor wir uns in die thomanische Theorie vertiefen, lohnt es sich, einen 
Blick auf seine Person und sein Leben zu werfen. Finden sich dort nicht 
deutliche Anzeichen von Mystik? Diese Frage ist durchaus zu bejahen. Un- 
ter den Aussagen beim Heiligsprechungsprozeß sind mehrere Zeugnisse, die 
glaubwürdig darauf hinweisen, daß Thomas außerordentliche Erfahrungen 
der Nähe Gottes zuteil wurden. Der gelehrte Erforscher mittelalterlicher 
Theologie, Martin Grabmann, faßt seinen Eindruck so zusammen: •Sein Le- 
ben ist reich an Erlebnissen, die den höchsten Formen der Mystik an- 
gehören".3 Jean-Pierre Torreil spricht in seiner Einführung zu Thomas vom 
kontemplativen Zug des Heiligen, erwähnt Verzückungen, sieht einen Zu- 
sammenhang zwischen häufigen Geistesabwesenheiten und geistlicher Tie- 
fendimension.4 

An einige Vorkommnisse ist zu erinnern, die der Biograph Wilhelm von 
Tocco erzählt:5 eine geheimnisvolle nächtliche Hilfe, die Thomas bei der 
Vorbereitung seiner Antrittsvorlesung erfährt; eine ebenfalls nächtliche Er- 
leuchtung, als Thomas das Buch des Propheten Jesaja kommentiert und er 
sich länger vergeblich an einer schwierigen Stelle abarbeitet; sein intensives 

2 H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben und die zwei Wege menschlichen Lebens. Kom- 
mentar zu STh II-II q.171-182 (DThA Bd. 23). Heidelberg, Graz u.a. 1954, 436. Seit kurzem 
liegt eine neue Ausgabe vor: Thomas und die Charismatik. Einsiedeln, Freiburg 1996. 
3 M. Grabmann, Das Seelenleben des Heiligen Thomas von Aquin nach seinen Werken und 
den Heiligsprechungsakten dargestellt. München 1924,51. Kurz vorher bezeichnet Grabmann 
Thomas als einen •Mann der mystischen Beschauung" (Ebd. 50). 
4 J.-P. Torrell, Magister Thomas. Leben und Werk des Thomas von Aquin. Freiburg 1995, 
296-301. Etwas zurückhaltender äußert sich K. Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik. 
Bd. 3. Die Mystik des deutschen Predigerordens und ihre Grundlegung in der Hochschola- 
stik. München 1996, 130. 
5 Vgl. W. v. Tocco, Das Leben des heiligen Thomas von Aquino. Übertragen und eingeleitet 
von W. P. Eckert. Düsseldorf 1965, Kap. 16/29/31/33. 



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 41 

Gebetsleben, das häufig mit dem Vergießen von Tränen, einmal sogar mit 
der Erhebung seines Leibes verbunden ist; seine ausgeprägte eucharistische 
Frömmigkeit, die mehrfach dazu führt, daß er in seiner tiefen Versunkenheit 
bei der Eucharistiefeier alles andere um sich herum vergißt. Summarisch ur- 
teilt Wilhelm von Tocco, daß Thomas •sich niemals niedergesetzt habe, ein 
Werk zu schreiben, ohne vorher gebetet und Tränen vergossen zu haben. 
Und sobald er über etwas Zweifel hatte, eilte er zum Gebet, und nachdem er 
Tränen vergossen hatte, kehrte er zurück, über seinen Zweifel erleuchtet und 
belehrt".6 

Der bekannteste Vorfall allerdings, der mit dem Etikett •mystisch" belegt 
werden darf, ereignete sich am Ende seines Lebens. Bartholomäus von Ca- 
pua berichtet, daß Thomas, als er in der Nikolauskapelle des Konvents in 
Neapel die hl. Messe feierte, •eine erstaunliche Veränderung ergriff'.7 

Wilhelm von Tocco bezeugt mehrfach solche •Geistesabwesenheiten" 
oder •Entrückungen", wie er es nennt. Aber was Thomas während dieser hl. 
Messe widerfahren ist, muß einfach überwältigend gewesen sein und alles 
andere in den Schatten gestellt haben. Denn danach hört er für immer auf zu 
schreiben - und Schreiben war für ihn nicht irgendeine beliebige Tätigkeit, 
sondern Lebensinhalt und Berufung. Von Bruder Reginald, seinem Sekretär 
und Vertrauten, zu einer Erklärung gedrängt, antwortet Thomas: •Reginald, 
ich kann nicht mehr, denn alles, was ich geschrieben habe, scheint mir wie 
Stroh zu sein"; und später fügt er hinzu: •Stroh... im Vergleich mit dem, was 
ich gesehen habe und was mir offenbart worden ist".8 

///. Theologie und Mystik 

Vom geschilderten Lebenshintergrund finden wir in Thomas eigenen Schrif- 
ten kein unmittelbares, explizites Echo. Als Person tritt er in seinen Werken 
völlig zurück. Dieser Umstand muß jedoch nicht irritieren. Die Ich-Form 
stellt bei den christlichen Mystikern des ersten Jahrtausends bis hin zur 
Scholastik insgesamt eher die Ausnahme dar.9 Es gilt also, sich auf die Su- 
che nach Spuren anderer Art zu machen. 

Die erwähnten biographischen Begebenheiten stimmen auffälligerweise 
darin überein, daß sie sämtlich mit der Tätigkeit des Thomas als Theologe 

6 Ebd. 213. 
7 Ebd. 231. 
8 Ebd. 232. K. Ruh urteilt: •Die Tatsache des Werkabbruchs, verbunden mit dem vernichten- 
den Urteil der Unerheblichkeit wissenschaftlicher Arbeit (die Thomas als höchstes Glück die- 
ser Erde betrachtet hatte), scheint mir für die Echtheit der ekstatischen Schau zu sprechen. Das 
Verstummen wäre also ein mystisches Schweigen" (a.a.O. 130). 
9 Vgl. B. McGinn, Die Mystik im Abendland. Bd.l. Ursprünge. Freiburg 1994, 13. 



Johannes Bunnenberg 42 

zu tun haben. Deutet dies nicht darauf hin, daß es da verborgene Verbin- 
dungen gibt? Otto Hermann Pesch fragt deshalb: •Wie aber, wenn gerade 
und nichts anderes als das Werk, die Theologie des Thomas das Dokument 
seiner Frömmigkeit wäre? Wenn seine Theologie selbst eine Gestalt seines 
Betens wäre - als contemplatio, als betrachtendes Sich-Versenken in die Ge- 
heimnisse Gottes hat er sie ja tatsächlich verstanden?"10 Mit dieser Anfrage 
stimmt überein, daß •der Ausdruck ,mystische Theologie' über ein Jahrtau- 
send älter ist als der Ausdruck ,Mystik'".n Es liegt daher nahe, daß gerade 
die theologische Reflexion der Ort ist, wo bei Thomas Mystik verborgen 
sein könnte. Wir sind sicherlich durch unseren Mystik-Begriff in der Gefahr, 
diese Nähe von Mystik und Intellektualität zunächst einmal nicht in Betracht 
zu ziehen. 

1. Theologie als Weisheit 

Um diese Spur zu verfolgen, bedarf es der Vergewisserung darüber, welche 
Auffassung der hl. Thomas von der Theologie hat.12 Theologie ist für ihn 
Wissenschaft, insofern sie methodisch überprüfbar vorgeht und sich ratio- 
naler Argumentation befleißigt, und Thomas treibt die intellektuelle Arbeit 
wirklich oft bis zum Äußersten; zugleich aber versteht er die Theologie als 
Weisheit, insofern sie zur Erkenntnis letzter Zusammenhänge göttlicher Er- 
leuchtung bedarf. Daher stützt sie sich auf die Offenbarung Gottes. Diese 
Weisheit, die - gestützt auf die Offenbarung - die Tiefen Gottes und der 
Welt erkennt, ist für Thomas eine Gabe des Heiligen Geistes,13 eine •Weis- 
heit, die von oben kommt" (Jak 3,15). Sie gelangt zu ihrem Urteil nicht nur 
auf logisch-schlußfolgerndem Weg, sondern durch einen Vorgang, der den 
ganzen Menschen erfaßt. Thomas greift die Rede des Dionysius vom Erlei- 
den des Göttlichen auf; sodann nennt er die Theologie •gleichsam eine Ein- 
prägung des göttlichen Erkennens" im Geist des Menschen;14 er spricht von 
einer Erkenntnis durch •connaturalitas", durch eine Wesensverwandtschaft, 
durch die Teilhabe am göttlichen Leben. Es gibt also eine Annäherung an 
Gott, die nur über ein Ähnlichwerden möglich ist, über eine Umformung des 

10 L. Maidl/O.H. Pesch, Thomas vonAquin. Freiburg 1994, 9. 
" B. McGinn, Die Mystik im Abendland, a.a.O. 12. 
12 Thomas selbst gibt einen Aufriß seines Theologie-Verständnisses in der ersten Quaestio sei- 
ner Summa Theologiae. 
Vgl. dazu: O.H. Pesch, Thomas von Aquin. Grenze und Größe mittelalterlicher Theologie. 
Mainz 1988, 45-48; L. Maidl, Desiderii interpres. Genese und Grundstruktur der Gebets- 
theologie des Thomas von Aquin. Paderborn 1994, 345-347. 
" Vgl. STh II•II q.45. 
14 SThlq.l a.3ad2. 



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 43 

ganzen Menschen. Diese Verwandtschaft mit Gott wird gewirkt durch die 
Liebe, die uns mit Gott verbindet.15 

Anders gesagt: Bei aller methodischen Strenge und Sorgfalt ist Theologie 
für Thomas nicht nur eine Sache des Verstandes, sondern ein Tun, das den 
ganzen Menschen in Anspruch nimmt, und ohne ein Ergriffensein von Gott, 
das sich auf alle Bereiche des Lebens auswirkt, bleibt der Theologe auf hal- 
bem Weg stecken und erreicht sein Ziel nicht. Diese Sachlage führt Thomas 
jedoch nicht dazu, von seinem ganz persönlichen Berührtsein von Gott zu 
erzählen. Eine narrative oder biographische Theologie ist ihm fremd. Seine 
eigene Erfahrung bleibt unausgeprochene Voraussetzung seines Denkens 
und Lehrens. 

Doch - so darf gefragt werden - ist sein theologischer Ansatz nicht nur 
deshalb möglich, weil er persönlich eine ungewöhnliche Einweihung in 
Gottes alles durchdringende Gegenwart erfahren hat, weil er einen erstaun- 
lich direkten Zugang zu Gott hat? Thomas wagt es, alle Fragen ganz von 
Gott her zu denken.16 Er sprengt die Kreisbewegungen des um sich selbst be- 
sorgten Menschen auf. Er setzt nicht mit dem Ich und seinen Bedürfnissen 
ein, wie es unserem anthropozentrischen Denken entspräche, sondern rich- 
tet den Blick als erstes auf die Größe Gottes. Der Theologie weist er die Auf- 
gabe zu, •alles im Lichte Gottes zu betrachten, weil es dabei entweder um 
Gott selbst geht oder weil es eine Hinordnung auf Gott als Ursprung und 
Ziel hat".17 Diesen Versuch, von Gott her die Welt, die Menschen und ihre 
Geschichte zu ergründen, bezeichnet O.H. Pesch als provozierend selbst- 
vergessen und spricht von einem atemberaubenden Programm.18 

2. Negative Theologie 

Ein zweiter Zug des thomanischen Theologieverständnisses ist für die My- 
stik relevant: das Bewußtsein von der Unbegreiflichkeit Gottes.19 

So sehr Thomas die intellektuelle Durchdringung vorantreibt, alles Kön- 
nen und alle Mittel, die ihm zur Verfügung stehen, dafür einsetzt, und so 
kostbar ihm jede Einsicht ist, er gesteht zugleich ein: •Das ist das Letzte in 
der menschlichen Erkenntnis von Gott, daß sie weiß, von Gott nichts zu wis- 
sen".20 In der Summe gegen die Heiden schreibt er mit Verweis auf Diony- 

15 Vgl. STh II•II q.46 a.2. 
16 Vgl. L. Maidl/O.H. Pesch, Thomas von Aquin, a.a.O. lOf. 
17 STh I q.l a.7 (Übersetzung nach O.H. Pesch). 
18 Vgl. L. Maidl/O.H. Pesch, Thomas von Aquin, a.a.O. 12; O.H. Pesch, Thomas von Aquin, 
a.a.O. 47. 
19 Vgl. J. Pieper, Philosophia negativa, München 1953 (Titel der späteren Auflagen: Unaus- 
trinkbares Licht); O.H. Pesch, Thomas von Aquin, a.a.O. 46. 
20 Pot 7,5 ad 14 (Übersetzung von O.H. Pesch) 



Johannes Bunnenberg 44 

sius: •Und dies ist das Letzte und Vollkommenste unserer Erkenntnis in die- 
sem Leben: ,mit Gott sind wir sozusagen als einem Unbekannten verbun- 
den'; zwar gelingt es noch, daß wir von ihm erkennen, was er nicht ist, was 
er aber ist, bleibt bis ins Innerste unbekannt. Daher wird auch, um die Un- 
wissenheit dieser höchsten Erkenntnis zu zeigen, von Mose im Buch Exo- 
dus 20,21 gesagt, daß ,er herantrat ins Dunkel hinein, in dem Gott ist'".21 

Dunkel, Nacht, Finsternis - damit klingt ein Motiv an, das sich bei den spä- 
teren Mystikern weiter entfalten wird. Ihm entspricht im eigenen Verhalten 
das Verstummen vor der überwältigenden Größe Gottes. Was Thomas am 
Ende seines Lebens existentiell erfahren wird, hat er vorher so in Worte ge- 
faßt: •Gott wird durch Schweigen geehrt - nicht weil wir von ihm nichts zu 
sagen oder zu erkennen vermöchten, sondern weil wir wissen, daß wir un- 
vermögend sind, ihn zu begreifen".22 

IV. Theologie der Mystik 

Nachdem wir bisher mystischen Spuren als Hintergrund des thomanischen 
Denkens nachgegangen sind, also indirekte Reflexe geortet haben, sind nun 
die Texte zu befragen, die zumindest ansatzweise eine Theologie der Mystik 
enthalten. Wie bereits erwähnt: Das Wort •Mystik" gibt es damals noch 
nicht, aber wir finden Aussagen zur •cognitio Dei experimentalis", d.h. zur 
erfahrungshaften Erkenntnis Gottes. 

In der Summa Theologiae wird dieses Thema vor allem an zwei Orten be- 
handelt:23 im Abschnitt über die Charismen und im Traktat über die Kon- 
templation. Damit sind genau solche Themen berührt, die Auswirkungen auf 
die deutsche Dominikanermystik gehabt haben: die Gnadenlehre, die Zu- 
ordnung von Aktion und Kontemplation, die Stellungnahme zu außeror- 
dentlichen Phänomenen.24 

Dieser Einfluß spricht in sich bereits für das mystische Potential dieser 
Kapitel seiner Theologie. Der amerikanische Autor McGinn stellt nämlich 

21 ScGHI.49. 
22 In Trin. 2,1 ad 6 (Übersetzung von J. Pieper). 
23 Vgl. H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben..., a.a.O. 285. 
24 Daß einige bedeutsame Verbindungslinien zwischen Thomas von Aquin und der deutschen 
Dominikanermystik bestehen, ist in der Forschung allgemein anerkannt. Die Details sind 
manchmal umstritten. Es ist hier nicht der Raum, um die Bezüge im einzelnen darzustellen, 
zumal man jeden Mystiker gesondert untersuchen müßte. Einige Literaturhinweise mögen 
genügen. Vgl. K. Boeckl, Die sieben Gaben des Heiligen Geistes in ihrer Bedeutung für die 
Mystik nach der Theologie des 13. und 14. Jahrhunderts. Freiburg 1931. R. Egenter, Die Idee 
der Gottesfreundschaft im vierzehnten Jahrhundert, in: Aus der Geisteswelt des Mittelalters. 
FS Martin Grabmann. Bd. II. Münster 1935, 1021-1036. R. Imbach, Die deutsche Domini- 
kanerschule, in: Grundfragen christlicher Mystik, hrsg. v. Margot Schmidt, Stuttgart-Bad 
Cannstadt 1987, 157-172. 



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 45 

in der Einleitung zu seiner großangelegten Geschichte der abendländischen 
Mystik fest: •Theologisch gesehen lautet die Kernfrage nicht 'War dieser 
oder jener wirklich ein Mystiker, weil er ... behauptete, die Art von Erfah- 
rung gemacht zu haben, die ich als mystisch definiere?', sondern 'Welche 
Bedeutung haben diese Schriften... in der Geschichte der christlichen My- 
stik?".25 

Zunächst ist der Kontext der genannten Abschnitte anzuschauen, denn 
wichtige Weichenstellungen nimmt Thomas häufig allein dadurch vor, wie 
er Themen innerhalb seiner Systematik plaziert. 

Eine erste Beobachtung: Thomas verknüpft den erfahrungshaften Zugang 
zu Gott mit der Rede von den •gratiae gratis datae". Das bedeutet: Es geht 
hier um ein Geschehen, das der Mensch nicht selbst machen kann, sondern 
das ihm geschenkt werden muß. Seinerseits kann er sich zwar darauf vor- 
bereiten - etwa durch Gebet und Meditation oder auch durch ein Handeln 
aus dem Glauben -, aber die höchste Form der Kontemplation ist nicht durch 
körperliche oder geistige Techniken erreichbar. Gottes Gegenwart zu kosten, 
zu spüren, zu fühlen, ist ein durch nichts erzwingbares Sich-zeigen und 
Sich-gewähren Gottes. 

Thomas spricht davon u.a. innerhalb des Charismas der Prophetic26 Ur- 
bild des Propheten ist für ihn Mose. Er zitiert aus dem Buch Exodus: •Gott 
sprach mit Mose von Angesicht zu Angesicht, wie ein Mensch mit seinem 
Freunde zu sprechen pflegt" (Ex 33,11).27 Der Prophet ist für Thomas Seher 
göttlicher Wahrheit, aber nicht für sich allein, sozusagen zu eigenem Nut- 
zen, sondern im Hinblick auf das Wohl des Volkes. Daraus darf gefolgert 
werden: Besondere mystische Gaben sind kein letzter Wert; sie sind hinge- 
ordnet auf die Verkündigung; Thomas mißt sie an ihrer Fruchtbarkeit für an- 
dere. Die Mystik darf kein Selbstgenuß bleiben, sie ist für ihn ausgerichtet 
auf die Mitteilung; sie steht wie andere Gaben im Kontext einer sozialen 
Verantwortung.28 

Gott erfahren, das war dagegen von einigen Autoren des frühen 13. Jahr- 
hunderts verbunden worden mit außergewöhnlichen psychischen Phänome- 
nen, denen an und für sich schon höchste Bedeutung für das religiöse Leben 
zugeprochen wurde.29 Bis heute gibt es ja diese Auffassung, die Mystik stark 
mit Ekstase, Vision, Trancezuständen usw. verknüpt und diese zum Maßstab 
intensiver Gottesbeziehung macht. 

25 B. McGinn, Die Mystik im Abendland, a.a.O. 13. 
26 SThII-IIq.171-175. 
27 Vgl. SThII-IIq.l74a.4. 
28 Vgl. H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben ..., a.a.O. 287. 
29 Vgl. ebd. 345.384. 



Johannes Bunnenberg 46 

Thomas leugnet nicht, daß es diese Phänomene gibt, aber er relativiert sie; 
sie gehören für ihn nicht zum unverzichtbaren Kern der Gotteserfahrung. 
Die Ekstase ist in sich für ihn noch kein Zeichen besonderer Gottesnähe. 
Balthasar kommentiert: •Die Folge davon für die Theologie der Mystik war, 
daß künftighin die Kontemplation als solche keinen Entrückungscharakter 
mehr aufweisen mußte".30 

Ausdrücklich nennt Thomas nur zwei Menschen, deren Gotteserfahrung 
mit einer Entrückung verbunden ist: Mose und Paulus. Sie sind für ihn an- 
scheinend Empfänger einer völlig unvergleichlichen Erfahrung, die nicht 
von allen gemacht werden kann, aber auch gar nicht von allen gemacht wer- 
den muß. Lydia Maidl spricht von einer gewissen •Demokratisierung" der 
Mystik bei Thomas, dessen Lehre sie so auslegt: •Jeder Mensch, insofern 
sein Leben vom Heiligen Geist getragen ist, ist ein Mystiker; der ganze Weg 
des Menschen zu Gott, der nur im Heiligen Geist möglich ist, ist ein mysti- 
scher".31 

V. Die Lehre von der Kontemplation*2 

Thomas bestimmt die Kontemplation im weiteren Sinn als einen Akt, •durch 
den jemand sich den äußeren Geschäften abzieht, um für Gott frei zu sein, 
was auf doppelte Weise geschieht: wenn der Mensch auf den in der Schrift 
redenden Gott hört, was durch die Lesung (lectio) geschieht, oder wenn er 
zu Gott spricht, was im mündlichen Gebet (oratio) geschieht. Die Betrach- 
tung (meditatio) aber verhält sich zu beidem wie ein Mittelding: denn inso- 
fern Gott in den Schriften zu uns redet, werden wir durch die Betrachtung 
im Verstand und im Gemüt Ihm vergegenwärtigt (praesentamur), und so Ihm 
vorgestellt oder Ihn gegenwärtig habend, können wir durch das mündliche 
Gebet zu ihm reden".33 Wesentliche Elemente auf dem Weg der Kontempla- 
tion sind also: das Hören auf Gottes Wort bzw. die Schriftlesung, das be- 
trachtende Verweilen, das alle Seelenkräfte beansprucht und in die Gegen- 
wart Gottes führt, und das daraus erfließende Gebet. 

30 Ebd. 384. Vgl. ebd. 288 u. 345. 
31 L. Maidl, Desiderii interpres, a.a.O. 122. 
12 Bezugspunkt bei Thomas sind hauptsächlich die entsprechenden Fragen in der Summa 
Theologiae (II•II q. 179•182), aber auch sein Sentenzenkommentar. Die Interpretation ver- 
dankt sich zum großen Teil dem hervorragenden Kommentar von H.U.v. Balthasar. 
11 Sent 4 d 15: 4,1 qa 2 ad 1. Vgl. H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben ..., a.a.O. 441. 
Die Übersetzung ist übernommen. 



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 47 

1. Das Verhältnis von Aktion und Kontemplation 

Thomas trifft in diesem Problemfeld34 auf eine ziemlich eindeutige patristi- 
sche Tradition, die das kontemplative Leben höherbewertet. Als biblischer 
Bezugspunkt dient dabei die Erzählung vom Besuch Jesu bei Martha und 
Maria (Lk 10,38-42). Der Satz Jesu: •Maria hat den besten Teil erwählt" 
(Lk 10,42) wird als Bevorzugung des beschaulichen Lebens interpretiert. 
Für Thomas verstärkt sich diese Linie noch durch die Autorität des Aristo- 
teles, dem Thomas acht Argumente für die Vorrangstellung der Kontempla- 
tion entnimmt. Hinzu kommt, daß Thomas die Gottesliebe, die er mit der 
Kontemplation gleichsetzt, über die Nächstenliebe stellt. 

Bei genauem Hinsehen sind allerdings auch einige Nuancen auszuma- 
chen, die zeigen, daß Thomas bemüht ist, dem Evangelium mit seiner Hand- 
lungsorientierung gerecht zu werden. So bemerkt er, daß ein Voranschreiten 
auf dem Weg der Kontemplation einer Entsprechung im praktischen Tun be- 
darf: •solange ... der Mensch im aktiven Leben noch nicht zur Vollkom- 
menheit gelangt ist, kann in ihm das beschauliche Leben nicht anders sein 
als noch in einem gewissen Anfangsstadium".35 Daraus folgt: Fortschritte im 
aktiven und kontemplativen Leben bedingen einander; es besteht eine wech- 
selseitige Rückbindung. Thomas zitiert Gregor den Großen, der sagt: •Wer 
sich nach der Kontemplation sehnt wie nach einer Burg, in der er Friede und 
Ruhe hat, der soll sich zuerst im Feld bewähren, indem er sich im Handeln 
übt".36 Hier ist wohl gemeint, daß das tätige Leben dem kontemplativen zeit- 
lich vorausgeht, die dafür nötige Disposition schafft, darauf vorbereitet; an- 
dererseits wirkt das kontemplative Leben wiederum auf das Handeln zurück, 
leitet es, hält ihm das Ziel vor Augen.37 

Insgesamt betrachtet bleibt es allerdings bei vorsichtigen Ansätzen, um 
dem christlichen Handeln einen dem Evangelium gemäßen Rang zu geben. 
Aristoteles und die Kirchenväter bilden eine zu starke Koalition, als daß 
Thomas eine grundsätzlich neue Zuordnung von Aktion und Kontemplation 
möglich wäre. Erst Meister Eckhart gelingt eine weiterführende Konzeption, 
die die fatale Konkurrenz der beiden Lebensweisen überwindet. 

34 Vgl. die Interpretionen bei H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben ..., a.a.O. 431-464, 
und bei K. Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik Bd. 3, a.a.O. 156-162. 
15 Sent 3 d 35: 1,3 sol.3. Vgl. H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben ..., a.a.O. 438. 
'" STh II-II q.182 a.3 Sed contra (freie Übersetzung). 
37 Vgl. STh II-II q.182 a.4 ad 2+3. 



Johannes Bunnenberg 48 

2. Kontemplation der Schöpfung 

Eine zweite Position verdient Erwähnung: Inhalt der Kontemplation kann 
laut Thomas nicht nur Gott selbst sein, sondern auch die Schöpfung. In den 
Geschöpfen erkennt und bewundert der Betrachter •die göttliche Majestät 
und Weisheit... und die Wohltaten Gottes, aus denen er zur Liebe zu ihm ent- 
brennt".38 Kontemplation kann sich also an allem entzünden, was uns Men- 
schen begegnet; alle unsere Sinne können dabei helfen: Sehen, hören, rie- 
chen, schmecken, tasten sind mögliche Schritte auf dem Weg der Kontem- 
plation.39 Es gibt eine kontemplative Weise der Wahrnehmung, ein Verwei- 
len und Auskosten, das in die Tiefe vordringt, ein Wahrnehmen, das innehält 
und darin eine über den Gegenstand hinausgehende Gegenwart spürt. Hören 
wir Thomas selbst: •Da Gott die allgemeine Ursache des ganzen Seins ist, 
so ist es notwendig so, daß, worin immer das Sein sich findet, dort auch die 
göttliche Gegenwart nahe sei".40 Oder an anderer Stelle: •Es muß so sein, 
daß Gott in allen Dingen sei, und zwar auf die innigste Weise".41 Josef Pie- 
per faßt diese Sicht in die schönen Worte: •Jedes Ding birgt und verbirgt auf 
seinem Grunde ein göttliches Ursprungszeichen".42 Die Kontemplation ist 
eben der Weg, um die Dinge und Menschen auf ihren Seinsgrund hin trans- 
parent werden zu lassen. Dabei sind alle Kräfte des Menschen im Spiel, an- 
gefangen von den tief im Leiblichen wurzelnden Antrieben, die Thomas 
•passiones", Leidenschaften, nennt, bis hin zu den höchsten geistigen Voll- 
zügen, nämlich Erkenntnis und Liebe. 

3. Kontemplation als Erkennen und Lieben 

Thomas bevorzugt zur Charakterisierung der Kontemplation die Begriffe 
•erkennen" und •sehen bzw. schauen". Ihm wird häufig - und vielfach nicht 
zu Unrecht - eine intellektuelle Schlagseite nachgesagt. Bei genauer Unter- 
suchung unseres Themenkreises wird allerdings deutlich: Kontemplation ist 
für Thomas zwar aufs innigste mit Erkenntnis verknüpft, aber diese vollzieht 
sich für ihn eben nicht nur auf der Ebene des Denkens, und die kontempla- 
tive Schau ist kein distanziertes Zur-Kenntnis-nehmen. Sie ist vielmehr von 
der Sehnsucht nach Gott in Gang gesetzt und wird von der Liebe beflügelt.43 

Thomas zitiert Jesu Wort: •Wo dein Schatz ist, dort ist dein Herz" (Mt 6,21). 

Sent 3 d 35: 1,2 sol.3. Vgl. H.U.v. Balthasar, Besondere Gnadengaben ..., a.a.O. 443. 
Vgl. J. Pieper, Glück und Kontemplation. München 2.Aufl. 1957, 81-91. 
ScG III, 68 (Übersetzung J. Pieper). 
STh I q.8 a.l (Übersetzung J. Pieper). 
J. Pieper, Glück und Kontemplation, a.a.O. 91. 
Vgl. STh II•II q. 180 a. 1; J. Pieper, Glück und Kontemplation, a.a.O. 74.77. 



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 49 

Es wird erkennbar, daß dieser Schatz letztlich kein Gegenstand und auch 
nicht eine satzhafte Wahrheit ist, sondern die geliebte Person. Thomas 
scheut sich in diesem Kontext sogar nicht, von der Schönheit Gottes zu spre- 
chen, die den Kontemplativen zum Glühen bringt. Er fährt fort: •Und weil 
ein jeder in Wonne ist, wenn er das erlangt, was er liebt, darum gipfelt das 
beschauliche Leben in der Wonne, die im Gemüthaften liegt und aus der her- 
aus dann die Liebe stärker wird".44 Im Anschauen des Geliebten findet der 
Mensch sein Glück, schauen wohlgemerkt verstanden als die intensivste 
Weise, wie etwas anderes jemandem innerlich wird, jemand mit ihm eins 
werden kann.45 

VI. Mystik der Freundschaft 

Hier ist jetzt der Ort, um einen letzten Begriff einzuführen, der in der Über- 
schrift zu diesem Artikel bereits genannt ist, den der Freundschaft. Thomas 
benutzt ihn selbst, um zu beschreiben, was Kontemplation bedeutet. Und 
nicht zufällig findet sich ein wichtiger Text, der Kontemplation und Freund- 
schaft beeindruckend verknüpft, in einer Schrift mit dem Titel: De caritate, 
d.h. Über die Liebe.46 Thomas unterscheidet dort mehrere Arten und Grade 
der Freundschaft. Die höchste Stufe der Freundschaft ist für ihn dann er- 
reicht, wenn jemand bereit ist, um des Freundes willen für eine Zeitlang auf 
seine Gegenwart zu verzichten, und zwar um etwas für ihn bzw. in seinem 
Auftrag zu tun. Dieses Bild überträgt Thomas auf die Beziehung zu Gott: 
Da gibt es Menschen, die leicht und gern die Kontemplation aufgeben und 
sich in weltliche Geschäfte stürzen; ihre Freundschaft zu Gott ist nicht tief. 
Andere hängen so an der Kontemplation und finden darin so viel Wonne, 
daß sie sie unter keinen Umständen aufgeben wollen; hier handelt es sich 
natürlich um eine ausgeprägte, intensive Freundschaft, die jedoch für Tho- 
mas noch der Steigerung fähig ist. Als Gipfel der Liebe betrachtet er es näm- 
lich, wenn Menschen, die an der Kontemplation höchste Freude haben, sie 
dennoch zeitweise hintanstellen, und zwar um sich von Gott zu den Mit- 
menschen senden zu lassen und nach seinem Willen ihnen zu dienen. Diese 
Art von Freundschaft verwirklicht sich für Thomas u.a. im Orden der Pre- 
digerbrüder. Hier stoßen wir tatsächlich auf Urgestein dominikanischer Spi- 
ritualität. Sie enthält Konsequenzen für die Mystik: Diese kann und darf 
keine in sich geschlossene Gottesbeziehung abseits der Welt sein, sondern 
ihre Tiefe zeigt sich in der Offenheit für die Anliegen und Bedürfnisse der 
Mitmenschen. 
44 SThII-IIq.l80a.l. 
45 Vgl. J. Pieper, Glück und Kontemplation, a.a.O. 70-73. 
46 a.ll ad 6. 



Johannes Bunnenberg 50 

Freundschaft - dieses Wort könnte zusammenfassen, was für die Mystik 
des hl. Thomas kennzeichnend ist. Wir stießen auf dieses Wort bereits, als 
von Mose, dem Prototyp der Mystiker, die Rede war: Gott sprach mit ihm, 
wie ein Freund mit seinem Freunde spricht. Die Kontemplation ist zu ver- 
gleichen mit dem Zusammensein zweier Freunde, die Wohlgefallen anein- 
ander haben. Ihre gegenseitige Zuneigung bewirkt Einheit, wechselseitiges 
Beieinander-Zuhausesein, bis ins Innerste vom anderen Erfülltsein.47 Tho- 
mas zitiert, was Aristoteles als Merkmale der Freundschaft nennt: •dasselbe 
wollen und über dasselbe traurig sein und sich freuen". Hören wir Thomas 
selbst: •In der Freundesliebe ist der Liebende im Geliebten, sofern er die 
Güter oder die Übel des Freundes als seine eigenen betrachtet und den Wil- 
len des Freundes als seinen eigenen, so daß in seinem Freunde gewisser- 
maßen er selbst Gutes oder Übles zu erleiden oder zu erfahren scheint".48 

Wonnevolles Entzücken und Sehnsucht nach mehr sind die Folgen der 
freundschaftlichen Liebe. Eine mögliche Begleiterscheinung ist dabei die 
•extasis", aber genauso der Eifer für die Belange des Freundes, der Einsatz 
für die Ziele des anderen. Den Freund zu lieben, weil dadurch das eigene 
Verlangen gestillt wird, hat noch etwas Egoistisches an sich. Es geht darum, 
den Freund um seiner selbst willen zu lieben und daher, wenn es der Ver- 
wirklichung seiner Pläne dient, vorübergehend sogar die Trennung von ihm 
in Kauf zu nehmen. 

Eine Mystik der Freundschaft, so ließe sich Thomas spirituelles Konzept 
überschreiben. Ihr Kern ist die Freude an der Gegenwart Gottes, die in Mit- 
teilung an andere überströmt. Diese Sicht setzt sich ab von einer Mystik der 
Verschmelzung oder der Selbstauflösung. Das Modell der Freundschaft hält 
fest, daß Gott und Mensch, so tief die Vereinigung reichen mag, einander 
doch Gegenüber bleiben. Und dies ist für Thomas ein entscheidender 
Grundsatz seiner Sicht des Menschen: Der Mensch ist und bleibt ein selb- 
ständiges Subjekt, das von Gott nicht aufgesogen wird, sondern in seine Ei- 
genheit hinein freigelassen wird. Die Freundschaft verschlingt den anderen 
nicht, sondern läßt ihn wachsen. 

Sodann weist dieses Modell in die Richtung einer Mystik des Alltags, 
denn die Freundschaft wächst und bewährt sich in den vielen kleinen Er- 
weisen von Aufmerksamkeit und Treue. Mag es außerordentliche Ereignisse 
geben, sie sind nicht das Entscheidende. 

Es ist kein Zufall, daß wir dem Modell der Freundschaft auch in Thomas 
Grundlegung der Ethik begegnen, und zwar dort, wo er das Wesen der Liebe 

47 Vgl. SThI-IIq.28a.l+2. 
48 STh I•II q.28 a.2. 



Spuren von Mystik bei Thomas von Aquin 51 

erklärt.49 Dort klingt auch die Herkunft aus dem Johannes-Evangelium an: 
•Ich nenne euch nicht mehr Knechte, sondern Freunde" (Joh 15,15). Freund- 
schaft ist ein Schlüsselkonzept für sein Verständnis von Liebe, die Liebe 
aber ist der Gipfel des Christlichen; sie steht im Zentrum der thomanischen 
Lehre vom Menschen und von Gott. 

Leben in Freundschaft mit Gott - diese Formel vermag daher so etwas wie 
den Einheitspunkt wiederzugeben, wo die Person, der Mystiker Thomas, 
und seine Theologie der Mystik sich treffen: Der in Freundschaft mit Gott 
lebte, machte diese Erfahrung zu einem entscheidenden Ausgangspunkt sei- 
ner Theologie, allerdings so sachlich, daß es Mühe macht, es zu entdecken. 
Wie M.D. Chenu sagt, hat uns Thomas nur •unter dem unpersönlichen Ob- 
jektivismus seiner Lehre das Geheimnis seiner Persönlichkeit anvertraut".50 

Was Thomas für die Mystik leistet, ist also so etwas wie die Vorgabe des 
Rahmens und des Hintergrunds für ein Gemälde; die weitere Ausmalung in- 
dessen überläßt er uns, wir haben jeweils die Farben, die individuellen Pro- 
portionen, die ganz persönlichen Kennzeichen zu bestimmen. 

Dies mag einerseits einen schmerzlichen Mangel bedeuten: Seine Darstel- 
lung wirkt abstrakt und zündet nicht, es fehlt die emotionale Ansprache und 
das Hineingenommensein in eigene Erfahrungen. Andererseits hat diese Art 
und Weise auch ihre Stärke: Da ist Platz für uns; uns wird ein Raum eröffnet. 
Thomas drängt uns seine eigene Erfahrung und seine Weise der Versprachli- 
chung nicht auf, sondern er läßt Raum für unsere ureigene Erfahrung, für un- 
sere ganz persönlichen Gefühle und Worte. Die Freundschaft einer jeden und 
eines jeden von uns mit Gott hat ja ihre besondere Färbung und Gestalt. 

Zusammenleben, miteinander sprechen, dasselbe wollen, Sehnsüchte, 
Freuden und Traurigkeiten miteinander teilen: dies sind gemäß Thomas 
wichtige Kennzeichen der Freundschaft. Diese Vollzüge werden sich in der 
Freundschaft mit Gott immer wieder im Gebet kristallisieren. Es ist keine 
Nebensächlichkeit, daß uns von Thomas eine Reihe von Gebeten erhalten 
sind. In ihnen drückt sich die ihm eigene Beziehung zu Gott authentisch aus. 
Es lohnt sich, einige dieser Gebete als Anregung und Anreicherung des ei- 
genen Betens zu nehmen. Ein Ausschnitt aus einem Thomas zugesproche- 
nen Gebet, das sich auch im Gotteslob findet, sei an das Ende dieser Aus- 
führungen gestellt: 

•Schenk mir, o Gott, Verstand, der dich erkennt, Eifer, der dich sucht, 
Weisheit, die dich findet, einen Wandel, der die gefällt, Beharrlichkeit, die 
gläubig dich erwartet, Vertrauen, das am Ende dich umfängt".51 

49 Vgl. SThII-IIq.23a.l. 
50 M.D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin, a.a.O. 47. 
51 Gotteslob. Katholisches Gebet- und Gesangbuch, 33. 




