
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Die Mühe der Sehnsucht 
Fragen aus dem Dunkel 

Ein Kriminalroman von Dorothy Sayers endet mit dem kurzen Dialog der beiden Er- 
mittelnden, Wimsey, einem Detektiv aus Neigung und zweiflerischem Verantwor- 
tungsgefühl, und Parker, einem Polizisten aufgrund von Beruf und Begabung. Im 
Verlaufe der Untersuchungen hat sich ihnen Stück für Stück ein Abgrund an offe- 
ner und verdeckter Gewalt, an Ausnutzung und Menschenverachtung, Lüge und Ab- 
hängigkeit aufgetan. Nachdem es schließlich gelungen ist, die Täterin zu verhaften, 
begeht diese im Gefängnis Selbstmord. Wimsey und Parker verlassen das Gefäng- 
nis und obwohl es mitten am Tag ist, scheint es draußen dunkel zu sein und sie kön- 
nen kaum etwas erkennen. Wimsey fragt: •Was ist das nur für ein Tag, Weltunter- 
gang?" Und Parker antwortet: •Nein, nur eine Sonnenfinsternis." 

Solches Dunkel mitten am Tag kann vielerlei Gestalt haben: Schuld und Gewalt 
wie in diesem Roman; Unterdrückung und Unrecht; Krankheit und Schmerz; der 
Verlust eines nahen Menschen durch Trennung und Tod oder auch durch Entfrem- 
dung und Verrat; Einsamkeit und das Gefühl, nicht geliebt und nicht gebraucht zu 
werden; Perspektivlosigkeit und Schwermut. 

Die Erfahrung von Dunkelheit bleibt auch dem Glaubenden nicht erspart. Im Ge- 
genteil: Die Biographie manches Heiligen erweckt den Eindruck, als ob gerade im 
Glauben das Dunkel begegnet; so tief, daß es nicht nur wie eine Sonnenfinsternis, 
sondern wie der Weltuntergang wirken kann. Gerade im Glauben kann das Leid 
noch einmal schwerer wiegen. Und es kann so dunkel sein, daß der Glaube es nicht 
erhellen kann, sondern sich selbst im Dunkel zu verlieren scheint. Was vermag der 
Glaube in solchen Stunden und wie können wir im Glauben solche Dunkelheiten be- 
stehen? Der mittelalterliche Theologe Wilhelm von St. Thierry schreibt in •Der 
Spiegel des Glaubens": 

Gläubige Seele, wenn auf die zitternde Natur in deinem Glauben gar dunkle Ge- 
heimnisse zukommen, bleib getrost und sag - nicht aus Lust am Widerspruch, son- 
dern aus Liebe zur Nachfolge : Wie geht das zu? Deine Frage sei dein Gebet, sei 
Liebe, Frömmigkeit und demütiges Verlangen. 

Es gibt auf dem Glaubensweg Ereignisse und Erfahrungen, die wie dunkle Ge- 
heimnisse auf uns zu kommen. Unsere Aufgabe ist es dann nicht, Antworten zu fin- 



Einübung und Weisung 53 

den, denn die Antwort kann uns nur gegeben werden. Unsere Aufgabe, die Aufgabe 
des Glaubens ist es, die Frage zu stellen, mit der ganzen Liebe unseres Herzens und 
unter Aufbietung aller unserer Kräfte, die Frage in unser Gebet hineinzunehmen bis 
die Frage selbst Gebet geworden ist. 

Drei Erfahrungen der Schrift und des Mönchtums mögen Schritte zeigen, wie die 
Frage zum Gebet wird, zum Gebet ins Dunkel hinein; zum Gebet im Handeln, im 
Wort und schließlich in der reinen Passivität. 

Jakob ringt mit dem Herrn: Begegnung in der Nacht 

In dieser Nacht stand Jakob auf, nahm seine beiden Frauen, seine beiden Mägde so- 
wie seine elf Söhne und zog an die Furt des Jabbok. Er nahm sie und ließ sie den 
Fluß überqueren. Dann schaffte er alles hinüber, was ihm sonst noch gehörte. Als 
nur noch er allein zurückgeblieben war, rang mit ihm ein Mann, bis die Morgenröte 
aufstieg. Als der Mann sah, daß er ihm nicht beikommen konnte, schlug er ihn aufs 
Hüftgelenk. Jakobs Hüftgelenk renkte sich aus, als er mit ihm rang. Der Mann 
sagte: Laß mich los, denn die Morgenröte ist aufgestiegen. Jakob aber entgegnete: 
Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn. Jenerfragte: Wie heißt du ? Jakob, ant- 
wortete er. Da sprach der Mann: Nicht mehr Jakob wird man dich nennen, sondern 
Israel, Gottesstreiter, denn mit Gott und den Menschen hast du gestritten, und hast 
gewonnen. (Gen 32,23-29) 

Das Ringen Jakobs mit dem Herrn geht nicht von Jakob aus. Er will seinen Weg 
wie geplant fortsetzen und seiner Familie, die schon auf der anderen Seite des Flus- 
ses ist, folgen, als der Fremde sich ihm in den Weg stellt. Jakob will zunächst nichts 
von dem Fremden aber dieser scheint etwas von ihm zu wollen. Das ändert sich im 
Laufe des Streites: Jakob ringt dem Fremden seinen Segen ab. 

Dieses Ringen geschieht ohne Beistand; alle anderen sind schon jenseits des Flus- 
ses, und auch alles, •was ihm sonst noch gehörte". Alles, was wir meinen, in den 
Händen zu halten, an Erfahrung und Fertigkeiten im Umgang mit dem Leben und 
seinen Schwierigkeiten, ist nicht mehr da, wenn wir im Dunkel der Nacht dem Herrn 
begegnen. Denn hier stehen wir ihm selbst gegenüber, hier ringen wir wahrhaft mit 
dem Herrn selbst, und vor ihm gibt es nichts, was uns noch gehört. Warum aber be- 
gegnet Jakob dem Herrn in der Nacht? Die Schrift gibt darauf keine Antwort. Auch 
die Heiligen, die von solchen nächtlichen Begegnungen mit dem Herrn berichten, 
erklären es nicht. Vielleicht, weil jede Begegnung mit dem Herrn so einmalig und 
konkret ist, daß es keine allgemeinen Erklärungen geben kann. Vielleicht, weil die 
Begegnung mit dem Herrn sprachlos macht, nur mühsam in Bilder und Worte zu 
fassen ist, niemals in erklärende und theoretische Sätze, sondern immer nur in er- 
zählende und beschreibende. Möglich aber, daß der Herr selbst aus Barmherzigkeit 
das Dunkel wählt, wenn er uns begegnen will, weil wir im hellen Licht des Tages 
seine Größe nicht ertragen könnten. 

Es heißt, Jakob habe gewonnen. Aber er kann den Herrn nicht besiegen, er geht 



Einübung und Weisung 54 

sogar als Geschlagener und Gezeichneter aus dem Kampf hervor, mit einer Verlet- 
zung, die er sein Leben lang tragen wird. Was heißt es, gewonnen zu haben? Der 
Herr selbst spricht Jakob diesen Sieg zu, diesen Erfolg seines Ringens, er verleiht 
ihm wie einen Siegespreis seinen neuen Namen: Israel, Gottesstreiter. 

Im Heraufdämmern des Morgens erkennen wir, daß es der Herr war, mit dem wir 
in der Nacht rangen, und wir erfahren, daß wir zugleich verloren und gewonnen ha- 
ben: verloren, weil geschlagen; gewonnen, weil gesegnet. 

Die Begegnung in der Nacht, in der wir ohne Beistand und unvertretbar dem 
Herrn gegenüberstanden, bleibt keine isolierte Begebenheit. Jede Namensgebung ist 
eine Berufung, jeder Segen eine Sendung. 

Samuel schreit zum Herrn: Berufung in der Nacht 

So erging das Wort des Herrn an Samuel: Es reut mich, daß ich Saul zum König ge- 
macht habe. Denn er hat sich von mir abgewandt, und hat meine Befehle nicht aus- 
geführt. Das verdroß Samuel sehr und er schrie die ganze Nacht zum Herrn. Am 
nächsten Morgen machte sich Samuel auf den Weg und ging Saul entgegen. 

(1 Sam 15,12) 

Der Herr beruft Samuel zu einem Auftrag, der alle bisherigen Pläne, alle Hoff- 
nung für Israel zu Schanden macht. Samuel, der große Priester des Herrn, hat Saul 
im Auftrag des Herrn zum König über Israel gesalbt. Die Hoffnung des Volkes ver- 
körpert sich in diesem Akt. Israel soll Ruhm und Größe erlangen unter dem neuen, 
dem vom Herrn eingesetzten König. Samuel war der Überbringer dieser Hoffnung. 
Und nun soll Samuel gehen und Saul übermitteln, daß der Herr ihn verworfen und 
die Hoffnung zerschlagen hat, die auf diesem König ruhte. Es ist ein ungeheurer 
Auftrag, der Samuel zugemutet wird, eine Berufung zum Scheitern. Wahrhaft eine 
Berufung, die ins Dunkel führt, ins Dunkel der Ausweglosigkeit und der Verzweif- 
lung. Samuels Reaktion ist nicht nur verständlich; sie ist auch angemessen. Samuel 
begreift das Ungeheure, das der Herr von ihm verlangt: Samuels ganze Hoffnung 
für Israel, seine ganze Hoffnung auf Rettung Israels wird scheitern, denn der Hoff- 
nungsträger Saul wird vom Herrn verworfen. Samuel selbst, der Saul gesalbt hat, 
der Saul die Berufung des Herrn überbracht hat, Samuel soll nun auch gehen und 
Saul übermitteln, daß er vom Herrn verworfen ist. Samuel selbst soll das Scheitern 
seiner Hoffnung, das Ende des Weges verkünden. Der Herr beruft ihn zu einem Auf- 
trag, der ins Dunkel und ins Abseits führt. Samuel ermißt das, und er schreit zum 
Herrn. Er schreit nicht nur um seiner selbst willen; er schreit um Israels willen. Er 
schreit nicht nur, weil seine Hoffnung zugrunde geht, sondern weil Israels Hoffnung 
zerstört wird, wenn er seinen Auftrag erfüllt. 

Berufung ist eine problematische, eine kritische Sache, nicht nur wegen des Men- 
schen, der sie oft erst nicht oder nur teilweise versteht, der nur zaghaft und halb- 
herzig antwortet; nein, Berufung an sich ist ein kritisches Ereignis, weil es gefähr- 
lich und erschütternd ist, dem Herrn zu begegnen, so eng mit dem Herrn und seinen 



Einübung und Weisung 55 

Plänen für diese Welt in Berührung zu kommen, vom Herrn einbezogen zu werden 
in seinen Heilsplan. Es ist keine harmlose Angelegenheit, dem Herrn zu begegnen 
und vom Herrn berufen zu werden. Dazu geht es um zu viel. Denn gerade die Ge- 
fährlichkeit und Erschütterung solcher Erfahrungen lassen erahnen, wie ernst es 
dem Herrn damit ist, wenn er uns begegnen und uns berufen will. Er will uns nicht 
in harmloser Distanz von sich halten. Er will uns in seine Nähe holen, so nahe, daß 
wir in seine Größe hineingezogen werden. 

Eine Antwort enthüllt sich erst Stück für Stück. Im Dunkel der nächtlichen Be- 
gegnung, wenn alles auf dem Spiel steht, wenn um alles gerungen, um alles ge- 
schrien wird, zeichnet sich die Antwort noch nicht ab. Jakob ringt die ganze Nacht 
mit dem Herrn, am Morgen kann er die Furt überqueren. Samuel schreit die ganze 
Nacht zum Herrn, am Morgen geht er, den Auftrag zu erfüllen. Es muß Morgen wer- 
den, bis aus dem Ringen ein neuer Name und Segen hervorgeht, bis aus dem Schrei 
Zustimmung zum erteilten Auftrag und neue Hoffnung auf Zukunft wird. Das Ge- 
schehen der Nacht birgt eine Antwort, aber sie klärt sich erst im Licht des Morgens, 
in der Rückschau vom Morgen zurück auf die Nacht. Wir können nichts dazu tun, 
daß es Morgen wird. Der Morgen hat seine Stunde. Wir können ihn nicht her- 
beiführen, so wenig wie wir die Antwort selbst geben oder sie herbeizwingen kön- 
nen. Wir können das Heraufdämmern des Morgens erwarten, erhoffen, ersehnen, in 
der mühevollen Arbeit der Sehnsucht nach ihm Ausschau halten bis er kommt. 

Mönche erwarten den Herrn: Sehnsucht in der Nacht 

Wie von einem Bild möchte ich von der Erfahrung einiger früher Mönche des 3. und 
4. Jahrhunderts, also aus der Ursprungszeit der Kirche ausgehen. Sie wachten 
nachts, stehend, in der Haltung der Erwartung. Sie standen im Freien, aufgerichtet 
wie Bäume, die Hände zum Himmel erhoben, und wandten das Gesicht jenem Ort 
am Horizont zu, an dem am nächsten Morgen die Sonne aufgehen würde. Die ganze 
Nacht hindurch erwartete ihr Leib sehnsüchtig das Morgengrauen. Das war ihr 
ganzes Gebet. Worte hatten sie keine. Denn wozu Worte? Ihr Leib sprach in Mühe 
und Erwartung. Diese mühevolle Arbeit der Sehnsucht war ihr stilles Gebet. Sie wa- 
ren da - nichts weiter. Und sobald am Morgen die ersten Sonnenstrahlen die Fläche 
ihrer Hände berührten, konnten sie aufhören und sich zur Ruhe begeben. Die Sonne 
war angekommen. ... Die Erwartung ist die unseres ganzes Seins. Und was uns wi- 
derfährt, ist genau jener Strahl, der, wenn er unsere Handflächen erreicht und nach 
und nach die Umgebung verändert, uns wissen läßt, daß die Sonne kommt, und daß 
etwas anderes kommt als die Nacht uns zuvor hat erkennen lassen. ... Was uns ge- 
geben wurde, wird zum Ausgangspunkt einer Suche und einer Bemühung, und zwar 
einer Mühe der Sehnsucht und gerade nicht des Inbesitznehmens. 
(aus: Michel de Certeau, U Etranger ou Vunion dans la difference) 

Eine erste Weise, die Frage zum Gebet zu machen, war das aktive Handeln, das 
Ringen mit dem Herrn, der Kampf darum, den eingeschlagenen Weg fortsetzen zu 



Einübung und Weisung 56 

können und dafür den Segen des Herrn zu erlangen. Eine zweite Stufe, auf der die 
Aktivität schon nur mehr Antwort auf das Handeln des Herrn ist, waren leiden- 
schaftliche Worte des Gebetes, das Schreien zum Herrn aus der enttäuschten Hoff- 
nung und aus Erschütterung über den Auftrag, den der Herr gibt. Hier nun, im stum- 
men Gebet der Mönche in der Nacht, ist alle Aktivität zum Erliegen gekommen. Es 
gibt kein Handeln mehr und keine Worte. In der tiefsten Nacht, jener Zeit, die der 
Morgendämmerung unmittelbar vorausgeht, gibt es nichts mehr zu tun und nichts 
mehr zu sagen. Geblieben ist einzig das Warten und Erwarten; ist das Mühen, sich 
in Sehnsucht zu bereiten für den Morgen und die Antwort. Das einzige Zeichen, die 
einzige Ausdrucksform dieses Wartens ist nur mehr der eigene Leib und das eigene 
Leben, geronnen in der Haltung schweigender Erwartung. Doch könnte es sein, daß 
auf dieser Stufe, auf der es keine Taten und keine Worte mehr gibt, sondern nur noch 
das Zeichen des Leibes, die schwerste Arbeit geleistet wird: die Arbeit der Sehn- 
sucht. 

Die Arbeit der Sehnsucht 

Auf die Frage •Wie geht das zu?" können wir uns selbst die Antwort nicht geben. 
Aber unser Ringen, unser Schreien und unsere Erwartung können wir in die Waag- 
schale werfen bei diesem Weg von der Frage zur Antwort, aus der Nacht zum Mor- 
gen. Taten, Worte und schließlich das Leben selbst sind zur Frage geworden und so 
wurde die Frage Tat, Wort und Leben, so wurde die Frage Gebet. 

Damit ist eine Grenze überschritten. Nichts kann solche Sehnsucht mehr stillen, 
als der Morgen, keine Antwort kann die Frage mehr zur Lösung führen als der Herr 
selbst. Die Frage ist nicht mehr mit vorläufigen Antworten zu beschwichtigen. Zu 
viel ist in dieser Nacht geschehen und zu groß ist das Ereignis, wenn der Herr uns 
begegnen will, denn zu groß denkt der Herr von uns, als daß unser Leben noch eine 
kleinere Erfüllung finden könnte. Der Herr will uns nahe haben, in nächster Nähe 
uns begegnen, und er will uns groß haben, mit einer großen Berufung uns beauftra- 
gen. Was die Begegnung so schmerzhaft machte und die Berufung so erschütternd, 
das ist ihre Größe. 

Die Berufung umzusetzen ist dann die Arbeit des Tages, der im Licht der her- 
aufziehenden Sonne umso heller erstrahlt, je sehnsüchtiger wir ihn in der Nacht er- 
warteten. Die Antwort, die der Tag bringt, ist nicht wie ein sicherer Besitz zu ha- 
ben. Nach den Erfahrungen der Nacht kann es keinen solchen Besitz mehr geben. 
Die Mühe der Sehnsucht, die in Tat, Wort und regloser Erwartung durch die Nacht 
bis zum Morgen geführt hat, wird auch die Arbeit des Tages sein, denn es ist die Ar- 
beit unseres ganzen Daseins. Aber aus der Nacht, in der wir dem Herrn begegnet 
sind, nehmen wir den Segen und den Auftrag des Herrn mit in den Tag. 

Jessica Weis, Frankfurt 




