AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Auf dem Weg ... mein Weg
Exerzitien in Finnland

Die christliche Kirche in Finnland hat eine fast tausendjihrige Geschichte. In Ge-
danken verweile ich in meiner Jugendzeit und schreibe ungefihr dort meinen Be-
richt, wo die katholische Kirche sich im 11. Jahrhundert vom Siiden und Westen her
nach Finnland ausbreitete und die orthodoxe Kirche vom Osten her in den EinfluB-
bereich meiner Heimat geriet.

Finnland ist das bekenntnismiBig lutherischste Land der Welt, wohl kaum an-
derswo ist die Personlichkeit Luthers so volkstiimlich und hat sein Geist den tiefe-
ren Schichten der Bevolkerung so seinen Stempel aufgedriickt wie gerade in Finn-
land. Vor allem in Nordischen Krieg (1700-1721) gewannen auch pietistische Stro-
mungen zunchmend Eingang in Finnland, wobei fast alle Richtungen bei uns ihren
EinfluB ausiiben konnten, der radikale Pietismus so gut wie der hallesche und die
Herrnhuter, die auf den verschiedensten Wegen in unser Land gekommen sind.

Das Erbe der Postillen

Die Impulse, die von Spener und Francke ausgingen, erwiesen sich aufs Ganze ge-
sehen als die stdrkeren und brachen dann im 19. Jh. wieder méchtig hervor. Der Pie-
tismus wurde vor allem durch Postillen und Andachtsbiicher, die man von der ersten
Hilfte des 18. Jh. an ins Finnische iibersetzte, weitergetragen. Arndts ,Paradies-
girtlein® war 1732 das erste. Unter diesen finnischen Biichern gab es auch solche
im Geiste Speners, nimlich die Postillen von Johan Wegelius d.J.

Was nun die Einfliisse durch Schrifttum im allgemeinen betrifft, so verdient
zunschst ein Umstand besondere Erwihnung: zu den Erbauungsschriften gehoren
Thomas Wilcocks ,.Ein kostlicher Honigtropfen®, Bunyans ,,Pilgers Wanderschaft®,
Joh. Wegelius jr. ,,Die Heilige Evangelische Erleuchterung in himmlischer Lehre
und heiligem Leben®, ,,Die Gesangbiicher, ,,Zions Psalmen* und ,,Die geistlichen
Lieder der sehnsiichtigen Seelen®. Der GrofBteil dieser Erbauungsschriften ist pieti-
stisches, teilweise herrnhutistisch gefirbtes lutherisches, der Rest ein derselben Gei-
steshaltung angepaBtes puritanisches und reformiertes Schrifttum.

Als ich Schiiler und junger Pfarrer in meiner Heimat in Savo (Mitiel-Finnland)
war, durfte ich auch die Andachtsstunden, auf finnisch ,,seurat™, halten. Diese ha-
ben einen besonderen Charakter, denn sie finden gewohnlich nicht in einem Bet-
oder Gemeindehaus statt, sondern im Sommer auf dem Hof eines Bavern oder in der
groBen Bauernstube. Der Hofbesitzer lddt ein, er bittet den Pastor zu kommen und
ruft die Freunde und Nachbarn zusammen. Auch Kinder werden mit in die Ver-



Aus dem Leben der Kirche 58

sammlung gebracht und wachsen so in den Glauben der Eltern hinein. Es ist sicher
kein Zufall, daB die pietistische Uberzeugung schon durch drei oder mehr Genera-
tionen von den Eltern auf die Kinder vererbt worden ist. Die Kinder langweilen sich
in den Versammlungen nicht, weil da viel gesungen wird. Aber es wird kein Kir-
chen-Gesangbuch benutzt, sondern das herrnhutische von den Liedern der Braut-
mystik. Oft werden mehrere Chorile hintereinander gesungen, und zwar durch Pau-
sen unterbrochen, in denen man einfach still vor Gott ist.

Zu Beginn liest der Pastor oder ein anderer Versammlungsleiter das Wort aus ei-
ner gedruckten Predigt oder Erbauungsschrift vor. Wihrend vieler Andachtsstunden
habe ich z.B. die ,,Vier Biicher vom wahren Christentum* und das ,,Paradies-Girt-
lein®, die ,,Nachfolge Christi* des Thomas von Kempen, Christian Scrivers ,,Seelen-
Schatz® und die Postille von Wegelius gelesen. Diese Biicher vermitteln evangeli-
sche Mystik, die sich durch ihre starke Gewichtung von Glauben und Wort von der
mittelalterlichen Mystik unterscheidet. Eine Frommmigkeit, deren Verhiltnis zn
ihren mittelalterlichen Quellen sowohl von Kontinuitit als auch von Selbstindigkeit
geprigt ist. Arndt weist nicht einen Weg zur Vereinigung mit Gott im Sinne der My-
stik, er wendet sich vielmehr an LeserInnen und Horerlnnen, ,,welche Christus
schon durch den Glauben erkannt haben“. Seine Mystik ist keine Heilsmystik, son-
dern ,,Heiligungsmystik“ (Wallmann). Aber schon seit meiner Jugendzeit habe ich
in diesen ,,seurats* von Mystik gehort.

Sehnsucht nach Christus

Bayerischen und frénkischen Humor kann ich ziemlich gut verstehen (die Sprache
nicht!). Meine Heimat ist das gelobte Land des finnischen Volkshumors. Fast jedes
Gesprich wird mit Humor gewiirzt. Im Ernst liegt Scherz verborgen und im Scher-
zen Ernst. Ein wirklich groer Mensch verspottet nicht andere, sondern auch und
vor allem sich selbst. In meiner Heimat spricht man gern von der verborgenen Na-
tur der Glaubenswirklichkeiten. Sie seien verborgene Dinge und eine ,,geheime*
Weisheit, die sorgfaltig bewahrt bleiben miisse. Der Geist Gottes selbst bewirke den
Glauben in der Seele auf ,,geheime Weise, der Feind der Seele aber lasse nicht zu,
daB auch nur ein Wort von der geheimen Weisheit in Christo gesprochen werde.
Christus berufe zu ,,geheimen* Gliedern seines Reiches, man miisse die »geheime*
Freundschaft mit dem gekreuzigten Heiland suchen.

Die Grundstimmung des Christentums in meiner Heimat ist die, daB der Mensch
in Heilsdingen sich nichts aneignen kann, was nicht Gott ihm gibt. Der Glaube, den
der Mensch aus sich selbst begriindet, ist ,,Hirnglaube®, dem die innere Christuser-
fahrung fehlt. Gott allein gebiihrt die ganze Ehre. Auch die Anfechtungen des Glau-
bens konnen zu Christus fiihren, und durch den Anblick Christi wandelt sich der
Mensch, so dafl er ihm dhnlicher wird.

Die Glaubensiiberzeugung meiner Heimat wird von Theozentrik und Christozen-
trik beherrscht. Gott wirkt alles, thm gilt alle Ehre. Im praktischen Glaubensleben
sind Christus und sein Wirken der Mittelpunkt, das Fundament des Heils und der
Ausgangspunkt christlichen Handelns. Fiir meine Heimat typisch ist der suchende,



Aus dem Leben der Kirche 59

sich sehnende und erwartende Glaube. Geistliches Leben heiit die Sehnsucht nach
Christus, die Erwartung, da3 die Gnade wenigstens fiir einen Aungenblick anflench-
ten und damit die GewiBheit von der Gotteskindschaft gewdhren moge. Anch an bo-
sen Tagen soll der Mensch fest und vnerschiitterlich im Glauben stehen, das sehn-
suchtsvolle Vertrauen auf seinen Erléser bewahren und die geheimnisvolle Freund-
schaft des gekreuzigten Heilands suchen. Er soll sich immer danach sehnen, diese
Freundschaft fithlen zu diirfen und das Erscheinen des Heilands wie das Aufgehen
des Morgensterns erwarten. Wer sich nicht zum Beten geneigt fiihlt, soll sich da-
nach sehnen. Und so lange und instédndig soll der Mensch in seinem Sehnen vor dem
Herrn verharren, bis er in seinem Inneren fiihlt, daB er darauf vertrauen darf, Chri-
stus als Helfer zu haben, wie sehr er anch ein groBer Siinder sein mag. Zum su-
chenden Glanben gehért ein unablissiges Blicken auf Christus. ,,Halte den Kopf
hoch, auch wenn deine FiiB8e in der Holle brennen*. Gott gewihrt seine Hilfe durch
Christus, und deswegen kann der Mensch stidndig auf ihn schauen. In meiner Hei-
mat hief es: ,,So lange man den Daumen noch bewegen kann - die Augen auf Chri-
stus!*

Kirche und Mystik

Schon seit 1988 beschiiftige ich mich mit den ignatianischen Exerzitien, denn ich
habe gute Kontakte zu Jesuiten in Miinchen und Augsburg, wo ich auch einiges an
Material erhielt. Zwar gibt es in Finnland noch keine ignatianische Tradition, wohl
aber gute ,,Ankniipfungspunkte* fiir Exerzitien wegen der bei uns {iberlieferten Er-
bauungsliteratur. Viele Gemeindemitglieder zeigten dafiir groBes Interesse, und in
Lahti und Umgebung habe ich bereits etliche kleine Exerzitiengruppen geleitet, aber
die offizielle Kirche ist noch etwas zuriickhaltend. Dies scheint n.a. folgende
Griinde zu haben:

Die ignatianischen Exerzitien sind aus der Mystik erwachsen — und das ist fiir uns
Protestanten eine gewaltige Hiirde, denn wir hatten noch in unserem Jahrhundert
eine geradezn antimystische Tradition. (Vgl. Friedrich Schleiermacher 1768-1838,
Albrecht Ritschl 1822—-1889, Adolf von Harnack 1851-1930, Paul Tillich
1886—1965, Ernst Troeltsch 1865-1923, etc.) Es kommt hinzuo, daB die Jesuiten in
Finnland einen schlechten Ruf haben. Der Dichter und Professor der Geschichte Za-
charias Topelius (1818-1898) hat im vorigen Jahrhundert von den ,listigen und
schlauen Jesuiten (Hieronymos) geschrieben, dieses negative Erbe lebt immer noch
fort.

Meines Erachtens ist es sehr schade, daB wir die Mystik vernachlissigt haben.
Wir brauchen wieder mehr Mystik. Zwar finden wir sie in Spuren im evangelischen
Choral, und diese Spuren lassen heunte dringlicher denn je erkennen, welcher Nach-
holbedarf im Protestantismus besteht, ich meine und unterstreiche dabei jedoch eine
Synthese von Spiritualitdt und titigem Christenleben.

Diese Mystik habe ich bei Ignatius von Loyola gefunden. In seinem ,,Bericht des
Pilgers* lesen wir: ,,Er wachse immer in der Andacht, das heif3t in der Leichtigkeit,
Gott zu finden, und jetzt mehr als in seinem ganzen Leben. Und jedesmal und zu je-



Aus dem Leben der Kirche 60

der Stunde, daf3 er Gott finden wolle, finde er ihn. Und daB er auch jetzt viele Mal
Visionen habe, vor allem jene, von denen oben gesprochen worden ist, Christus als
Sonne zu sehen (Nr. 99). Ignatius steht offensichtlich in einer mystischen Tradi-
tion; dem mystischen Ausgangspunkt seiner Exerzitien entspricht konsequent die
Art ihrer Frommigkeit, die man ,,Erlebnisfrommigkeit nennen konnte. Das geht
weit iiber Horen, Verstehen und Gehorchen hinaus. Es bedeutet Anleiten zur inne-
ren ,,Imagination” einer Szene, wobei die Phantasie intensiv angeregt und bean-
sprucht wird. Es kommt darauf an, die Dinge zu spiiren und mit allen Sinnen zu
empfinden. Aber diese Mystik ist nie Selbstzweck, Ignatius gibt sich nie mit Ver-
senkung oder Entriickung allein zufrieden. Immer fiihrt die Gottesbegegnung als-
bald zur Tat.

Pddagogik und Gruppendynamik

Meine Hochschitzung der Exerzitien deckt sich mit den Erkenntnissen der Pidago-
gik im allgemeinen. Aus ihrem Gebiet ist bekannt: je tiefer die Personschichten rei-
chen, desto schwerer sind sie piadagogisch beeinfluBbar. Die geistliche Dimension
einer Person reicht in die unterste Tiefe. Ignatius hat die Frommmigkeit ,,operatio-
nalisiert”, d.h. in einem bestimmten Sinn lehr- und lernbar gemacht, in Schritte ge-
gliedert, in Methoden gefaBt — und das alles geleitet von diskreter Menschenliebe
und grofBer Ehrfurcht.

Wir Protestanten haben es hier leider manchmal an Phantasie, an Mut und an
Hingabe fehlen lassen. Dabei denke ich an die Nachfolge Christi, an die Anstren-
gungen der Seelsorge und die Kraft der Liebe, an das intensive Bemiihen, einzelne
Menschen zu gewinnen, also an die Frage nach der besseren Verwirklichung von
Kirche. Ich bin iiberzeugt, dafl uns Evangelischen diese Frage in einer Zeit geistli-
cher Diirre dringend aufgegeben ist. Man darf jedoch Verwirklichung nicht blo8 be-
denken und erdrtern, man muf} sie vollziehen in der Spiritualitit und im Alltag.

Auch za den Anliegen der Gruppendynamik oder der Sozialpsychologie sehe ich
positive Beziehungen. Dort geht es darum, daf8 sich Menschen gegenscitig helfen,
sich selber tiefer zu erfahren. Ganz dhnlich wird in den Exerzitien ein Ubungsweg
angeboten, wo der einzelne zwar mit einer Methode konfrontiert wird und Anre-
gungen erhiilt, aber im wesentlichen muB er allein und streng fiir sich den Ubungs-
weg gehen, wie es auch in den Selbsterfahrungsgruppen der Fall ist: nur so wird er
zum praktischen Handeln im Alltag befdhigt.

, Individuation “

In den Exerzitien geht es um eine weitere Entfaltung unserer inneren Fihigkeiten
und Sinne. Man soll lernen ~ das ist ein wichtiges Ziel aller Ubungen — mit den in-
neren Sinnen zu schauen, zu horen, zu fiihlen, zu schmecken, also seine Phantasie-
Welt zu entfalten. Das geschieht aber nicht blof spielerisch, sondern als Entdecken
und Zulassen auch des UnterbewuBten.

Echte Exerzitien fordern die Sensibilisierung des gesamten Gefiihls- und Gemiits-



Aus dem Leben der Kirche 61

lebens, also unseres Empfindens und unserer Erfahrung von Werten, wie etwa das
Erleben von Hoffnung, Liebe, Freude und Dankbarkeit. Schon die fundamentale Be-
trachtung ,,.Der Mensch ist geschaffen dazu hin, Gott unseren Herrn zu loben, Ihn
zu verehren und Thm zu dienen (EB 23) hilft uns zu ahnen, was das Gebot der Liebe
bedeutet. Wir beginnen zu begreifen, daB alles, was auf der Erde existiert, letztlich
dem ersten und einzigen Ziel des Menschen zu dienen hat. Eben darum ist es not-
wendig, daBl wir uns allen Dingen gegeniiber gleichmiitig (indiferentes) machen,
denn der Mensch ,.hat (die Dinge) soweit zu gebrauchen, als sie ihm zu seinem Ziel
hin helfen, und soweit zu lassen, als sie ithn daran hindern* (EB 23).

Lob, Ehrfucht und Dienst fiir Gott, worin der Mensch sein wahres Heil erreicht,
entspringen der Grundhaltung, die im Gebet der Hingabe ausgedriickt ist. Dieses
Gebet steht in der ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe® (EB 230-237). Damit ist
auch schon-angedeutet, was in den Exerzitien wachsen soll, nimlich die Erfahrung
und das Wissen von dem, was Liebe ist, und wer anfingt, sie zu erfahren, der ist aof
dem Weg seiner ,Individuation®. Erst die Umsetzung der Liebe in die Tat 143t den
Menschen zu dem werden, was er eigentlich ist: ein Geschopf Gottes.

,» Gott in allen Dingen finden *

Die Exerzitien sind kein theologischer Fortbildungskurs, sondern sie wollen ein
Weg sein, auf dem das eigene Leben in Ordnung kommen kann. Diesem Ziel dient
es mehr, wenn nicht Vortriage und ausfiihrliche Meditationsanregungen im Vorder-
grund stehen, sondern der Weg des einzelnen. Dann fiihren die Exerzitien zunéchst
einmal zu einer besseren Selbsterkenntnis, zur personlichen Lebensgeschichte und
ihrem Ergebnis: den Stirken und Schwichen der eigenen Personlichkeit. Das Ziel
ist dabei nicht ein moglichst liickenloses Kennenlernen, sondern die Erfahrung, daff
ich gerade als dieser Mensch von Gott angenommen bin. Weiterhin geht es um ein
Kennenlernen der Person Jesu Christi, wie es fiir gewohnlich in dieser Intensitét
kaum oder iiberhaupt nicht erlebt wurde. Damit verbindet sich der Wunsch, das ei-
gene Leben nach diesem Jesus auszurichten — bis hin zur Teilnahme an seinem
Schicksal.

Urspriinglich sind die Exerzitien aus der Frage nach dem Lebensstand entstanden
und aus der Herausforderung, von jetzt ab intensiver mit Jesus zu leben oder eine
bewuBtere religitse Praxis aufzubauen. Das alles geschieht aber im Unterschied zu
bloBen Entschliissen, die vom Kopf ausgehen, in den Exerzitien viel stirker mit dem
Herzen, mit dem Gemiit und aus der Erfahrung von Trost und Trostlosigkeit in den
Stimmungen der Seele.

Der Jesus des Evangeliums

Wie von selbst riickt durch Exerzitien der konkrete Jesus in die Mitte aller Be-
trachtungen und Meditationen. Zugleich mit dem vorgelegten Stoff und dem stéin-
digen Bezug auf die Eucharistie fiihrt die Unmittelbarkeit der eigenen Lebens- und
Leiberfahrungen zu einer Konfrontation mit dem auch hier und heute gegenwirti-



Aus dem Leben der Kirche 62

gen Jesus. Er selbst, sein Ruf, sein Weg und sein Vorbild werden zum Grundthema
der geistlichen Tage. Wer bin ich? Wohin fiihrt mich das Leben? Wohin fiihrt mich
Gott? Wo ist mein Platz unter den Schwestern und Briidern Jesu?

Fiir mich bilden das Erspiiren des géttlichen Willens — durch das eigene Leben
hindurch, in den konkreten Situationen, mit den Menschen, die uns umgeben, im
Blick auf Jesus — und die Entscheidung fiir Gott den eigentlichen roten Faden der
Exerzitien. Je tiefer die Teilnehmer in die Selbstfindung eintauchen, desto bewufB-
ter wird der Ruf, daf der Mensch nicht in sich, sondern im Gegeniiber Gottes und
der Mitmenschen seinen Weg finden soll. ,,Der Mensch ist geschaffen, um Gott, un-
seren Herrn, zu loben, ihm Ehrfurcht zu erweisen und zu dienen und so seine Seele
zu retten. (EB 23)

Gerade das Offnen des eigenen Herzens fiir die leibseelischen Erfahrungen stellt
den Menschen in die kommunikativen Beziige, die der eigene Leib vermittelt, und
stellt ihn ebenso auch in die eigene Endlichkeit, die Gott, den Unendlichen sucht.
Und die Stille der Exerzitien, in der das gottliche Wort sich anschlieend in die Teil-
nehmer einsenken kann, fiithrt wohl jeden in ein tieferes Horen auf den Ruf Gottes.

Wichtig ist die Ganzheitserfahrung: mit Leib und Seele, mit Augen und Hénden,
mit der Kreativitdt von Singen und Malen, mit der Leiberfahrung von Sitzen, Lie-
gen und Bewegen, mit dem Erlebnis des Fiireinander-Daseins und Einander-Verge-
bens, mit dem Beten (auch in Gemeinschaft) auf Gott hin.

Aber die Exerzitien schlieBen die geistliche Entwicklung eines Menschen kei-
neswegs ab. Jede neue Situation und jede innere Bewegung kann fiir ithn auch eine
neue Anfrage bedeuten. Die geistliche Entwicklung eines Menschen, gleich unter
welcher Riicksicht, kennt keinen Abschlufl und kein unverlierbares Ergebnis. Die
Exerzitien-Erfahrung kann aber wie ein Kompal sein, der es moglich macht, auch
in dunklen Zeiten die einmal erkannte Richtung beizubehalten und andern auf die-
sem Weg zu helfen.

Fiir moderne Gottsucher

Ignatianische Exerzitien konnen zu einer mystischen Gottverbundenheit fiihren,
aber einer Gottverbundenheit, die nicht von schwirmerischen Gefiihlen, sondern
von der Klarheit des christlichen Glaubens und Dogmas geprégt ist. Auch ein mo-
derner Gottsucher darf wieder ahnen, wie reich, wie menschlich erfiillend, wie
hochherzig und wie richtig der Weg zu Gott ist, der Jesus Christus heifit und den
uns seine Kirche weist.

Zum Schlufl méchte ich sagen, daB} ich zwar ein wenig katholische Frommigkeit
in ihrer ignatianischen Form kennengelernt habe. Hintergriindig aber verspiire ich
ebenso andere Einfliisse aus der Mystik (mit Gott allein). Ich bin dankbar fiir die in-
nere Bereicherung, die mir durch sie zuteil wird, und ich bin dankbar fiir zahlreiche
Menschen, die mich als Christ meiner Kirche ohne Hintergedanken, offen und
selbstlos daran teilnehmen lassen. Pertti Repo, Lahti (Finnland)





