
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Auf dem Weg ... mein Weg 
Exerzitien in Finnland 

Die christliche Kirche in Finnland hat eine fast tausendjährige Geschichte. In Ge- 
danken verweile ich in meiner Jugendzeit und schreibe ungefähr dort meinen Be- 
richt, wo die katholische Kirche sich im 11. Jahrhundert vom Süden und Westen her 
nach Finnland ausbreitete und die orthodoxe Kirche vom Osten her in den Einfluß- 
bereich meiner Heimat geriet. 

Finnland ist das bekenntnismäßig lutherischste Land der Welt, wohl kaum an- 
derswo ist die Persönlichkeit Luthers so volkstümlich und hat sein Geist den tiefe- 
ren Schichten der Bevölkerung so seinen Stempel aufgedrückt wie gerade in Finn- 
land. Vor allem in Nordischen Krieg (1700-1721) gewannen auch pietistische Strö- 
mungen zunehmend Eingang in Finnland, wobei fast alle Richtungen bei uns ihren 
Einfluß ausüben konnten, der radikale Pietismus so gut wie der hallesche und die 
Herrnhuter, die auf den verschiedensten Wegen in unser Land gekommen sind. 

Das Erbe der Postillen 

Die Impulse, die von Spener und Francke ausgingen, erwiesen sich aufs Ganze ge- 
sehen als die stärkeren und brachen dann im 19. Jh. wieder mächtig hervor. Der Pie- 
tismus wurde vor allem durch Postillen und Andachtsbücher, die man von der ersten 
Hälfte des 18. Jh. an ins Finnische übersetzte, weitergetragen. Arndts •Paradies- 
gärtlein" war 1732 das erste. Unter diesen finnischen Büchern gab es auch solche 
im Geiste Speners, nämlich die Postillen von Johan Wegelius d.J. 

Was nun die Einflüsse durch Schrifttum im allgemeinen betrifft, so verdient 
zunächst ein Umstand besondere Erwähnung: zu den Erbauungsschriften gehören 
Thomas Wilcocks •Ein köstlicher Honigtropfen", Bunyans •Pilgers Wanderschaft", 
Joh. Wegelius jr. •Die Heilige Evangelische Erleuchterung in himmlischer Lehre 
und heiligem Leben", •Die Gesangbücher", •Zions Psalmen" und •Die geistlichen 
Lieder der sehnsüchtigen Seelen". Der Großteil dieser Erbauungsschriften ist pieti- 
stisches, teilweise herrnhutistisch gefärbtes lutherisches, der Rest ein derselben Gei- 
steshaltung angepaßtes puritanisches und reformiertes Schrifttum. 

Als ich Schüler und junger Pfarrer in meiner Heimat in Savo (Mittel-Finnland) 
war, durfte ich auch die Andachtsstunden, auf finnisch •seurat", halten. Diese ha- 
ben einen besonderen Charakter, denn sie finden gewöhnlich nicht in einem Bet- 
oder Gemeindehaus statt, sondern im Sommer auf dem Hof eines Bauern oder in der 
großen Bauernstube. Der Hofbesitzer lädt ein, er bittet den Pastor zu kommen und 
ruft die Freunde und Nachbarn zusammen. Auch Kinder werden mit in die Ver- 



Aus dem Leben der Kirche 58 

Sammlung gebracht und wachsen so in den Glauben der Eltern hinein. Es ist sicher 
kein Zufall, daß die pietistische Überzeugung schon durch drei oder mehr Genera- 
tionen von den Eltern auf die Kinder vererbt worden ist. Die Kinder langweilen sich 
in den Versammlungen nicht, weil da viel gesungen wird. Aber es wird kein Kir- 
chen-Gesangbuch benutzt, sondern das herrnhutische von den Liedern der Braut- 
mystik. Oft werden mehrere Choräle hintereinander gesungen, und zwar durch Pau- 
sen unterbrochen, in denen man einfach still vor Gott ist. 

Zu Beginn liest der Pastor oder ein anderer Versammlungsleiter das Wort aus ei- 
ner gedruckten Predigt oder Erbauungsschrift vor. Während vieler Andachtsstunden 
habe ich z.B. die •Vier Bücher vom wahren Christentum" und das •Paradies-Gärt- 
lein", die •Nachfolge Christi" des Thomas von Kempen, Christian Scrivers •Seelen- 
Schatz" und die Postille von Wegelius gelesen. Diese Bücher vermitteln evangeli- 
sche Mystik, die sich durch ihre starke Gewichtung von Glauben und Wort von der 
mittelalterlichen Mystik unterscheidet. Eine Frömmmigkeit, deren Verhältnis zu 
ihren mittelalterlichen Quellen sowohl von Kontinuität als auch von Selbständigkeit 
geprägt ist. Arndt weist nicht einen Weg zur Vereinigung mit Gott im Sinne der My- 
stik, er wendet sich vielmehr an Leserinnen und Hörerinnen, •welche Christus 
schon durch den Glauben erkannt haben". Seine Mystik ist keine Heilsmystik, son- 
dern •Heiligungsmystik" (Wallmann). Aber schon seit meiner Jugendzeit habe ich 
in diesen •seurats" von Mystik gehört. 

Sehnsucht nach Christus 

Bayerischen und fränkischen Humor kann ich ziemlich gut verstehen (die Sprache 
nicht!). Meine Heimat ist das gelobte Land des finnischen Volkshumors. Fast jedes 
Gespräch wird mit Humor gewürzt. Im Ernst liegt Scherz verborgen und im Scher- 
zen Ernst. Ein wirklich großer Mensch verspottet nicht andere, sondern auch und 
vor allem sich selbst. In meiner Heimat spricht man gern von der verborgenen Na- 
tur der Glaubenswirklichkeiten. Sie seien verborgene Dinge und eine •geheime" 
Weisheit, die sorgfältig bewahrt bleiben müsse. Der Geist Gottes selbst bewirke den 
Glauben in der Seele auf •geheime" Weise, der Feind der Seele aber lasse nicht zu, 
daß auch nur ein Wort von der geheimen Weisheit in Christo gesprochen werde. 
Christus berufe zu •geheimen" Gliedern seines Reiches, man müsse die •geheime" 
Freundschaft mit dem gekreuzigten Heiland suchen. 

Die Grundstimmung des Christentums in meiner Heimat ist die, daß der Mensch 
in Heilsdingen sich nichts aneignen kann, was nicht Gott ihm gibt. Der Glaube, den 
der Mensch aus sich selbst begründet, ist •Hirnglaube", dem die innere Christuser- 
fahrung fehlt. Gott allein gebührt die ganze Ehre. Auch die Anfechtungen des Glau- 
bens können zu Christus führen, und durch den Anblick Christi wandelt sich der 
Mensch, so daß er ihm ähnlicher wird. 

Die Glaubensüberzeugung meiner Heimat wird von Theozentrik und Christozen- 
trik beherrscht. Gott wirkt alles, ihm gilt alle Ehre. Im praktischen Glaubensleben 
sind Christus und sein Wirken der Mittelpunkt, das Fundament des Heils und der 
Ausgangspunkt christlichen Handelns. Für meine Heimat typisch ist der suchende, 



Aus dem Leben der Kirche 59 

sich sehnende und erwartende Glaube. Geistliches Leben heißt die Sehnsucht nach 
Christus, die Erwartung, daß die Gnade wenigstens für einen Augenblick aufleuch- 
ten und damit die Gewißheit von der Gotteskindschaft gewähren möge. Auch an bö- 
sen Tagen soll der Mensch fest und unerschütterlich im Glauben stehen, das sehn- 
suchtsvolle Vertrauen auf seinen Erlöser bewahren und die geheimnisvolle Freund- 
schaft des gekreuzigten Heilands suchen. Er soll sich immer danach sehnen, diese 
Freundschaft fühlen zu dürfen und das Erscheinen des Heilands wie das Aufgehen 
des Morgensterns erwarten. Wer sich nicht zum Beten geneigt fühlt, soll sich da- 
nach sehnen. Und so lange und inständig soll der Mensch in seinem Sehnen vor dem 
Herrn verharren, bis er in seinem Inneren fühlt, daß er darauf vertrauen darf, Chri- 
stus als Helfer zu haben, wie sehr er auch ein großer Sünder sein mag. Zum su- 
chenden Glauben gehört ein unablässiges Blicken auf Christus. •Halte den Kopf 
hoch, auch wenn deine Füße in der Hölle brennen". Gott gewährt seine Hilfe durch 
Christus, und deswegen kann der Mensch ständig auf ihn schauen. In meiner Hei- 
mat hieß es: •So lange man den Daumen noch bewegen kann - die Augen auf Chri- 
stus!" 

Kirche und Mystik 

Schon seit 1988 beschäftige ich mich mit den ignatianischen Exerzitien, denn ich 
habe gute Kontakte zu Jesuiten in München und Augsburg, wo ich auch einiges an 
Material erhielt. Zwar gibt es in Finnland noch keine ignatianische Tradition, wohl 
aber gute •Anknüpfungspunkte" für Exerzitien wegen der bei uns überlieferten Er- 
bauungsliteratur. Viele Gemeindemitglieder zeigten dafür großes Interesse, und in 
Lahti und Umgebung habe ich bereits etliche kleine Exerzitiengruppen geleitet, aber 
die offizielle Kirche ist noch etwas zurückhaltend. Dies scheint u.a. folgende 
Gründe zu haben: 

Die ignatianischen Exerzitien sind aus der Mystik erwachsen - und das ist für uns 
Protestanten eine gewaltige Hürde, denn wir hatten noch in unserem Jahrhundert 
eine geradezu antimystische Tradition. (Vgl. Friedrich Schleiermacher 1768-1838, 
Albrecht Ritschi 1822-1889, Adolf von Harnack 1851-1930, Paul Tillich 
1886-1965, Ernst Troeltsch 1865-1923, etc.) Es kommt hinzu, daß die Jesuiten in 
Finnland einen schlechten Ruf haben. Der Dichter und Professor der Geschichte Za- 
charias Topelius (1818-1898) hat im vorigen Jahrhundert von den •listigen und 
schlauen Jesuiten" (Hieronymos) geschrieben, dieses negative Erbe lebt immer noch 
fort. 

Meines Erachtens ist es sehr schade, daß wir die Mystik vernachlässigt haben. 
Wir brauchen wieder mehr Mystik. Zwar finden wir sie in Spuren im evangelischen 
Choral, und diese Spuren lassen heute dringlicher denn je erkennen, welcher Nach- 
holbedarf im Protestantismus besteht, ich meine und unterstreiche dabei jedoch eine 
Synthese von Spiritualität und tätigem Christenleben. 

Diese Mystik habe ich bei Ignatius von Loyola gefunden. In seinem •Bericht des 
Pilgers" lesen wir: •Er wachse immer in der Andacht, das heißt in der Leichtigkeit, 
Gott zu finden, und jetzt mehr als in seinem ganzen Leben. Und jedesmal und zu je- 



Aus dem Leben der Kirche 60 

der Stunde, daß er Gott finden wolle, finde er ihn. Und daß er auch jetzt viele Mal 
Visionen habe, vor allem jene, von denen oben gesprochen worden ist, Christus als 
Sonne zu sehen" (Nr. 99). Ignatius steht offensichtlich in einer mystischen Tradi- 
tion; dem mystischen Ausgangspunkt seiner Exerzitien entspricht konsequent die 
Art ihrer Frömmigkeit, die man •Erlebnisfrömmigkeit" nennen könnte. Das geht 
weit über Hören, Verstehen und Gehorchen hinaus. Es bedeutet Anleiten zur inne- 
ren •Imagination" einer Szene, wobei die Phantasie intensiv angeregt und bean- 
sprucht wird. Es kommt darauf an, die Dinge zu spüren und mit allen Sinnen zu 
empfinden. Aber diese Mystik ist nie Selbstzweck, Ignatius gibt sich nie mit Ver- 
senkung oder Entrückung allein zufrieden. Immer führt die Gottesbegegnung als- 
bald zur Tat. 

Pädagogik und Gruppendynamik 

Meine Hochschätzung der Exerzitien deckt sich mit den Erkenntnissen der Pädago- 
gik im allgemeinen. Aus ihrem Gebiet ist bekannt: je tiefer die Personschichten rei- 
chen, desto schwerer sind sie pädagogisch beeinflußbar. Die geistliche Dimension 
einer Person reicht in die unterste Tiefe. Ignatius hat die Frömmmigkeit •operatio- 
nalisiert", d.h. in einem bestimmten Sinn lehr- und lernbar gemacht, in Schritte ge- 
gliedert, in Methoden gefaßt - und das alles geleitet von diskreter Menschenliebe 
und großer Ehrfurcht. 

Wir Protestanten haben es hier leider manchmal an Phantasie, an Mut und an 
Hingabe fehlen lassen. Dabei denke ich an die Nachfolge Christi, an die Anstren- 
gungen der Seelsorge und die Kraft der Liebe, an das intensive Bemühen, einzelne 
Menschen zu gewinnen, also an die Frage nach der besseren Verwirklichung von 
Kirche. Ich bin überzeugt, daß uns Evangelischen diese Frage in einer Zeit geistli- 
cher Dürre dringend aufgegeben ist. Man darf jedoch Verwirklichung nicht bloß be- 
denken und erörtern, man muß sie vollziehen in der Spiritualität und im Alltag. 

Auch zu den Anliegen der Gruppendynamik oder der Sozialpsychologie sehe ich 
positive Beziehungen. Dort geht es darum, daß sich Menschen gegenseitig helfen, 
sich selber tiefer zu erfahren. Ganz ähnlich wird in den Exerzitien ein Übungsweg 
angeboten, wo der einzelne zwar mit einer Methode konfrontiert wird und Anre- 
gungen erhält, aber im wesentlichen muß er allein und streng für sich den Übungs- 
weg gehen, wie es auch in den Selbsterfahrungsgruppen der Fall ist: nur so wird er 
zum praktischen Handeln im Alltag befähigt. 

• Individuation " 

In den Exerzitien geht es um eine weitere Entfaltung unserer inneren Fähigkeiten 
und Sinne. Man soll lernen - das ist ein wichtiges Ziel aller Übungen - mit den in- 
neren Sinnen zu schauen, zu hören, zu fühlen, zu schmecken, also seine Phantasie- 
Welt zu entfalten. Das geschieht aber nicht bloß spielerisch, sondern als Entdecken 
und Zulassen auch des Unterbewußten. 

Echte Exerzitien fördern die Sensibilisierung des gesamten Gefühls- und Gemüts- 



Aus dem Leben der Kirche 61 

lebens, also unseres Empfindens und unserer Erfahrung von Werten, wie etwa das 
Erleben von Hoffnung, Liebe, Freude und Dankbarkeit. Schon die fundamentale Be- 
trachtung •Der Mensch ist geschaffen dazu hin, Gott unseren Herrn zu loben, Ihn 
zu verehren und Ihm zu dienen" (EB 23) hilft uns zu ahnen, was das Gebot der Liebe 
bedeutet. Wir beginnen zu begreifen, daß alles, was auf der Erde existiert, letztlich 
dem ersten und einzigen Ziel des Menschen zu dienen hat. Eben darum ist es not- 
wendig, daß wir uns allen Dingen gegenüber gleichmütig (indiferentes) machen, 
denn der Mensch •hat (die Dinge) soweit zu gebrauchen, als sie ihm zu seinem Ziel 
hin helfen, und soweit zu lassen, als sie ihn daran hindern" (EB 23). 

Lob, Ehrfucht und Dienst für Gott, worin der Mensch sein wahres Heil erreicht, 
entspringen der Grundhaltung, die im Gebet der Hingabe ausgedrückt ist. Dieses 
Gebet steht in der •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" (EB 230-237). Damit ist 
auch schon angedeutet, was in den Exerzitien wachsen soll, nämlich die Erfahrung 
und das Wissen von dem, was Liebe ist, und wer anfängt, sie zu erfahren, der ist auf 
dem Weg seiner •Individuation". Erst die Umsetzung der Liebe in die Tat läßt den 
Menschen zu dem werden, was er eigentlich ist: ein Geschöpf Gottes. 

• Gott in allen Dingen finden " 

Die Exerzitien sind kein theologischer Fortbildungskurs, sondern sie wollen ein 
Weg sein, auf dem das eigene Leben in Ordnung kommen kann. Diesem Ziel dient 
es mehr, wenn nicht Vorträge und ausführliche Meditationsanregungen im Vorder- 
grund stehen, sondern der Weg des einzelnen. Dann führen die Exerzitien zunächst 
einmal zu einer besseren Selbsterkenntnis, zur persönlichen Lebensgeschichte und 
ihrem Ergebnis: den Stärken und Schwächen der eigenen Persönlichkeit. Das Ziel 
ist dabei nicht ein möglichst lückenloses Kennenlernen, sondern die Erfahrung, daß 
ich gerade als dieser Mensch von Gott angenommen bin. Weiterhin geht es um ein 
Kennenlernen der Person Jesu Christi, wie es für gewöhnlich in dieser Intensität 
kaum oder überhaupt nicht erlebt wurde. Damit verbindet sich der Wunsch, das ei- 
gene Leben nach diesem Jesus auszurichten - bis hin zur Teilnahme an seinem 
Schicksal. 

Ursprünglich sind die Exerzitien aus der Frage nach dem Lebensstand entstanden 
und aus der Herausforderung, von jetzt ab intensiver mit Jesus zu leben oder eine 
bewußtere religiöse Praxis aufzubauen. Das alles geschieht aber im Unterschied zu 
bloßen Entschlüssen, die vom Kopf ausgehen, in den Exerzitien viel stärker mit dem 
Herzen, mit dem Gemüt und aus der Erfahrung von Trost und Trostlosigkeit in den 
Stimmungen der Seele. 

Der Jesus des Evangeliums 

Wie von selbst rückt durch Exerzitien der konkrete Jesus in die Mitte aller Be- 
trachtungen und Meditationen. Zugleich mit dem vorgelegten Stoff und dem stän- 
digen Bezug auf die Eucharistie führt die Unmittelbarkeit der eigenen Lebens- und 
Leiberfahrungen zu einer Konfrontation mit dem auch hier und heute gegenwärti- 



Aus dem Leben der Kirche 62 

gen Jesus. Er selbst, sein Ruf, sein Weg und sein Vorbild werden zum Grundthema 
der geistlichen Tage. Wer bin ich? Wohin führt mich das Leben? Wohin führt mich 
Gott? Wo ist mein Platz unter den Schwestern und Brüdern Jesu? 

Für mich bilden das Erspüren des göttlichen Willens - durch das eigene Leben 
hindurch, in den konkreten Situationen, mit den Menschen, die uns umgeben, im 
Blick auf Jesus - und die Entscheidung für Gott den eigentlichen roten Faden der 
Exerzitien. Je tiefer die Teilnehmer in die Selbstfindung eintauchen, desto bewuß- 
ter wird der Ruf, daß der Mensch nicht in sich, sondern im Gegenüber Gottes und 
der Mitmenschen seinen Weg finden soll. •Der Mensch ist geschaffen, um Gott, un- 
seren Herrn, zu loben, ihm Ehrfurcht zu erweisen und zu dienen und so seine Seele 
zu retten". (EB 23) 

Gerade das Öffnen des eigenen Herzens für die leibseelischen Erfahrungen stellt 
den Menschen in die kommunikativen Bezüge, die der eigene Leib vermittelt, und 
stellt ihn ebenso auch in die eigene Endlichkeit, die Gott, den Unendlichen sucht. 
Und die Stille der Exerzitien, in der das göttliche Wort sich anschließend in die Teil- 
nehmer einsenken kann, führt wohl jeden in ein tieferes Hören auf den Ruf Gottes. 

Wichtig ist die Ganzheitserfahrung: mit Leib und Seele, mit Augen und Händen, 
mit der Kreativität von Singen und Malen, mit der Leiberfahrung von Sitzen, Lie- 
gen und Bewegen, mit dem Erlebnis des Füreinander-Daseins und Einander-Verge- 
bens, mit dem Beten (auch in Gemeinschaft) auf Gott hin. 

Aber die Exerzitien schließen die geistliche Entwicklung eines Menschen kei- 
neswegs ab. Jede neue Situation und jede innere Bewegung kann für ihn auch eine 
neue Anfrage bedeuten. Die geistliche Entwicklung eines Menschen, gleich unter 
welcher Rücksicht, kennt keinen Abschluß und kein unverlierbares Ergebnis. Die 
Exerzitien-Erfahrung kann aber wie ein Kompaß sein, der es möglich macht, auch 
in dunklen Zeiten die einmal erkannte Richtung beizubehalten und andern auf die- 
sem Weg zu helfen. 

Für moderne Gottsucher 

Ignatianische Exerzitien können zu einer mystischen Gottverbundenheit führen, 
aber einer Gottverbundenheit, die nicht von schwärmerischen Gefühlen, sondern 
von der Klarheit des christlichen Glaubens und Dogmas geprägt ist. Auch ein mo- 
derner Gottsucher darf wieder ahnen, wie reich, wie menschlich erfüllend, wie 
hochherzig und wie richtig der Weg zu Gott ist, der Jesus Christus heißt und den 
uns seine Kirche weist. 

Zum Schluß möchte ich sagen, daß ich zwar ein wenig katholische Frömmigkeit 
in ihrer ignatianischen Form kennengelernt habe. Hintergründig aber verspüre ich 
ebenso andere Einflüsse aus der Mystik (mit Gott allein). Ich bin dankbar für die in- 
nere Bereicherung, die mir durch sie zuteil wird, und ich bin dankbar für zahlreiche 
Menschen, die mich als Christ meiner Kirche ohne Hintergedanken, offen und 
selbstlos daran teilnehmen lassen. Pertti Repo, Lahti (Finnland) 




