
LITERATURBERICHT 

Das Kreuz als Symbol 
Unter diesem Stichwort möchte ich hier drei neue Bücher vorstellen, die sich mit der 
Bedeutung des Kreuzes Christi in der Geschichte und seiner Symbolik im Gefüge der 
Schöpfung befassen. Nicht nur anläßlich des Kruzifix-Urteils des Bundesverfassungs- 
gerichtes konnte man den Eindruck gewinnen, daß der Sinn dieses Zeichens in der Öf- 
fentlichkeit heftig umstritten ist. Auch in diesem Bericht wird keine abschließende 
Antwort geboten. Es scheint aber dringend notwendig zu sein, daß die Problematik 
weiter vorangetrieben wird. 

I. Der Schlüssel zum Paradies 

Mit vielen anderen beklagt Klaus Hälbig in seinem Bildband1, daß das Kreuz heute 
•stumm in unseren Kirchen" und andernorts stehe oder hänge und nicht mehr •spre- 
che" (153). Er fragt: •Was sagt es eigentlich?" Eine bestimmte, vor allem im Prote- 
stantismus verbreitete Kreuzestheologie laufe darauf hinaus, •jegliche Anknüpfungs- 
punkte für die christliche Erlösungsbotschaft in der Schöpfung, der Gottesebenbild- 
lichkeit und der Religionsgeschichte zu negieren und so eine schlechterdings analogie- 
lose Botschaft vom Kreuz zu postulieren, die als solche nicht nur unverständlich, son- 
dern überhaupt unverstehbar ist, was dann positiv als Ausweis der Sündigkeit des Men- 
schen ausgegeben wird" (63). In der Tat biete sich das Kreuz für jede Art von negativer 
Theologie an, die den Gegensatz Gottes zu allem weltlichen Sein und Schein hervor- 
hebt. Auch verstehe es sich von selbst, daß die christliche Botschaft nicht mit den 
künstlichen Traumwelten einer mächtigen Freizeit- und Werbeindustrie für eine erleb- 
nishungrige Gesellschaft und ihren Ästhetisierungsprozessen harmonisierbar sei (19). 
Aber eine bloß asketische Weltdistanz, die dem natürlichen Glücksverlangen des Men- 
schen mißtraue (Geißelung, Selbstkasteiung, Mortification) müsse überwunden wer- 
den. Für die göttliche Offenbarung in Jesus Christus müsse es Anknüpfungspunkte in 
der Natur geben. •Wir verstehen uns selbst und Christus nur recht, wenn wir auch die 
Stimme der Schöpfung hören lernen" (Kardinal Ratzinger). Von diesem Hören der 
Stimme der Schöpfung könne allerdings im westlichen Christentum längst keine Rede 
mehr sein. •Eine rationalistische Verstandesherrschaft hat die Sprache der Welt weit- 
gehend zum Verstummen gebracht und damit auch dem Verständnis der biblischen 
Symbolik, insbesondere und gerade auch der des Kreuzes, den Boden entzogen" (23). 

Um seine Thesen zu veranschaulichen, hat H. zwölf eindrucksvolle Farbtafeln aus- 
gewählt, die er kunsthistorisch und meditativ kommentiert. Die Beispiele stammen aus 

1   Klaus W. Hälbig, Der Schlüssel zum Paradies. Die Symbolik des Kreuzes Christi. Zwölf 
Bildmeditationen. St. Ottilien 1996. 



Literaturbericht 64 

den Anfängen der christlichen Kreuzesikonographie (Rom, Ravenna), aber auch aus 
der typologischen Zusammenschau von Altem und Neuem Bund im Mittelalter (kreuz- 
förmige Wasser- und Schlangenzeichen) bis hin zur Kunst unserer Zeit: dem •Sonnen- 
kreuz" von J. Beuys, dem am Kreuz erhöhten Gerechten von M. Chagall (in Mainz St. 
Stephan) und der Tabernakelwand •Schöpfung und Erlösung" von Klaus Iserlohe (vgl. 
dazu H. Schade, Der •Lanzenstich", in: GuL 1987, 99-124). Immer wieder bemerkt 
man das vorherrschende Anliegen, sich von einem bloß historischen Christusbild ab- 
zusetzen und seine kosmischen Dimensionen wiederzugewinnen. Seine universale Be- 
deutung für die spirituelle Erneuerung der abendländischen, ja der gesamt-menschli- 
chen Kultur wird dadurch ins Bewußtsein gehoben, daß die Künstler letztlich an dem 
heute wirksamen Geist Jesu Christi oder dem Auferstehungsprinzip interessiert sind. 
Dieser kann nur mit dem •inneren Auge" wahrgenommen werden. 

Schon in seiner Einleitung befaßt sich H. daher intensiv mit einem kaum bedachten 
Sachverhalt. Einerseits meine die theologische Rede vom Kreuz das Kreuz-Ding, das 
römische Marterinstrument, das als solches ein Un-Symbol und Anti-Symbol und je- 
denfalls alles andere als ein Ursymbol sei. Andererseits werde das Kreuz im christli- 
chen Kontext auch immer schon als das Zeichen verstanden, das es zu tragen gilt, also 
als das Zeichen für Leben, Heil, Hoffnung, Versöhnung, Erlösung und alles, was mit 
der Auferstehung zugänglich geworden ist. Die Frage sei, wie sich das Kreuz als Ding 
bzw. Galgen (Stauros) zum Kreuz als Zeichen (Signum) verhalte und ob die Rede vom 
Kreuzzeichen nicht die dingliche Leidens-Realität des Kreuzes entleere und verflüch- 
tige (24). Im Unterschied zu anderen Autoren, die sich gegen eine Identifizierung des 
Kreuzes Christi mit dem universalen Kreuzzeichen aussprechen, plädiert Hälbig (z.B. 
mit Bonaventura) für eine Gleichsetzung der Kreuzigung (Stauros) mit dem Kreuz als 
Grundfigur des Koordinatensystems der anthropologischen Orientierung im Kreis der 
Welt (27). •Von allen Symbolen ist das Kreuz das umfassendste, ganzheitlichste. Es 
steht für Übergang und Vermittlung, für die permanente Vereinigung des Universums" 
(ebd.). 

Obwohl bis heute oft behauptet werde, daß die Gestalt des Gekreuzigten als Got- 
teserfahrung singular und analogielos in der Religionsgeschichte dastehe (während für 
die Worte und Wunder Jesu bekanntlich zahllose Analogien im Alten Testament und in 
den religiösen Zeugnissen der Menschheit zu finden seien), vertritt Hälbig (durchaus 
mit verständlichen Gründen) eine geradezu entgegengesetzte Position: •Das im Kreuz 
aufleuchtende Gottesbild wird also nicht gegen die positiven Gotteserfahrungen ande- 
rer Völker und Kulturräume profiliert" (67). Vielmehr wird die kosmische Sonnen- 
symbolik als tiefgründige Erklärung des Kreuzgeheimnisses erinnert, wie auch die 
frühe Kirche sich keineswegs scheute, die Gottessohnschaft Christi analog zum My- 
sterium der Sonne zu verstehen. Auch diese läuft nicht bloß im Jahreskreis, sondern be- 
schreibt dabei ein Kreuz. Die beiden Tag- und Nacht-Gleichen (im Frühjahr und im 
Herbst) und die beiden Wendepunkte des längsten Tages im Sommer und des kürze- 
sten Tages im Winter bilden die vier Eckpunkte eines kreuzförmigen Kreislaufs (36), 
und das Kirchenjahr knüpfe an diese naturreligiöse Sicht an (vgl. die liturgischen Feste 
der Verkündigung am 25. März oder die Geburt Jesu am 25. Dezember bis hin zu 
Kreuz- und Auferstehung zum Frühlingsbeginn). Man dürfe diese Konvergenzen nicht 
als nachträgliche Versuche zur Verchristlichung heidnischen Brauchtums abtun, son- 



Literaturbericht 65 

dem die biblische Wort-Offenbarung mit ihrem Kulminationspunkt im Wort vom 
Kreuz könne ohne die alte Sonnensymbolik als Inbegriff der Schöpfungsoffenbarung 
überhaupt nicht verstanden werden (ebd.). Weil Jesu Leben und Sterben gänzlich ein- 
willige in den Willen Gottes und sich einfüge in das kosmische Sinngefüge der Schöp- 
fung und ihres Heilsplanes, deshalb sei es königlich, sinnvoll und frei (67). Es bringe 
den Sinn des Lebens in Zeit und Welt an den Tag. •Denn Zeit und Welt sind von An- 
fang an kreuzförmig gebaut" (ebd.) Zwar stehe der gekreuzigte Christus im Gegensatz 
zur eigenmächtigen Welt-Weisheit, nicht aber zur natürlichen Gotteserkenntnis auf- 
grund der Schöpfungsoffenbarung. Vielmehr fördere das Kreuz als •der hermeneuti- 
sche Schlüssel" für Schöpfung und Gesetz •zutage, was Weisheit Gottes ist, schon je 
immer gewesen ist" (Anm. 17 zu Seite 24). 

Mit anderen Worten: Es geht dem Vf. um die Rückgewinnung der Kategorie des Sa- 
kramentalen. Denn nur wenn es eine sakramentale Welterfahrung gebe, werde die 
Transzendenz Gottes und die Heiligkeit der sichtbaren Welt als paradiesische Schöp- 
fung gleichermaßen gewahrt. Das Zeichen des Kreuzes eröffne im Sichtbaren den 
Blick auf das Letzte, im Zeitlichen den Blick auf das Ewige (49). Bereits die Evangeli- 
sten hätten im erhöhten Gekreuzigten die Offenbarung der Herrlichkeit Gottes und so- 
gar seines dreifaltigen Namens erblickt (37). Daß zu solcher Erkenntnis der Glaube 
notwendig sei, wird ausdrücklich betont. Ein bloß asketischer Selbst-Verzicht müsse 
einer Haltung des kindlichen Vertrauens weichen, •das nicht haben will, sondern weiß, 
daß es alles, was es hat und gibt, zuvor empfangen hat" (68). Dann aber sei das Kreuz, 
das der Jünger in der Nachfolge Jesu zu tragen habe, nicht bedrückend und schwer, 
sondern ein leichtes Joch (Mt 11,28-30), gleichsam kinder-leicht (69). Das Geheimnis 
des Kreuzes heiße Wiedergeburt, Wandlung, integrale Sinneserfahrung, Verklärung 
(61). 

Aber es ist nicht nur die kosmische Symbolik im engeren Sinn, die Hälbig heran- 
zieht, um unsere Augen für das Geheimnis des Kreuzes als Schlüssel zum Paradies zu 
öffnen. Sein Anliegen ist ja gerade, daß Heilsgeschichte und Schöpfung in eins gese- 
hen werden, aber nicht so, daß die Geschichte über die Schöpfung dominiere, ja als der 
alleinige Verständnishorizont für das Kreuz erscheine, wie es seit der Aufklärung üb- 
lich geworden sei (8). Infolgedessen ist sein Buch in der Tat eine wahre Fundgrube für 
alle Leser, die sich für symbolisches (oder typologisches) Denken ganz allgemein in- 
teressieren. Zur Sprache kommen u.a. Adam und Eva im Paradiesgarten, Zahlenmy- 
stik, die alttestamentliche Symbolik des Kreuzes, die Zeichen des Tierkreises, das My- 
sterium des Holzes, der aggressive Charakter des Siegerkreuzes und die absolutistische 
Interpretation des realen Kreuzes, und nicht zuletzt die mystische Erfahrung von Wel- 
tenbaum, Weltentanz, die Hochzeit von Himmel und Erde im Zeichen des Bundes. 

Daß diese These in positiver oder kritischer Auseinandersetzung mit zahlreichen 
Gesprächspartnern erarbeitet wurde, ist offensichtlich. Zu ihnen gehören u.a. der 1988 
verstorbene Kunstkritiker Herbert Schade SJ (dem H. wohl die entscheidenden Grund- 
ideen verdankt, vgl. das bei Herder posthum erscheinende Werk •Das Lamm Gottes 
und das Zeichen des Widders", das von Victor H. Eibern herausgegeben wird), wei- 
terhin G. Baudler, Alfons Rosenberg, J. Moltmann, E. Drewermann, E. Biser, G. 
Bachl. Aber Hälbigs Auseinandersetzung mit seinen •Gegnern" klingt teilweise abrupt 
oder zu wenig Verständnis suchend (vgl. Ignatius, Geistliche Übungen, Nr. 22). Es ist 



Literaturbericht 66 

zu hoffen, daß die heilsamen Anstöße noch einmal systematischer aufgegriffen und 
durchdacht werden. Dabei denke ich vor allem an das komplexe Verhältnis von Schöp- 
fung und Erlösung, Adam und Christus, Ursprung und Vollendung. Was wir brauchen, 
ist eine nüchtern-überzeugende Kreuzes-Theologie, die auch ihre dunklen Aspekte 
nicht überspielt, sondern niemals aufhört, sie je kritischer zu reflektieren. 

Jesus hat den Kreuzweg nicht ohne weiteres gesucht, sondern er wurde gerade des- 
halb ans Kreuz geschlagen, weil er für die Rechte Gottes und für die Rechte der Men- 
schen gekämpft hat, und so betrachtet, ist unsere Rede vom Kreuz erst dann wirklich 
biblisch und vollständig, wenn sie auch das verwirklicht, was Jesus in seiner •Antritts- 
rede" erklärt: •den Armen die Heilsbotschaft zu bringen, um den Gefangenen die Be- 
freiung zu verkünden, um die Zerschlagenen in Freiheit zu setzen" (Lk 4,18). Vgl. das 
neue Buch von L. Mödl (Hrsg.), Ein sperriges Zeichen. Praktisch-theologische Über- 
legungen zur Theologie des Kreuzes. München 1997, das uns erst nach Redaktions- 
schluß erreichte und deshalb nicht mehr berücksichtigt werden konnte, aber demnächst 
besprochen wird. 

II. Ein Zeichen vielfältiger Observanz 

Einen zwiespältigen Eindruck hinterläßt ein prachtvoller Bildband zum Thema 
•Kreuz", der von Wilhelm Ziehr gestaltet wurde.2 Sein Schwerpunkt ist die Kulturge- 
schichte, die dieses geheimnisvolle Zeichen umgibt oder aus ihm entstand. Die große 
Fülle des eindrucksvollen Bildmaterials, die vorzügliche Qualität des Layouts sowie 
die historischen Beschreibungen und Originaltexte werden zunächst einmal jeden fas- 
zinieren, der sich in die Ikonographie des Kreuzes vertiefen möchte. 

Die moderne Kulturgeschichte lebe sowohl aus der Vielfalt der Überlieferungen wie 
aus dem Erlebnis der Einheit menschlicher Hoffnung und Erkenntnis (17). Die christ- 
liche Theologie leite das Kreuz zwar aus einer eigenständigen Mystik ab, als Zeichen 
aber sei es uralt. Das Bemühen der Gläubigen, dieses Zeichen mit dem Alten Testa- 
ment und sogar mit antiken Epen oder Erzählungen zu verbinden, könne •aus dem An- 
spruch des Christentums erklärt werden, daß die Schöpfung und die Menschheit aus- 
schließlich auf Jesus Christus und seinen Kreuzestod, der die Erlösung verheißt, bezo- 
gen werden muß" (29). 

Auch im Römischen Reich treffe man schon vor der Konstantinischen Wende auf 
das Kreuz (z.B. als Strafe für Gotteslästerung). Erst danach aber werde es als Zeichen 
der Christen und als Lebensbaum anerkannt. Für die meisten Juden jedoch war die Vor- 
stellung eines Gottessohnes mit einer solchen Leidensgeschichte wie die Jesu •unmög- 
lich, ärgerlich, unakzeptabel" (49). Auf dem Weg vom Kreuz der Schande zur Herr- 
lichkeit Christi mußten die Christen zahlreiche Vorurteile, philosophische Angriffe, 
moralische Unterstellungen und Diffamierungen abwehren und widerlegen (vgl. Ori- 
genes gegen Celsus, 52). Wenn der Kreuznimbus später mit den Nimbus der Kaiser 
(Herrscher) verknüpft wurde, habe die Kirche •zwar an Macht und Reichtum gewon- 

W. Ziehr, Das Kreuz. Symbol. Gestalt. Bedeutung. Stuttgart/Zürich 1997. 



Literaturbericht 67 

nen, dafür aber an innerer Kraft eingebüßt" (67). Nichtsdestoweniger wird kontrast- 
reich das Leiden der Märtyrer für Christus und die Passion Jesu durch eindringliche 
Bilder und Texte dokumentiert. •Die einen von ihnen wurden enthauptet, andere ge- 
kreuzigt, wieder andere auf verschiedene Weise gemartert" (74). Trotzdem scheint die 
Deutung des Kreuzes Christi immer einseitiger geworden zu sein. Es werde vor allem 
als Zeichen der Kraft und des Sieges verehrt und mit dem Mysterium der Auferstehung 
geradezu gleichgesetzt (81). Menschliche Unnachgiebigkeit und dogmatischer Abso- 
lutheitsanspruch führten zu Übereifer und Verfolgung Andersgläubiger. 

In die Kirchen zog das Kreuz erst im 5. Jh. ein, zunächst nur in den Zentren des Rei- 
ches. Es sollte noch lange dauern, bis es •in allen Sanctuarien, vor allem in den Mis- 
sionsgebieten, eine Selbstverständlichkeit wurde und allgemein anerkanntes Symbol 
der christlichen Verkündigung" (88). Die Passion des menschgewordenen Gottes er- 
scheint zugleich als Symbol des tiefsten Schmerzes und des höchsten Heiles. Es gab 
Kreuze aus Holz und aus Gold. Einige mahnten zur Bescheidenheit beim Kirchenbau 
und beim Schmuck der Gotteshäuser, •eine Übereinstimmung in der Darstellung und 
selbst im Glauben war (jedoch) bei den vielen Völkern und Staaten nicht möglich" 
(105). Leider muß deshalb auch ausführlich über die Verfolgung von Ketzern sowie 
über •Kreuzzüge" und die bekannten Streitigkeiten zwischen bilderfeindlichen und 
bilderfreundlichen Haltungen in den verschiedenen Kirchen bzw. Ländern berichtet 
werden. Obwohl Gewaltanwendung dem Evangelium Jesu zuwider war, dienten das 
Kreuz und die Reliquien der Kreuzigung nicht selten eher •einer Entfachung der Wut 
des Totschlags als der Andacht der Auferstehung" (125), wobei ebenso klar gesagt 
werden muß, daß solche Einstellung keineswegs einheitlich gewesen ist. Selbstver- 
ständlich gab es auch Kirchenfürsten, die eine aufgebrachte Volksmenge von solchen 
Vorhaben abzubringen suchten. Ein Mainzer Bischof z.B. mußte sogar selber vor den 
Totschlägern aus der Stadt fliehen, •derweil die christlichen Streiter 1000 Juden um- 
brachten" (131). 

Den toten Gottessohn am Kreuz darzustellen wagte man bis zum Ende des 8. Jh. nur 
vereinzelt. Eigentliche Passionsandachten nehmen erst später an Intensität zu, betont 
triumphalistische Kreuzsymbolik wird nicht mehr so gern gesehen, und man besinnt 
sich wieder auf die ursprüngliche Botschaft vom gekreuzigten Menschensohn, der für 
seine Brüder und Schwestern gelitten hat. Das höchste Symbol der Christenheit wird 
erweitert und mit anderen Szenen der Heilsbotschaft kombiniert (143). Hier müßte 
man tiefer bedenken - was die Darstellung leider unterläßt -, daß sich in der Geschich- 
te des christlichen Glaubens zwei Linien immer wieder auseinanderentwickelt haben: 
die Theologie der Inkarnation, die zu einer statischen und optimistischen Christologie 
tendiert, und die Kreuzestheologie, die eher zu einer dynamisch-aktualen und kriti- 
schen Auffassung des Christentums führt (man vergleiche z.B. romanische Kunstwer- 
ke mit gotischen). 

Nach Ansicht von Wiehr gehört der Wandel in der Darstellung des Gekreuzigten 
auch in der Neuzeit zu den wichtigsten Fragen der Kunst- und Geistesgeschichte (146). 
Die Reformation habe die spätmittelalterliche Konzentration auf die Passion des ge- 
kreuzigten Jesus noch verstärkt. Durch die Individualisierung der Glaubenslehre ent- 
standen neue evangelische Grabbilder mit dem Kruzifix. Aber auch die Reformatoren 
sind sich über die Nützlichkeit der Bilder keineswegs einig. Mancherorts wurden die 



Literaturbericht 68 

Kirchen ihres Schmucks beraubt, geschmückte Kreuze und Passionsszenen wanderten 
ins Feuer (159). Das Kreuz selber blieb unverzichtbar, sogar die puritanischen Calvini- 
sten und Zwinglianer mußten ihren Gläubigen bald Konzessionen einräumen, um den 
Kirchen etwas Feierlichkeit zurückzugeben. 

Weitere Kapitel des Prachtbandes betrachten und illustrieren die Passionsfeiern in 
der Karwoche, das Fronleichnamsfest und die Osterspiele der Semana Sancta 
(170-185). Auch das weltweit bekannte Oberammergauer Passionsspiel findet eine 
kritische Würdigung. Mit besonderem Interesse wird der westliche Leser die sich 
anschließende Einführung in die byzantisch-russische Orthodoxie studieren. •Bis in 
Details des Kreuzschiagens oder wie die ,Heilige Dreifaltigkeit' mit dem Kreuznimbus 
gekennzeichnet werden soll, wurden die Usanzen vorgeschrieben" (188). Die Glau- 
benslehre war und blieb nicht bloß in ihrem Kern unwandelbar. Letztlich scheint das 
Mysterium des Kreuzes in der Orthodoxie weitgehend vom Osterjubel übertönt zu wer- 
den: •Verbannet ist die Verwesung. Die Unverweslichkeit blüht auf (195). Auch die 
alten Kirchen im Kaukasus und in Afrika schmücken das Kreuz als endzeitliches Him- 
melssymbol aus. 

Die Eroberung der Neuen Welt im Zeichen des Kreuzes ist wahrlich ein Kapitel für 
sich. Hier muß allerdings deutlich gesagt werden, daß der Vf. bei der Darstellung der 
Ereignisse eine recht einseitige und pauschale Auswahl trifft. Die große Bedeutung des 
Kreuzes für die Frömmigkeit der südamerikanischen Völker, die noch bis zum II. Va- 
tikanischen Konzil keine befreienden Osterlieder gekannt haben, findet nicht genügen- 
de Würdigung. Betont werden vor allem die von animistischen oder fetischistischen 
Einflüssen durchtränkten Kultformen, die das Ergebnis von Europäisierung und Missi- 
on gewesen seien. Auch die anschließende Betrachtung über das Kreuz zwischen Poli- 
tik und Humanität urteilt vereinfacht und naiv: •Nächstenliebe, Humanität, soziales 
Engagement und die moderne Theologie entfernten sich immer weiter vom Mysterium 
des Kreuzes" (214). Der Befreiungstheologe Bott (gemeint ist aber Clodovis Boff) er- 
läutere das Evangelium ganz im Sinne eines linken Sozialtheoretikers. Die Tragik der 
neueren Missionsgeschichte in Asien und Afrika wird ebenfalls nur kurz gestreift. Erst 
mit dem Begriff •Inkulturation" habe das II. Vatikanische Konzil einen besseren Weg 
der Annäherung zwischen den christlichen und nichtchristlichen Religionen aufgezeigt 
(217). Die Europäer wollten Kolonien errichten und keine gleichberechtigten König- 
reiche (220). 

Mit großer Betroffenheit wird man schließlich die beiden Seiten lesen, die dem •ge- 
demütigten Kreuz" gewidmet sind. Hier geht es um die Ideologien, die sich nach der 
Aufklärung im 19. Jh. entwickeln und das Ende jeglichen Leidens auf der Erde propa- 
gieren. Den Gipfel der Perversion erreichte dabei der Nationalsozialismus, der unter 
dem •Hakenkreuz" auch die Christen in seine ideologischen Gemische und sozialpoli- 
tischen Programme hineinzog (222). Was W. Ziehr dann unter dem Stichwort •Das 
Kreuz bleibt" als Fazit seiner Betrachtungen zusammenfaßt, scheint alles andere als 
hoffnungsvoll zu sein. •Die tiefe Ehrfurcht vor den tiefen Wahrheiten der Religionen 
sollte mit dem Aufstieg der modernen Wissenschaft einem tiefen Skeptizismus wei- 
chen" (228). Heute vermittele das Kreuz außerhalb sakraler Räume kaum noch eine tie- 
fe Anschauung des Glaubens oder Geistes. Die Christen hätten diesen Zustand, den sie 



Literaturbericht 69 

heute beklagen, selbst verschuldet. Das Kreuz sei nach zweitausend Jahren christlicher 
Nachfolgeschaft •wieder ein Zeichen vielfältiger Observanz geworden" (229). 

III. Der Ort gewaltfreier Gottesoffenbarung 

Auch die umfangreiche Monographie zum Thema •Kreuz" von Georg Baudler3 kann 
man trotz ihres theologischen Anspruchs zunächst als Bildband bezeichnen. Sie enthält 
über 100 Bilder zur Kreuz-Symbolik von der Altsteinzeit bis zu Beuys und Litzenbur 
ger. Den Vf. beschäftigt schon seit langem die Frage, welche Beziehung zwischen den 
vor- und außerchristlichen Kreuzsymbolen und dem christlichen Kreuz bestehe. Un- 
mittelbarer Anlaß zu diesem Buch aber war das sogenannte •Kreuz-Urteil" des Deut- 
schen Bundesverfassungsgerichts vom 10.8.1995, worin die staatlich verordnete An- 
ordung von Kreuzen in Schulzimmern für verfassungswidrig erklärt wird (11). Eine 
Schlußbetrachtung spricht von einem Dilemma, vor dem wir stehen: einerseits staatli- 
che Privilegierung einer bestimmten Religion oder andererseits staatliche verordnete 
Religionslosigkeit. Zu diesem Dilemma könne es jedoch nur kommmen, wo die reli- 
giösen Symbole ungeschichtlich als die gleichsam urheberrechtlich geschützten •Fir- 
menzeichen" der jeweiligen Religionen verstanden würden (346). Vor diesem Hinter- 
grund wird auch das intensive Interesse Baudlers an der Geschichte des Kreuz-Sym- 
bols plausibel. 

Einführend skizziert er das zentrale Anliegen seiner Deutung und betont die Ambi- 
valenz des Symbolischen: dieses Nebeneinander von Schönheit und Schrecken, von 
Tröstung und Angst, von aufblühendem Leben und blinder Zerstörungswut. Er stellt 
die Frage: •Gibt es also keine Religion, kein religiöses Erleben, dem die ambivalenten, 
gewalthaften Züge fehlen?" (19) Sein Blick fällt zunächst auf den Buddhismus, der im 
Nicht-Verletzen und Nicht-Töten irgendeines Lebewesens und im Wohlwollen allem 
Lebenden gegenüber das Göttlich-Heilige sieht. Dieser führe aber aus dem konkreten 
geschichtlichen Leben heraus in ein •leid- und glückloses Verwehen" (20). Gesucht 
werde ein Weg, auf dem man, wenn auch unter seinen •Anhaftungen" leidend, im Le- 
ben bleiben kann. Im Kreuz und im Christentum sei dieser Weg gegeben. 

Läßt sich dieser Glaube rechtfertigen? Wie kann das Kreuz-Symbol •den Anspruch 
erheben, Zeichen des absoluten Heils, der Rettung und der Erlösung zu sein, jenseits al- 
ler Ambivalenz und Doppeldeutigkeit?" (21) Man könne nicht gleichsam •per Dekret" 
bestimmen, daß es von einem bestimmten geschichtlichen Ereignis an ganz anders als 
bisher zu verstehen und zu empfinden sei (23). Zwar sei christlicher Glaube theologie- 
geschichtlich weitgehend von einem solchen Verständnis her entwickelt worden. 
Baudler hingegen will das christliche Kreuz organisch in die Geschichte der vor- und 
außerchristlichen Kreuzformen einzeichnen, wobei der theologische Gehalt seiner Ar- 
beit hauptsächlich in der Kritik des Opfercharakters liegt (26). Eine bloß zufällige 
Formgleichheit bei gänzlich anderem Symbolgehalt scheint ihm dem geschichtlichen 
Wesen des Menschen zu sehr zu widersprechen. Vielmehr erkennt er ein wesentliches 

3  G. Baudler, Das Kreuz. Geschichte und Bedeutung. Düsseldorf 1997. 



Literaturbericht 70 

vorchristliches Element der Kreuzsymbolik in den liebend ausgebreiteten Armen der 
Muttergottheit, wobei ihm das Liebesmotiv als mögliche Verbindungslinie zum Jesus- 
Kreuz erscheint (11). 

Um seine Einsichten vorzutragen, hat Baudler das archäologische Material über- 
sichtlich gesammelt und ausgebreitet. Er geht sehr weit (circa 200.000 Jahre) in die Ge- 
schichte der Menschheit zurück und beginnt mit dem •Jägerkreuz" als Markierungs- 
zeichen und Koordinatennetz. •Der eiszeitliche Jäger war stolz auf das von ihm erleg- 
te Tier und brachte durch das eingeritzte Kreuz ... zum Ausdruck, daß ... ihm das Beu- 
testück gehörte" (34). Sein Wirken und Tun, worin er zu sich selbst zu finden glaubt 
und wodurch er Bedeutung und Seinsfülle zu erringen hoffte, bestand im Töten (38). In 
den antiken Sprachen werde dieses rauschhaft-stürmische Gewaltgeschehen durch das 
Wort •Opfer" ausgedrückt (41). Das Tun des Opferns bestimme den Seinsgrad des 
Menschen und seine Nähe zum Göttlichen (43), sei aber im antiken religionsge- 
schichtlichen Sinne niemals ein Akt gewaltfreier Liebe und •Hingabe" (44). Das Kreuz 
erfülle hier schließlich eine ähnliche Funktion wie im Mittelalter im Zusammenhang 
der Kreuzzüge und Inquisitionsgerichte: Es stelle Gott als überragende und furchterre- 
gende Tötungsgewalt vor Augen (48). Im Lauf der Geschichte wurde es dann als Herr- 
scher-Kreuz zum Zeichen der Welteroberung und Weltbeherrschung (49-67). 

Neben den Symbolen der Gewalt und Kraft aber finden sich in den eiszeitlichen 
Höhlen von Anfang an auch die Symbole mütterlicher Lebensfülle und geschlechtli- 
cher Liebe (72). Eindrucksvoll berichtet Baudler von rudimentären und entfalteten 
•Mutterkreuzen". Als Stilisierung der Muttergottheit, die Nahrung und Fruchtbarkeit 
gewährt, geben sie eine neue von der des •Jägerkreuzes" verschiedene Antwort auf die 
Urfrage des Menschen. Sie lautet: •Du bist da, wo du geliebt wirst und liebst, dort, wo 
offene Arme dich empfangen und wo du deine Arme für jemanden ausbreitest" (78). 
Solche Zeichen finden sich auf verschiedene Weise im alten Ägypten, auf Zypern, in 
Babylonien, Mittel- und Südamerika, China, Indien, Afrika und in vielen Ländern un- 
serer Erde. Auch das doppelgliedrige Kreuz (z.B. das Patriarchenkreuz) hat allem An- 
schein nach seinen Ursprung in solchen Zusammenhängen. Zwar wurde innerhalb der 
Kirche die Herkunft des zweiten Querbalkens aus dem sogenannten Titulus, der In- 
schrifttafel auf dem Kreuz Jesu abgeleitet. Schon um 520 v. Chr. aber wurde ein ganz 
ähnliches Doppelkreuz auf dem Schild der Göttin Athene gemalt. Gemeint ist doch 
wohl eine Frau, die nicht bloß ihre Arme ausbreitet, sondern auch ihre Schenkel weit 
öffnet, was noch heute als obszön gilt (94). Das Symbol betont den schöpferisch-ge- 
bärhaften Aspekt einer liebenden Zuwendung (102). Daß man in der patriarchal struk- 
turierten Kirche des 4. Jahrhunderts stattdessen tabuisierend die Schutzerklärung mit 
dem Titulus anbot, sei verständlich (94). 

Die vielen Variationen und Verformungen des Mutterkreuzes, die anschließend be- 
schrieben werden (Radkreuz, Hakenkreuz und Wirbelkreuz) erinnern freilich auch dar- 
an, daß der Mensch sein Universum, die Welt, in der er lebt, als etwas empfindet, das 
in unaufhaltsamer Bewegung begriffen ist (112). Mehr noch: das anthropomorphe 
Mutterkreuz wird wieder vom •Jägerkreuz" eingeholt und überformt. Waren die lie- 
bend ausgebreiteten Mutterarme also doch keine hinreichende Antwort auf die Urfra- 
ge des Menschseins? Wahrscheinlich sei das Mutterkreuz schon von Anfang an immer 



Literaturbericht 71 

gleichzeitig auch Opferkreuz und als solches der Ausdruck faszinierender menschlich- 
göttlicher Tötungsmacht gewesen (ebd.) Es werden Beispiele angeführt, die das dop- 
pelgliedrige Kreuz als Symbol des Dämonischen erscheinen lassen (135): z.B. die 
menschenfressende Kali in Indien, die blutlechzende Gorgo in der griechischen Anti- 
ke. Zuweilen erreiche die Verformung, ja Pervertierung schon jene Gestalt, die Baud- 
ler •das brutale Opferkreuz" nennt (139). 

Im folgenden Kapitel wird diese •Opferdenkform" weiter aufgedeckt. Mütterlich- 
keit und Opfer seien symbolgeschichtlich eng miteinander verbunden. Die Mutter sei 
sowohl diejenige, die opfert, als auch diejenige, die geopfert wird. Die Rede von den 
vielen und großen Opfern, die eine Mutter für ihr Kind bringe, sei jedem geläufig (142). 
Sie tauche sogar noch in einer Formulierung der Dogmatischen Konstitution über die 
Kirche auf, wo erklärt werde, daß Maria •heftig mit ihrem Eingeborenen litt und sich 
mit seinem Opfer in mütterlichem Geist verband, indem sie der Darbringung des 
Schlachtopfers, das sie geboren hatte, liebevoll zustimmte" (Art. 58). Eine Mutter, die 
so handele, stehe vielmehr im Bannkreis Gorgos oder Kalis, d.h. der Menschenopfer 
fordernden Gottheiten (143). Mit Nachdruck erinnert Baudler in diesem Zusammen- 
hang an die biblische Alternative: •Gewaltfrei leben aus transzendenter Geborgenheit" 
(155). Er zitiert etliche Texte, die eindrucksvoll zeigen, daß der Verehrer des bibli- 
schen Gottes sich nicht zu fürchten braucht. Aber auch die neuere Literatur habe die 
prophetische Opferkritik in ihrer Grundsätzlichkeit immer noch nicht ernstgenommen 
(156). Die folgenden Themen im gleichen Kapitel stellen einen abschreckenden Kon- 
trast dar: den ursprünglichen Opfercharakter von Strafe und Hinrichtung, die Pfählung 
als matrizentrisches Menschenopfer, die römische Kreuzigung, den Staatsterror zur 
Abschreckung und zur Unterdrückung möglicher Freiheitsregungen (158-193). 

Offensichtlicher Höhepunkt der Monographie ist das IV. Kapitel: das Jesuskreuz. 
Hier kommen die zentralen Anliegen Baudlers in prägnanter Form zur Sprache. •Nicht 
Gott oder Gottes Sohn starb ,für' unsere Erlösung am Opferkreuz, sondern die Kreuz- 
arme des Opfer- und Foltergerätes erschienen in Jesu Sterben, seinen blutigen Tod um- 
greifend, als die ausgebreiteten Mutter- und Vaterarme, wurden sichtbar als Gottes Ar- 
me und als Symbol der bedingungslosen und gewaltfreien Zuwendung Gottes zum 
Menschen" (194). Seine Deutung des Jesuskreuzes findet Baudler sowohl in den Pau- 
lusbriefen als auch in den synoptischen Passionserzählungen und im Johannesevange- 
lium überzeugend begründet. Allerdings behandelt er hier nur jene Zusammenhänge, 
in denen das Kreuz und das Gekreuzigtsein Jesu eine Rolle spielen (195). Jesus wurde 
nicht durch Macht und Gewalt, sondern durch sein Ausgeliefertsein am Marterholz als 
lichtdurchfluteter und über seinen Tod hinaus lebendiger Sohn des Abba-Gottes offen- 
bar (201). Er läßt über sich ergehen, was Menschengewalt ihm antut, aber er weigert 
sich, bei der Opferinszenierung mitzuspielen und als Sühnopfer zur Versöhnung einer 
Gottheit zu sterben (207). Opferkritische Züge seien im NT vielerorts zu entdecken 
(209). Charakteristisch sei vor allem das absolute Ausgeliefertsein Jesu (210). 

•Wie konnte es dazu kommen, daß der, der wegen seiner starken ... Kritik an der Op- 
ferreligiosität ... ausgeliefert wurde, in seinem Sterben als ein sich selbst opfernder Ho- 
herpriester gedeutet wurde?" (219) Dafür macht Baudler hauptsächlich •die Behar- 
rungskraft der Geschichte" (216) verantwortlich. Aber nichts zwinge ihn, an diesen 



Literaturbericht 72 

oder anderen Stellen (z.B. wenn es heißt, Jesus sei •für uns" gestorben) einen stellver- 
tretenden Sühnetod anzunehmen (221). Ein solcher Gedanke sei nicht nur unchristlich, 
sondern auch unjüdisch (225). Alle heutigen theologischen Positionen, die am Stell- 
vertretungs- und Sühnegedanken festhielten, werden dementsprechend kritisiert (232- 
239). Zwar sei auch die Sprache der Liebe nicht •klar", aber sie sei himmelweit unter- 
schieden von den abgründigen Wortspielen der Magier und Gurus, aus welcher Tradi- 
tion sie auch kämen (238). Nach der Bedeutung des Todes Jesu müsse in jeder Zeite- 
poche und von den je gegebenen menschlichen Verstehenshorizonten aus stets neu ge- 
fragt werden (240). Es gäbe alternative Deutungen des Todes Jesu im NT, die uns da- 
bei inspirieren können (z.B. der Gerechte muß leiden, weil Gott gewaltfreie Liebe ist, 
248), aber nicht Gott stehe hinter diesem Tod, dieses Tun sei vielmehr ausschließlich 
das Tun von Menschen (250). Der Abba töte nicht, er stehe ganz auf der Seite des Le- 
bens (252). Im Kreuzestod Jesu verwandele sich das Martergerät zum Symbol der lie- 
bend geöffneten Arme der Muttergottheit (254). 

Das V. Kapitel der Monographie sei nur kurz erwähnt. Es behandelt die Geschichte 
des Kreuzsymbols in christlicher Zeit und zeigt, wie das Jesuskreuz zuerst doch wieder 
als Opferkreuz angeeignet worden sei. Das Befreiend-Erlösende seiner Symbolik 
konnte sich nur langsam und durch Widerstände hindurch geschichtlich zur Erschei- 
nung bringen (267). Das Kapitel schließt mit Bildern von J. Beuys (Symbol des Opfers 
- Symbol der Erlösung I) und R. P. Litzenburger (Schutzmantelchristus), in welchen 
Baudler die Richtung zu erkennen glaubt, in die er selber zu zeigen versucht. Das alte 
Dilemma aber bleibe. 

Man muß dem Autor für diese umfassende Arbeit zunächst einmal dankbar sein. Un- 
ter mancher Rücksicht finde ich Baudlers Monographie zur Kreuzessymbolik aufhel- 
lend und anregend. Sie wird die weitere Bearbeitung des schwierigen Themas ohne 
Zweifel vorantreiben. Nicht zuletzt werfen auch etliche Sätze der Schlußbetrachtung 
neues Licht auf das umstrittene Kreuz-Urteil des Deutschen Bundesverfassungsgerich- 
tes. Dieses dürfe nicht zuerst fragen, ob mit einem Symbol eine bestimmte Religions- 
gemeinschaft privilegiert sei (denn das Symbol liege der verfaßten Religionsgemein- 
schaft voraus), sondern ob die Wirkung des Symbols den Grundwerten der Verfassung 
(Humanität und Menschenrechte) entspricht oder widerspricht (349). Es werden Bei- 
spiele genannt, wo der Staat aufgrund seiner Verfassung einschreiten müsse (348 f.). 
Keineswegs aber dürfe aufgrund einer einseitig negativ verstandenen Religionsfreiheit 
ein - auch politisch gefährliches - Symbolvakuum verordnet werden (350 f.). 

Das zentrale Anliegen, das Jesuskreuz als •Ort gewaltfreier Gottesoffenbarung" zu 
deuten, verdient Respekt. In unserer Welt der Ängste und Zweifel muß die Frohbot- 
schaft der göttlichen Liebe gewiß mehr als vieles andere hervorgehoben werden. Ob 
freilich die einseitige Vehemenz, mit der Baudler alle Opfer-, Sühne und Stellvertre- 
tungsgedanken zurückweist, wirklich berechtigt und ausreichend ist, bleibt mehr als 
nur fragwürdig. Seine These ist ergänzungsbedürftig und wohl auch -fähig. Die ein- 
schlägigen und wichtigen Werke von Hugo Rahner und Alfons Rosenberg zum Thema 
•Symbol" werden unverständlicherweise weder berücksichtigt noch erwähnt. Das von 
Baudler bevorzugte •Kontrastschema" (die Menschen sind es, die kreuzigen; Gott 
wirkt die Auferstehung, 250 f.) greift zu kurz. Freilich ist der Begriff •Sühne" heute 
mißverständlich, weil sich damit für viele ein unerträgliches, geradezu dämonisches 



Literaturbericht 73 

Gottesbild verbindet. Es gibt jedoch ausgezeichnete neue und tiefschürfende Darstel- 
lungen des Kreuzes als Sühnopfer, die unbedingt beachtet werden müßten.4 

Außerdem sei daran erinnert, daß die Kirche immer eine gewisse •Ambivalenz" im 
Jesuskreuz betont hat. In der ersten Präfation vom Leiden Christi heißt es z.B.: •Im 
Kreuz enthüllt sich dein Gericht, im Kreuz erstrahlt die Macht des Retters, der sich für 
uns dahingab". Wenn unzählige Bibelstellen Gottes unendliche Liebe preisen, dann 
kann uns dies doch nicht vergessen lassen, daß •wir vergehen durch deinen Zorn, wer- 
den vernichtet durch deinen Grimm" (Ps 90). Gewiß •dauert sein Zorn nur einen Au- 
genblick, doch seine Güte ein Leben lang" (Ps 30), aber Gottes Liebe ist - obwohl •ge- 
waltfrei" - nicht aggressionslos, sondern ein Feuer, das uns reinigen will. Der •alte 
Adam" und die •alte Eva" in uns können nur sterbend ins Leben gelangen. Zwar wer- 
den die Ambivalenz und Doppeldeutigkeit des Kreuzsymbols im christlichen Glauben 
aufgehoben. Aber als solches ist es nur Zeichen der Vergeblichkeit, des Scheiterns und 
des endgültigen •Aus", mehr noch: gemäß Dtn 21, 23 Erweis des göttlichen Fluches. 
Baudler scheint diese Offenheit selber zu spüren, wenn er davon spricht, daß wir uns 
dem Christus-Kreuz immer nur (wie eine Hyperbel den Koordinaten) annähern können 
(344). Solange wir unterwegs sind, bedeutet das Kreuz sowohl Gericht als Rettung. 

IV. Linien, die ins Unendliche gehen 

Was aber macht das Wesen des Kreuzes aus - was ist der wahre Sinn des Kreuzes? Daß 
die hier vorgestellten Bücher sich in der Beantwortung dieser Frage ergänzen sollen, 
dürfte deutlich geworden sein. Eine abschließende Kreuzeswissenschaft, die eine voll- 
ständige Lösung aller Fragen verspricht, können sie nicht bieten; denn wir rühren hier 
an das zentrale und unauflösbare Geheimnis des christlichen Glaubens. •Kreuz ist 
nicht zu sich selbst wie Kreis und Kugel. Kreuz ist Hingabe von sich weg, grenzlos ins 
Unendliche. Sein Mittelpunkt ist nicht Mitte, sondern Schnittpunkt, Schnittpunkt der 
Linien, die ins Unendliche gehen."5 

Wir dürfen und können das Symbol des Kreuzes nicht betrachten, und dabei die ent- 
setzlichen Leiden der Menschen ausklammern, die uns umgeben. Unsere Rede vom 
Kreuz kann und darf niemals ästhetisierend abgerundet oder als •dynamisches und 
vollständiges Symbol eines Universums im Zustand personalisierter Evolution" ver- 
standen werden, wie es der französische Naturwissenschaftler, Philosoph und Theolo- 
ge Pierre Teilhard de Chardin angedeutet hat.6 Zunächst und in erster Linie geht es auch 
hier um die Frage nach der tatsächlichen Rettung der ungerecht Leidenden. Deshalb 
möchte ich diesen Bericht nicht abschließen, ohne an die alten ungelösten und wohl 
auch unlösbaren Theodizee-Probleme zu erinnern, die besonders Johann Baptist Metz 
immer wieder aufwirft.7 Wer z.B. die theologische Rede von der Auferweckung des 

4 Vgl. die Ausführungen und Literaturangaben von G. Greshake, Der dreieine Gott. Freiburg 
1997, 349-359, auch 340-349. 
5 E. Przywara, Logos. Düsseldorf 1964, 105. 
6 Skeptisch zitiert von W. Ziehr, a.a.O. 228. 
7 Siehe J. B. Metz (Hrsg.), •Landschaft aus Schreien". Zur Dramatik der Theodizeefrage. 
Mainz 1995, 81-102. 



Buchbesprechungen 74 

Christus so höre, daß in ihr der Schrei des Gekreuzigten unhörbar geworden sei, der hö- 
re nicht Theologie, sondern Mythologie, nicht das Evangelium, sondern einen Sieger- 
mythos (84). Das biblische Israel zeige sich als Volk mit besonderer Theodizee-Emp- 
findlichkeit. •Gegenüber den glanzvoll blühenden Hochkulturen seiner Zeit - in Ägyp- 
ten, in Persien, in Griechenland - blieb Israel schließlich lieber ... eine Erinnerungs- 
und Erwartungslandschaft, wie übrigens auch die frühe Christenheit" (86). - •Gibt es 
nicht auch und gerade für Theologen jenes negative Mysterium menschlichen Leidens, 
das sich auf keinen Namen mehr reimen lassen will? Nehmen wir negative Theologie 
wirklich ernst?" (95) Die Rede •über" Gott stamme allemal aus der Rede •zu" Gott, die 
Theologie also aus der Sprache der Gebete. Sie sei sehr oft die Sprache der Nichtak- 
zeptanz ... der Klage, des Protests und des Schreis (98). War etwa Israel glücklich mit 
Jahwe? War Jesus glücklich mit seinem Vater? Macht der biblisch inspirierte Glaube 
glücklich? Ich zweifle. Doch er weist einen Weg: •Die biblisch inspirierte Gotteser- 
fahrung ist keine Mystik der geschlossenen Augen, sondern eine Mystik der offenen 
Augen ... gesteigerte Wahrnehmung fremden Leids" (100). Die Sprache dieser Gottes- 
mystik sei nicht in erster Linie trostreiche Antwort auf das erfahrene Leid, sondern eher 
leidenschaftliche Rückfrage aus dem Leid, eine Rückfrage an Gott, voll gespannter Er- 
wartung (ebd.). Franz-Josef Steinmetz, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Gotteslehre und praktische Theologie 
Kurz, Paul Konrad: Gott in der moder- auf die Literatur und von literarischen Einre- 
nen  Literatur.  München:   Kösel   1996. den auf das gegenwärtige Bewußtsein auf 
280 S., geb., DM 39,80. inre tiefste Gemeinsamkeit hin aufzuspüren 

und sie noch einmal in Beziehung zur christ- 
Das Verhältnis zwischen den Künsten und liehen Verkündigung und Praxis zu setzen, 
dem christlichen Glauben bzw. den Kirchen Entsprechend   der   bewährten   hermeneuti- 
ist zumindest schwierig. Daß beide an dieser sehen Aufmerksamkeit des Vf., der vor je- 
komplizierten Beziehung beteiligten Partner dem Schritt seine begrifflichen Vorüberle- 
zu Gehör kommen möchten beim jeweils an- gungen öffnet, werden die einzelnen Dichter 
deren, liegt auch auf der Hand. Daß sie sich und Denker wie Gäste behandelt, die will- 
nicht ins Wort fallen, vielmehr aufeinander kommen geheißen sind und denen zugetraut 
hören und einander ausreden lassen, wäre wird, daß sie mit ihren offengehaltenen Sin- 
eine hoffnungsvolle Etappe der Beziehung. nen auf Spuren- und Sprachsuche sind für 
Sie gewinnt Gestalt in dem vorliegenden es- das, was alle um des Lebens willen unbe- 
sayistischen Band von Paul Konrad Kurz, dingt angeht: Gott. 
der sich schon seit Jahrzehnten in das Span- Die skizzenhaften literarischen Erkundun- 
nungsfeld des Dialogs zwischen Literatur gen, oft mit knappen Lesehinweisen zum 
und Gesellschaft und beider mit der Kirche Bauplan etwa eines Romans untermauert, ha- 
hineinbegeben hat und selbst mit seinen viel- ben eine überraschende Spannweite: von 
fältigen Arbeiten mittendrin steht. •Gott in Nietzsche bis zum pragmatischen Atheismus 
der modernen Literatur" ist dabei eine Art von Wirtschaftskonzernen, von Böll bis 
Sonde, die angelegt wird, um die Einwirkun- Lange, von der unumgänglichen Auschwitz- 
gen  von  gesellschaftlichen Entwicklungen Frage bis zum Spiel mit hergebrachten Got- 




