Idealismus zwischen Liebe und Hal

Gerd Haeffner, Miinchen

War Jesus ein Idealist? Ist sein Leben und Leiden, das uns von den Evange-
lien vor Augen gestellt wird, das eines Idealisten?

Ein Idealist ist ein Mensch, der nicht in erster Linie an sich denkt, d.h. an
seinen Vorteil, seinen Genuf}, seine Ruhe, seine Ehre, seine Machtposition.
Es ist vielmehr jemand, der an Ideale glaubt, — jemand, der sich dem Wah- .
ren und dem Guten verpflichtet weil. Er bemiiht sich darum, daB} Irrtum und
Liige zuriickgedringt werden und der Erkenntnis Platz machen. Ein Idealist
will, daB es so vielen Menschen wie moéglich besser gehe, daf} sie befreit
werden von Not und Demiitigung. Er kiimmert sich um die, um die sich we-
nige oder niemand kiimmern. Es geht ihm um Besserung der Verhiltnisse,
um Ehrlichkeit, um Gerechtigkeit.

War Jesus so ein Idealist? Ich glaube, das kann man sagen. Wenn er sich
miihte, dann tat er es nicht zu seinem eigenen Vorteil: ,,Nicht um sich be-
dienen zu lassen, ist er gekommen, sondern um zu dienen* (Mk 10,45). Er
verzichtete auf die Sicherheit und Gemiitlichkeit des eigenen Hauses: ,,.Der
Menschensohn hat nichts, wo er sein Haupt hinlegen konnte* (Lk 9,58). Un-
ermiidlich war er fiir die anderen da, um sie aufzukliren, zu trosten, zu hei-
len. Er kam dabei kaum zum notwendigen MaBl an Essen und Schlafen, so
wenig, daB seine Verwandtschaft sich Sorgen um seinen Geisteszustand
machte (Mk 3,20 f). Er selbst driickte sein Ideal so aus: er wollte die verlo-
renen Schafe des Hauses Israel wieder sammeln (Lk 15,4-7). Um diese
Menschen gewinnen zu konnen, mufite er gegen diejenigen kémpfen, die
sich selbstzufrieden in der Unterscheidung zu den ,,Verkommenen* und
,ungebildeten* eingerichtet hatten (Lk 18,9-14). Deswegen kdmpfte Jesus
gegen die Ausbeutung des Volkes durch die herrschenden Klassen (Lk 6,20
ff), deswegen prangerte er die herzlose Hérte und z.T. die Heuchelei der re-
ligiosen Fiihrer an (Lk 11,52). Es ging ihm um das Reich Gottes zwischen
den Menschen, d.h. um die Besserung der Verhiltnisse, um Ehrlichkeit, um
Gerechtigkeit.

Nun ist es mit dem Idealismus freilich so eine Sache. Der 1dealist muB er-
leben, daBl es ihm nicht gelingt, die Mehrheit dauerhaft fiir sich zu gewin-
nen. Die Menschen lassen sich vielmehr weiterhin von ihrem Egoismus be-
stimmen. Sie wérmen sich zwar gern einen Augenblick am Feuer des Idea-
listen, den sie bewundern, schon aus ihrem schlechten Gewissen heraus.
Aber dann wenden sie sich wieder ab und neuen Sensationen zu. Geht der
Idealist dazu iiber, sein Publikum mit Forderungen zu bedrédngen, so beginnt



Gerd Haeffner 82

man, ihn sich dadurch vom Leibe zu halten, dal man ihn wegen seiner man-
gelnden Ausgewogenheit und seines Eifers lacherlich macht. Damit muf ein
Idealist fertig werden. Und noch mit etwas anderem muf er fertig werden:
daB ndmlich vielen von denen, denen sein Engagement zugutekommen soll,
zwar gerne die gebotene Hilfe annehmen, solange sie ihren Wiinschen ent-
spricht, dafiir aber keineswegs immer dankbar sind, geschweige denn, dall
sie sich selbst nach ihren Moglichkeiten auf den Weg der Hilfe fiir andere
machen wiirden. Und noch etwas miissen viele Idealisten erfahren, was viel-
leicht das Bitterste ist: daBl ndmlich gerade die, auf die sie die groBten Hoff-
nungen gesetzt haben, ihre Kameraden und die Vertreter der idealistischen
Organisationen, also beispielsweise der Kirche, sie im Stich lassen.

Diese FErfahrungen muflite auch Jesus machen. Die Menge, die ihn
zunichst begeistert umdringte, solange er sie heilte, solange sein Ton neu
war, solange er sie in ihrer Abneigung gegen die Phariséer bestitigte, — diese
Menge verlief sich, als die Glaubensforderung deutlich wurde, und sie fand
sich erst wieder zusammen, durch ein Handgeld gekauft, als es galt, ihn in
seiner Schwiche vor dem Gericht des Pilatus zu verspotten und sein Ver-
schwinden zu fordern. Die eigenen Jiinger, um die er sich in vielen Stunden
privater Unterredung intensiv bemiht hatte, gaben bis zum SchluB ihre
Traume von Ministersesseln im kommenden Reich nicht auf (Apg 1,6), sie
kapierten nichts, wenn sie nicht gar in der entscheidenden Stunde, als er sie
gebraucht hitte, schliefen (Mt 26, 38-40) und feige davonliefen (Mt 26,56)
—und dabei wollen wir schweigen von dem, der ihn mit einem Kuf} verriet.
Bitter weh muf} es Jesus auch getan haben, da} es ihm nicht gelang, die Un-
terstiitzung der religidsen Autoritiiten, die er doch zunichst verehrte, zu ge-
winnen. Bitter klingt so seine Klage: ,.JJerusalem, Jerusalem, wie oft wollte
ich dich sammeln, wie eine Henne ihre Kiiken unter ihre Fittiche sammelt —
aber du hast nicht gewollt.* (Mt 23,37)

Der Widerstand der trigen Masse, die Selbstsucht der engsten Mitstreiter,
das Scheitern der hochfliegenden Plédne: das sind Enttduschungen, die jeder
Idealist frither oder spiter machen muf3. Viele ziehen daraus sehr schnell den
SchluB, die Ideale iiber Bord zu werfen und es zu machen wie die andern
auch. Da sie aber heimlich die Ideale ihrer Jugend immer noch lieben, be-
ginnen sie, sich zu verachten und zynisch zu werden. Andere werfen die
Flinte nicht so schnell ins Korn. Sie halten an den Idealen fest, immer fester,
radikalisieren sich. Ihr Idealismus verhirtet sich angesichts der Gegenkrifte
zum Fanatismus. Mehr und mehr wichst in diesen enttduschten, aber um so
verbisseneren Idealisten die Uberzeugung, daB das, was sich nicht bessern
und befreien lassen will, es verdient hat unterzugehen. So wandelt sich der
Idealismus zum Hall gegen das Reale. Manch ein Idealist wird so — mit be-
stem Gewissen — zum Terroristen, der Kaufhiduser in Brand steckt, Geiseln



Idealismus zwischen Liebe und Haf3 83

nimmt, Bomben legt, ganze Vélker in den Untergang fiihrt. Wir sind in den
letzten Jahrzehnten Zeugen solcher Entwicklungen geworden. Wir sollten
aber nicht nur an andere Menschen denken, sondern auch an uns selbst. Ken-
nen wir nicht die Erfahrung, dafl unser Ha83 gegen diejenigen, die wir fiir das
Elend in der Welt verantwortlich empfinden, oft grofer ist als das Mitleid
mit denen, die elend sind? Ein Beispiel: Bei einem Unfall, in dem ein Rad-
fahrer von einem Sportwagen, der das ,,Rot* der Ampel liberfahren hatte, in
die Luft geschleudert wurde, sammelten sich die Passanten mit wiitenden
Beschimpfungen und Drohungen um das Auto und dessen Fahrer; um dem
gestiirzten Radler kiimmerte sich nur einer von ihnen.

Wie ist es moglich, da} ein Idealist sich zu einem Menschen entwickelt,
der vom Haf3 getrieben wird? Um dies zu verstehen, muf3 man beachten, daf3
Ideale in einen Gegensatz zur Realitét geraten konnen, wie sie gerade ist.
Ideale enthalten ein Bild dessen, was sein soll. Achtet man nun nur oder vor
allem darauf, daB das, was sein soll, nicht ist, und vergifit man, da3 schon
vieles von dem, was real ist, auch gut ist, dann treten Ideal und Wirklichkeit
auseinander. Die Ideale absorbieren die Liebe, so daB3 fiir die Realitit nur
Verachtung und HaB iibrig bleibt. Die so verstandenen Ideale haben eine
menschenfeindliche Seite.

Was erlost nun den Idealismus aus seiner Zweideutigkeit, durch die er von
Liebe in Hafl umschlagen kann? Warum hat nicht auch Jesus in ohnméchti-
ger Wut, in erbittertem HaB geendet? Wie war es moglich, da} er nicht in
Rachephantasien aufging, sondern sogar noch Verstindnis aufbrachte fiir
seine treulosen Anhinger (Jo 20,19-21), fiir die charakterlose Masse, fiir die
kalt kalkulierenden Verantwortlichen (Lk 23,34; vgl. Apg 3,17)? Staunend
stehen wir vor solch einer Haltung. Jesu Idealismus enthielt offenbar keine
HaB-Komponente. Wie war das moglich?

War Jesus ein Trédumer, der seinem Wunschdenken nachgab und nicht se-
hen wollte, wie wenig liebenswert die Menschen oft zu sein scheinen? Of-
fenbar nicht; denn er machte sich keine Illusion iiber das, was in den Men-
schen ist (Jo 2,24 f). Wenn er sie doch ,,bis zum Ende* liebte (Jo 13,1), wo-
her nahm er dazu die Kraft?

Auf diese Frage gibt er selbst folgende Antwort: ,Meine Speise ist es, den
Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat, und sein Werk zu Ende zu
filhren* (Jo 4,34). Wie aber soll man diese Antwort verstehen? Speise: das
ist das, was Kraft gibt. Aber wie kann das Tun des Willens Gottes Kraft ge-
ben? Ist es nicht vielmehr selbst etwas, was Kraft kostet? So kann es also
nicht gemeint sein. ,,Gottes Willen tun“ mufl etwas anderes meinen als
,,Oottes Gebote zu befolgen*. Es besteht darin, ,,sein Werk* — das Werk der
Schopfung und Freisetzung — ,,zu Ende zu fithren*, Dieses ist offenbar un-
vollendet, und Jesus weif} sich als einer, der fiir diese Vollendung berufen ist



Gerd Haeffner 84

und der dafiir auch Tag fiir Tag von Gott die Kraft bekommt. Vollendet aber
kann nur etwas werden, was schon angefangen hat und weit gediehen ist und
insofern schon ,,sehr gut” ist (Gen 1, 31). Die Liebe zum Ideal steht hier
nicht im Gegensatz, sondern in Ergiinzung zur Liebe, die sich auf die schon
vorhandene Realitit bezieht. Will man jemanden bessern, dann geht das nur
so, daB man ihn sehr liebt. Und was im Verhiltnis zum anderen Menschen
gilt, das gilt auch und sogar in erster Linie vom Verhiiltnis, das jeder zu sich
selbst hat. Aber ist nicht fiir einen Idealisten gerade die Selbstliebe das
Schwerste, ja geradezu Verbotene? Nur die Nichstenliebe scheint geboten.
Aber auf der anderen Seite ist ein Mensch, der mit sich selbst im Zerwiirf-
nis lebt, kaum zur Nichstenliebe fihig.

Wie aber kann man sich in der rechten Weise selbst lieben? Aus eigener
Kraft, aus eigenem Wollen geht das nicht. Moglich ist es nur im Nachvoll-
zug der Liebe, die man selbst erfihrt. Entscheidend ist also, daB Jesus sich
bedingungslos und unbedingt geliebt wulite von Gott, den er deshalb seinen
Vater nannte (Mt 11,27). Wer war Gott fiir Jesus? Gott, das war ihm offen-
bar noch etwas anderes als die Summe seiner Ideale. Gott: das war ihm of-
fenbar noch etwas anderes als die dunkle, ungreifbare Macht, die hinter al-
lem steht. Gott, das wuflte er, ist Liebe, viterlich-miitterliche Liebe. Jesus
wuBte sich als ,,Werk* dieser Liebe und deshalb konnte er sich auch als Mit-
titer an der Vollendung dieses Werks empfinden und aus diesem Tun selbst
auch Kraft schopfen, obwohl es andererseits natiirlich auch Kraft kostete.
Vom Bewufitsein der Liebe Gottes hat sich Jesus bis in die letzten Fasern
seines Fihlens und Denkens durchdringen lassen, immer neu, in den ver-
schiedenen Situationen seines Lebens und seines Leidens. Denn auch er hat
die Versuchung zuom Abhauen, zom Zynismus, zam HaB gespiirt. Aber: er
ist durch sie hindurchgegangen, er hat sie iiberwunden. Und deshalb ist der
Ort der hirtesten Versuchung, das Geriist der Qual, der Schmach und der
Vernichtung, das Kreuz, auch der Ort seines Sieges.

Wie kann unser kleiner Idealismus in seinen Versuchungen bestehen? Er-
stens dadurch, daB3 wir realistisch wie Jesus mit diesen Versuchungen rech-
nen. Zweitens dadurch, dal wir unser Gelingen und Scheitern fiir nicht so
wichtig nehmen aus dem Glauben heraus, da8 Gott ,,auch noch* da ist. Drit-
tens dadurch, daB wir uns immer wieder vertiefen in den Anblick des Man-
nes am Kreuz, der sich in seinem Leiden ohne Haf als Gottes Sohn erwies.





