
Idealismus zwischen Liebe und Haß 
Gerd Haeffner, München 

War Jesus ein Idealist? Ist sein Leben und Leiden, das uns von den Evange- 
lien vor Augen gestellt wird, das eines Idealisten? 

Ein Idealist ist ein Mensch, der nicht in erster Linie an sich denkt, d.h. an 
seinen Vorteil, seinen Genuß, seine Ruhe, seine Ehre, seine Machtposition. 
Es ist vielmehr jemand, der an Ideale glaubt, - jemand, der sich dem Wah-. 
ren und dem Guten verpflichtet weiß. Er bemüht sich darum, daß Irrtum und 
Lüge zurückgedrängt werden und der Erkenntnis Platz machen. Ein Idealist 
will, daß es so vielen Menschen wie möglich besser gehe, daß sie befreit 
werden von Not und Demütigung. Er kümmert sich um die, um die sich we- 
nige oder niemand kümmern. Es geht ihm um Besserung der Verhältnisse, 
um Ehrlichkeit, um Gerechtigkeit. 

War Jesus so ein Idealist? Ich glaube, das kann man sagen. Wenn er sich 
mühte, dann tat er es nicht zu seinem eigenen Vorteil: •Nicht um sich be- 
dienen zu lassen, ist er gekommen, sondern um zu dienen" (Mk 10,45). Er 
verzichtete auf die Sicherheit und Gemütlichkeit des eigenen Hauses: •Der 
Menschensohn hat nichts, wo er sein Haupt hinlegen könnte" (Lk 9,58). Un- 
ermüdlich war er für die anderen da, um sie aufzuklären, zu trösten, zu hei- 
len. Er kam dabei kaum zum notwendigen Maß an Essen und Schlafen, so 
wenig, daß seine Verwandtschaft sich Sorgen um seinen Geisteszustand 
machte (Mk 3,20 f). Er selbst drückte sein Ideal so aus: er wollte die verlo- 
renen Schafe des Hauses Israel wieder sammeln (Lk 15,4-7). Um diese 
Menschen gewinnen zu können, mußte er gegen diejenigen kämpfen, die 
sich selbstzufrieden in der Unterscheidung zu den •Verkommenen" und 
•Ungebildeten" eingerichtet hatten (Lk 18,9-14). Deswegen kämpfte Jesus 
gegen die Ausbeutung des Volkes durch die herrschenden Klassen (Lk 6,20 
ff), deswegen prangerte er die herzlose Härte und z.T. die Heuchelei der re- 
ligiösen Führer an (Lk 11,52). Es ging ihm um das Reich Gottes zwischen 
den Menschen, d.h. um die Besserung der Verhältnisse, um Ehrlichkeit, um 
Gerechtigkeit. 

Nun ist es mit dem Idealismus freilich so eine Sache. Der Idealist muß er- 
leben, daß es ihm nicht gelingt, die Mehrheit dauerhaft für sich zu gewin- 
nen. Die Menschen lassen sich vielmehr weiterhin von ihrem Egoismus be- 
stimmen. Sie wärmen sich zwar gern einen Augenblick am Feuer des Idea- 
listen, den sie bewundern, schon aus ihrem schlechten Gewissen heraus. 
Aber dann wenden sie sich wieder ab und neuen Sensationen zu. Geht der 
Idealist dazu über, sein Publikum mit Forderungen zu bedrängen, so beginnt 



Gerd Haeffner 82 

man, ihn sich dadurch vom Leibe zu halten, daß man ihn wegen seiner man- 
gelnden Ausgewogenheit und seines Eifers lächerlich macht. Damit muß ein 
Idealist fertig werden. Und noch mit etwas anderem muß er fertig werden: 
daß nämlich vielen von denen, denen sein Engagement zugutekommen soll, 
zwar gerne die gebotene Hilfe annehmen, solange sie ihren Wünschen ent- 
spricht, dafür aber keineswegs immer dankbar sind, geschweige denn, daß 
sie sich selbst nach ihren Möglichkeiten auf den Weg der Hilfe für andere 
machen würden. Und noch etwas müssen viele Idealisten erfahren, was viel- 
leicht das Bitterste ist: daß nämlich gerade die, auf die sie die größten Hoff- 
nungen gesetzt haben, ihre Kameraden und die Vertreter der idealistischen 
Organisationen, also beispielsweise der Kirche, sie im Stich lassen. 

Diese Erfahrungen mußte auch Jesus machen. Die Menge, die ihn 
zunächst begeistert umdrängte, solange er sie heilte, solange sein Ton neu 
war, solange er sie in ihrer Abneigung gegen die Pharisäer bestätigte, - diese 
Menge verlief sich, als die Glaubensforderung deutlich wurde, und sie fand 
sich erst wieder zusammen, durch ein Handgeld gekauft, als es galt, ihn in 
seiner Schwäche vor dem Gericht des Pilatus zu verspotten und sein Ver- 
schwinden zu fordern. Die eigenen Jünger, um die er sich in vielen Stunden 
privater Unterredung intensiv bemüht hatte, gaben bis zum Schluß ihre 
Träume von Ministersesseln im kommenden Reich nicht auf (Apg 1,6), sie 
kapierten nichts, wenn sie nicht gar in der entscheidenden Stunde, als er sie 
gebraucht hätte, schliefen (Mt 26, 38-40) und feige davonliefen (Mt 26,56) 
- und dabei wollen wir schweigen von dem, der ihn mit einem Kuß verriet. 
Bitter weh muß es Jesus auch getan haben, daß es ihm nicht gelang, die Un- 
terstützung der religiösen Autoritäten, die er doch zunächst verehrte, zu ge- 
winnen. Bitter klingt so seine Klage: •Jerusalem, Jerusalem, wie oft wollte 
ich dich sammeln, wie eine Henne ihre Küken unter ihre Fittiche sammelt - 
aber du hast nicht gewollt." (Mt 23,37) 

Der Widerstand der trägen Masse, die Selbstsucht der engsten Mitstreiter, 
das Scheitern der hochfliegenden Pläne: das sind Enttäuschungen, die jeder 
Idealist früher oder später machen muß. Viele ziehen daraus sehr schnell den 
Schluß, die Ideale über Bord zu werfen und es zu machen wie die andern 
auch. Da sie aber heimlich die Ideale ihrer Jugend immer noch lieben, be- 
ginnen sie, sich zu verachten und zynisch zu werden. Andere werfen die 
Flinte nicht so schnell ins Korn. Sie halten an den Idealen fest, immer fester, 
radikalisieren sich. Ihr Idealismus verhärtet sich angesichts der Gegenkräfte 
zum Fanatismus. Mehr und mehr wächst in diesen enttäuschten, aber um so 
verbisseneren Idealisten die Überzeugung, daß das, was sich nicht bessern 
und befreien lassen will, es verdient hat unterzugehen. So wandelt sich der 
Idealismus zum Haß gegen das Reale. Manch ein Idealist wird so - mit be- 
stem Gewissen - zum Terroristen, der Kaufhäuser in Brand steckt, Geiseln 



Idealismus zwischen Liebe und Haß 83 

nimmt, Bomben legt, ganze Völker in den Untergang führt. Wir sind in den 
letzten Jahrzehnten Zeugen solcher Entwicklungen geworden. Wir sollten 
aber nicht nur an andere Menschen denken, sondern auch an uns selbst. Ken- 
nen wir nicht die Erfahrung, daß unser Haß gegen diejenigen, die wir für das 
Elend in der Welt verantwortlich empfinden, oft größer ist als das Mitleid 
mit denen, die elend sind? Ein Beispiel: Bei einem Unfall, in dem ein Rad- 
fahrer von einem Sportwagen, der das •Rot" der Ampel überfahren hatte, in 
die Luft geschleudert wurde, sammelten sich die Passanten mit wütenden 
Beschimpfungen und Drohungen um das Auto und dessen Fahrer; um dem 
gestürzten Radler kümmerte sich nur einer von ihnen. 

Wie ist es möglich, daß ein Idealist sich zu einem Menschen entwickelt, 
der vom Haß getrieben wird? Um dies zu verstehen, muß man beachten, daß 
Ideale in einen Gegensatz zur Realität geraten können, wie sie gerade ist. 
Ideale enthalten ein Bild dessen, was sein soll. Achtet man nun nur oder vor 
allem darauf, daß das, was sein soll, nicht ist, und vergißt man, daß schon 
vieles von dem, was real ist, auch gut ist, dann treten Ideal und Wirklichkeit 
auseinander. Die Ideale absorbieren die Liebe, so daß für die Realität nur 
Verachtung und Haß übrig bleibt. Die so verstandenen Ideale haben eine 
menschenfeindliche Seite. 

Was erlöst nun den Idealismus aus seiner Zweideutigkeit, durch die er von 
Liebe in Haß umschlagen kann? Warum hat nicht auch Jesus in ohnmächti- 
ger Wut, in erbittertem Haß geendet? Wie war es möglich, daß er nicht in 
Rachephantasien aufging, sondern sogar noch Verständnis aufbrachte für 
seine treulosen Anhänger (Jo 20,19-21), für die charakterlose Masse, für die 
kalt kalkulierenden Verantwortlichen (Lk 23,34; vgl. Apg 3,17)? Staunend 
stehen wir vor solch einer Haltung. Jesu Idealismus enthielt offenbar keine 
Haß-Komponente. Wie war das möglich? 

War Jesus ein Träumer, der seinem Wunschdenken nachgab und nicht se- 
hen wollte, wie wenig liebenswert die Menschen oft zu sein scheinen? Of- 
fenbar nicht; denn er machte sich keine Illusion über das, was in den Men- 
schen ist (Jo 2,24 f). Wenn er sie doch •bis zum Ende" liebte (Jo 13,1), wo- 
her nahm er dazu die Kraft? 

Auf diese Frage gibt er selbst folgende Antwort: •Meine Speise ist es, den 
Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat, und sein Werk zu Ende zu 
führen" (Jo 4,34). Wie aber soll man diese Antwort verstehen? Speise: das 
ist das, was Kraft gibt. Aber wie kann das Tun des Willens Gottes Kraft ge- 
ben? Ist es nicht vielmehr selbst etwas, was Kraft kostet? So kann es also 
nicht gemeint sein. •Gottes Willen tun" muß etwas anderes meinen als 
•Gottes Gebote zu befolgen". Es besteht darin, •sein Werk" - das Werk der 
Schöpfung und Freisetzung - •zu Ende zu führen". Dieses ist offenbar un- 
vollendet, und Jesus weiß sich als einer, der für diese Vollendung berufen ist 



Gerd Haeffner 84 

und der dafür auch Tag für Tag von Gott die Kraft bekommt. Vollendet aber 
kann nur etwas werden, was schon angefangen hat und weit gediehen ist und 
insofern schon •sehr gut" ist (Gen 1, 31). Die Liebe zum Ideal steht hier 
nicht im Gegensatz, sondern in Ergänzung zur Liebe, die sich auf die schon 
vorhandene Realität bezieht. Will man jemanden bessern, dann geht das nur 
so, daß man ihn sehr liebt. Und was im Verhältnis zum anderen Menschen 
gilt, das gilt auch und sogar in erster Linie vom Verhältnis, das jeder zu sich 
selbst hat. Aber ist nicht für einen Idealisten gerade die Selbstliebe das 
Schwerste, ja geradezu Verbotene? Nur die Nächstenliebe scheint geboten. 
Aber auf der anderen Seite ist ein Mensch, der mit sich selbst im Zerwürf- 
nis lebt, kaum zur Nächstenliebe fähig. 

Wie aber kann man sich in der rechten Weise selbst lieben? Aus eigener 
Kraft, aus eigenem Wollen geht das nicht. Möglich ist es nur im Nachvoll- 
zug der Liebe, die man selbst erfährt. Entscheidend ist also, daß Jesus sich 
bedingungslos und unbedingt geliebt wußte von Gott, den er deshalb seinen 
Vater nannte (Mt 11,27). Wer war Gott für Jesus? Gott, das war ihm offen- 
bar noch etwas anderes als die Summe seiner Ideale. Gott: das war ihm of- 
fenbar noch etwas anderes als die dunkle, ungreifbare Macht, die hinter al- 
lem steht. Gott, das wußte er, ist Liebe, väterlich-mütterliche Liebe. Jesus 
wußte sich als •Werk" dieser Liebe und deshalb konnte er sich auch als Mit- 
täter an der Vollendung dieses Werks empfinden und aus diesem Tun selbst 
auch Kraft schöpfen, obwohl es andererseits natürlich auch Kraft kostete. 
Vom Bewußtsein der Liebe Gottes hat sich Jesus bis in die letzten Fasern 
seines Fühlens und Denkens durchdringen lassen, immer neu, in den ver- 
schiedenen Situationen seines Lebens und seines Leidens. Denn auch er hat 
die Versuchung zum Abhauen, zum Zynismus, zum Haß gespürt. Aber: er 
ist durch sie hindurchgegangen, er hat sie überwunden. Und deshalb ist der 
Ort der härtesten Versuchung, das Gerüst der Qual, der Schmach und der 
Vernichtung, das Kreuz, auch der Ort seines Sieges. 

Wie kann unser kleiner Idealismus in seinen Versuchungen bestehen? Er- 
stens dadurch, daß wir realistisch wie Jesus mit diesen Versuchungen rech- 
nen. Zweitens dadurch, daß wir unser Gelingen und Scheitern für nicht so 
wichtig nehmen aus dem Glauben heraus, daß Gott •auch noch" da ist. Drit- 
tens dadurch, daß wir uns immer wieder vertiefen in den Anblick des Man- 
nes am Kreuz, der sich in seinem Leiden ohne Haß als Gottes Sohn erwies. 




