Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit
Aspekte seelsorgerlichen Arbeitens heute und morgen'

Joachim Wanke, Erfurt

Die Reiseregelungen der fritheren DDR-Regierung hatte es in den Jahren vor
der Wende méglich gemacht, dal manche Pfarrer Verwandte in der alten
Bundesrepublik besuchen konnten. Dabei blieb es nicht aus, daf sie auch mit
ihren Berufskollegen Kontakt aufnahmen und sich iiber die seelsorgerliche
Situation in den Gemeinden des ,,freien Westens* informierten. Meistens ka-
men unsere Pfarrer sehr erniichtert wieder in die DDR zuriick. Sie waren
dann ganz froh, nicht in Frankfurt oder West-Berlin oder auch in Mannheim
Pfarrer zu sein. Sie ahnten freilich schon damals, daB8 sich westliches Le-
bensgefiihl und die sikulare gesellschaftliche Luft auf Dauer auch nicht im
Osten aufhalten lassen wiirden.

Jetzt sitzen wir nach der politischen ,,Wende* zusammen in einem seelsor-
gerlichen Boot! Das ist gut so. Die Kiinstlichkeit unserer gesellschaftlichen
Situation in der alten DDR hatte auf Dauer auch schédlichen Einflu8 auch
unsere Seelsorgearbeit. Wir leben jetzt in den neuen Bundesldndern pastoral
ehrlicher. Ich meine damit: Wir kdnnen uns vor den Herausforderungen der
Moderne nicht hinter dem Argument verstecken: ,,Unter diesem kommunisti-
schen System konnen wir ja ohnehin nichts machen!* Jetzt muf3 sich in der
Freiheit und in der liberalen Luft einer offenen Gesellschaft bewidhren, was
uns als Katholiken im ,,staatlich verordneten Atheismus® wichtig geworden
war.

Nun wird mit einem gewissen Recht gesagt: Die Diaspora-Erfahrungen
des Ostens werden mehr und mehr Erfahrungen der Kirche in den alten Bun-
deslidndern, auch in den noch volkskirchlich-katholisch geprigten Gegenden,
vornehmlich im stddtischen Umfeld. Im derzeitigen beschleunigten, tiefgrei-
fenden Umbruch in kulturelles und gesellschaftliches Neuland hinein wird
die Minderheitensituation der Christen und der christlichen Kirchen immer
offenkundiger. Aller Wahrscheinlichkeit nach werden wir uns darin mittelfri-
stig einzurichten haben. Die Frage ist nur: Wie? Als resignativer Riickzug in
ein kirchliches Ghetto? Oder als Herausforderung fiir eine Glaubensgestalt
und die Form eines Kirche-Seins, die inmitten allen Wandels auch als Kirche
in der ,,Glaubensdiaspora““ Zukunft er6ffnet! Die Antwort auf diese Fragen

! Uberarbeiteter Vortrag zum Tag der pastoralen Dienste in der Erzdiszese Freiburg i. Br. im
Frithjahr 1997.



Joachim Wanke 86

wird die Gestalt unseres priesterlich-seelsorgerlichen Arbeitens gewiB} beein-
flussen.

Von Zeit zu Zeit werden in manchen deutschen Ditzesen Pastoralpléne auf-
gestellt. Man geht von geringer werdenden Zahlen an Priesterberufen und
auch an Laienmitarbeitern in der Pastoral aus. Das Stichwort ,.kooperative Pa-
storal* macht die Runde. So notwendig solche Uberlegungen auch sind: Mir
scheint dabei zu wenig bedacht zu werden, was eigentlich das Ziel unseres
seelsorgerlichen Arbeitens ist. Wie etwas zu tun ist, bestimmt sich ja vor-
nehmlich von dem her, was zu tun ist. Darum ist eine immer neue Verstindi-
gung iiber unser Christsein und die Art und Weise unseres Kirche-Seins nétig,
ehe {iber unser geistliches Profil als Seelsorger heute und morgen gesprochen
wird. Darum zunichst einige Uberlegungen zur Gestalt des Christ-Seins.

I. Christ-Sein in ungeistlicher Zeit:
Nachfolge Christi zwischen Ankniipfung und Widerspruch

Manchmal meint man, Diasporachristen seien besonders gefestigt und ,,ab-
gehirtet” im Guten. Solches Lob tut zwar gut, aber es entspricht nicht der
Realitét, zumindest nicht als generelles Urteil. Wir Katholiken im Osten et-
wa waren und sind keine Glaubenshelden. Wir sind ebenso stark und
schwach wie Christen iiberall auf der Welt. Aber wir haben einige Erfahrun-
gen in unserem Christ-Sein gemacht, die auch fiir Christen andernorts be-
deutsam sein kénnten.

1. Christ-Sein als Leben aus dem ,, Vorgriff” auf Gottes Reich

Gemeint ist eine Lebensform, die sich auf Gottes neue Welt und neuen Him-
mel ausrichtet, sich also eschatologisch orientiert. Christ-Sein in der Dia-
spora lafit die prinzipielle ,Fremdheit“ des Christlichen in dieser Welt
schirfer erkennen und selbstverstiindlicher durchtragen. Ich verdeutliche
diese Erfahrung gerne an einem Erlebnis: Bei einem Urlaub in der slowaki-
schen Tatra — mitten im Hochsommer — sah ich einmal in der Parkanlage
eines Kurortes auf den asphaltierten Wegen junge Athleten auf Rollskiern
trainieren. Ein merkwiirdiger Anblick! Alle Passanten wunderten sich. Sie
ahnten, daB hier vermutlich héchst effizient fiir olympische Medaillen geiibt
wurde, die erst im Winter auf schneebedeckten Pisten gewonnen werden soll-
ten. Doch war der Anblick der mitten im Hochsommer trainierenden Winter-
sportler hichst seltsam, sogar ein wenig zum Lécheln!

Das ist fiir mich ein Gleichnis fiir die eschatologische Existenz des Chri-
stenmenschen inmitten dieser Weltzeit. Wer diese Fremdheit des Christlichen



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 87

in seiner Lebensumwelt noch nie erfahren hat, der ist vermutlich noch nicht
zum Kern der Nachfolge Christi durchgedrungen, zumindest hat er noch we-
nig erkannt, daB alle kirchlichen und gesellschaftlichen ,,Stiitzen™ des Christ-
Seins nur einen Rahmen bilden fiir die freie Glaubensentscheidung des ein-
zelnen, die in der Tiefe und auch in der Einsamkeit des eigenen Herzens zu
fillen ist. Der Autor von 1 Petr sagt es so: ,,Liebe Briider, lat euch durch die
Feuersglut, die zu euerer Priifung iiber euch gekommen ist, nicht verwirren,
als ob euch etwas Ungewohnliches zustoBe® (4,12). Damals waren vermutlich
Alltagsschikanen der heidnischen Umwelt gegen die Christen gemeint, viel-
leicht auch handfestere Verfolgungen. Heute ist es vielleicht die Fremdheit ei-
ner christlich motivierten politischen Verweigerungshaltung oder eines be-
fremdlichen Konsumverzichts oder die Bejahung eines weiteren Kindes,
womdglich eines behinderten, was Verwunderung oder gar Spott hervorruft.

Mit dieser grundsitzlichen Erfahrung der Befremdlichkeit des Christli-
chen hing eine andere Erfahrung zusammen: Katholische Christen in der al-
ten DDR haben damals konkret gemerkt, da der christliche Glaube und die
Bindung an die Kirche helfen konnen, sich nicht nur eine ,,saubere Biogra-
phie“ und den ,aufrechten Gang* zu erhalten, sondern auch den groBeren
Wirklichkeitshorizont. Ein wacher Christ wurde davor bewahrt, den Eng-
fiihrungen der marxistischen Ideologie, des sogenannten DIAMAT, aufzusit-
zen. Glaube und Bindung an Gottes Wort haben das Leben und die Weltin ein
anderes Licht getaucht. Aus dem Christsein erwuchs Ermutigung, die Zeit-
trends zu kritisieren, dem allgemeinen Anpassungsdruck zu widerstehen,
eigene Entschiedenheit zu wagen (etwa in der ldstigen Jugendweihefrage, bei
Druck zum Wehrdienst mit der Waffe oder zum Eintritt in die SED), kurz:
dem eigenen Leben christliches ,,Profil* zu geben. Das erwuchs nicht immer
aus hehren christlichen Motiven allein, aber immer doch auch aus dem
Wissen, daB Gottes Anspruch und Zuspruch wichtiger ist als das, was die Ge-
sellschaft von mir will. ,,Leben aus dem Vorgriff“ auf Gottes kommende
Welt!

Das wird heute von einem Christen besonders verlangt. Die Welt der Medi-
en suggeriert Teilwirklichkeiten als das Ganze von Wirklichkeit. Die aggressi-
ve Werbung blendet wichtige Aspekte des Menschseins einfach aus. Informa-
tion verkommt mehr und mehr zur Unterhaltung, zum ,infotainment®. Die
christliche Verkiindigung hingegen und eine Lebenspraxis, die an Jesus Chri-
stus MaB3 nimmt, rechnen mit der ,,ganzen* Wahrheit iiber die Welt und den
Menschen. Und dazu gehéren Leben und Sterben, Freude und Leid, Gegliick-
tes und MiBlungenes, das Gute, Schone und Heilige, aber auch das Unsinnige
und Absurde, die Schuld und die Siinde. Der Glaube weifl um das Ganze der
Wirklichkeit. Der Unglaube, die ,,Ideologie* (auch die eines bloB3 materiell ori-
entierten Denkens in einer ,Erlebnis-Gesellschaft™) sieht nur Teilaspekte der



Joachim Wanke 88

Wirklichkeit, diese oftmals noch verzerrt, anderes wird ganz ,,ausgeblendet*.

Seelsorge in der kiinftigen ,,weltanschaulichen Diaspora“ des kommenden
Jahrhunderts wird fragen, ob sie hilft, den Menschen in die ganze Wirklich-
keit ,,einzaweisen, wie sie uns das Evangelium erschlieBt. Kommt diese
Wirklichkeit im Alltag unseres Christ-Seins und Gemeindelebens zu Wort?
Wird sie dort angesprochen, zugelassen, ,,beweint*, aber eben auch als Feld
der Bewidhrung erschlossen? Diese Fragen werden, so meine ich, gerade
durch die ,,Befremdlichkeit” einer Lebensweise provoziert, die sich in einer
noch christlich eingefarbten Umwelt weniger stellen. Aof eine solche, in die-
ser Weltzeit ,,befremdliche* Glaubensexistenz hin hat sich unsere Seelsorge
zu orientieren. Ob nicht manches, was wir derzeit in der Kirche fiir wichtig
halten, vielleicht doch nicht so wichtig ist?

2. Christ-Sein als ,,Ausgesetzt-Sein“

Damit meine ich die merkwiirdige Erfahrung eines Diasporachristen, Christ
zu sein und zu bleiben, ohne eine sichtbare und meBbare missionarische
AuBenwirkung entfalten zo kénnen. In der DDR-Zeit war es so, daB der kon-
krete Christ, aber auch sonstige kirchliche LebensiiuBerungen siuberlich iso-
liert, gleichsam ,,septisch* behandelt wurden. Man kam sich vor wie in einem
~Kokon* eingesponnen, wobei man merkte: Kirche und Glaube sollten még-
lichst wenig EinfluB nehmen konnen auf die Gesellschaft. Jetzt ist das gott-
lob anders, aber irgendwie spiire ich auch in der liberalen Luft einer offenen
Gesellschaft (mit Grundrechten fiir Kirche und Gliunbige), daB das Etikett
»katholisch* isoliert. Es ist eine Verdachtsmentalitit da, die unausgespro-
chen oder ausgesprochen dem christlichen Zeugnis unterstellt, es wolle den
Menschen manipulieren oder gar Pression ausiiben.

Die vor uns liegenden Jahre werden uns — zumindest in unserem Umfeld in
Deutschland — vermehrt solche Erfahrungen der ,,Vergeblichkeit“ bescheren.
Es ist, wieder in ein Bild gefafBit, die Erfahrung des Saatkorns, das in den
Acker gesidt wird, um dort erst einmal lange zu liegen, ja selbst sterben zu
miissen, ohne zu erfahren, daf aus solchem ,,Ausgesit-Sein®, solchem ,,Aus-
gesetzt-Sein* ungeahnt Neues erwachsen wird.

Damals gehorte im Osten weithin zur Lebenserfahrung eines wachen Chri-
sten: Das Aunshalten von Ohnmacht, das Durchtragen menschlich aussichts-
loser Situationen und Verhiltnisse. Gute Freunde, die am Ende ihres Berufs-
lebens die politische Wende erlebt haben, fragen mich jetzt manchmal: ,Du
hast uns, lieber Bischof, damals zum Bleiben in der DDR aufgefordert. War
das richtig? Jetzt sind wir beruflich und wirtschaftlich abgehingt. Andre
iibernehmen die Fiihrung und haben das Sagen. Unser Nonkonformismus
von friiher ist nicht gefragt!* Was soll ich da antworten? In gewisser Weise



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 89

haben die Fragenden ja recht. Aber darf der Sauerteig fragen, warum er sich
aufldsen muB, um den Brotteig locker und das Brot schmackhaft zu machen?

Das meine ich mit einer Spiritualitdt der Diaspora, die ich hier und da in-
mitten unserer kleinen Gemeinden oft bei ganz einfachen Menschen erkenne.
Daran ist zukunftweisend, daB Christen wissen und durchtragen miissen, daB
sie gebraucht, ja verbraucht werden — aber eben nicht als seelenlose Teilchen
im gesellschaftlichen System, sondern als Jiinger ihres gekreuzigten Herrn in
freier Selbsthingabe im Dienst fiir ihre Menschenbriider.

Der 1. Petrusbrief sagt es so: ,,Wenn ihr aber recht handelt und trotzdem
Leiden erduldet, das ist eine Gnade in den Augen Gottes. Dazu seid ihr beru-
fen worden; denn auch Christus hat fiir euch gelitten und euch ein Beispiel
gegeben, damit ihr seinen Spuren folgt* (2,20 f.) Paulus kann von seinem Le-
ben als ,, Trankopfer* sprechen, das zusammen mit dem Opfer und dem Got-
tesdienst seiner Gemeinden ausgegossen wird — und so Freude bewirkt (vgl.
Phil 2,17). Eben diese Freude meine ich, die in der Erfahrung unserer jiing-
sten kirchlichen Vergangenheit ein Charakteristiknm unserer Diasporamen-
talitit war und auch der Spiritualitéit vieler Seelsorger, die wahrlich oftmals
nur sien und wenig ernten konnten. Aber ist das eigentlich in Bayern oder im
Rheinland anders?

Die Glaubensdiaspora der Zukunft wird eine Chance sein, dieses Grundge-
setz christlicher Existenz neu in seiner Wahrheit zu erfassen; Gottes Leben er-
schlieBt sich in der Hingabe, nicht im Festhalten. Ostern hat als notwendige
Vorstufe die Olbergstunde mit ihrem Ja zum Willen Gottes, der dunkel bleibt.
Die Freiheit, von der unser Glaube redet und in die er einweist, erwichst aus ei-
ner Bindung, einem Gehorsam, der jenseits aller Erwartungen von Selbstver-
wirklichung und menschlich gegliicktem Leben liegt. Christ-Sein und Nach-
folge Christi haben keinen weltimmanenten Zweck®. Sie bleiben letztendlich
_nutzlos“, so hart das klingen mag. Sie haben sicherlich indirekte Wirkungen,
auch gesellschaftlicher Art — aber das ist nicht meBbar, nicht quantifizierbar
und vor allem nicht in einer Menschengeneration in seiner moglichen Frucht-
barkeit erfahrbar. Darum sind alle Zukunftsentwiirfe fiir christliches und auch
kirchliches Leben ohne diese Spiritualitit des sich ,,Aussetzen-Lassens®
fruchtlos. Vor uns liegt eine Periode der Kirchengeschichte, in der Ida Friede-
rike Gorres” Wort gelten wird: ,,Im Winter wichst das Brot®.

3. Christ-Sein als Leben aus der , Proexistenz* Christi

Ich gebrauche diesen an sich nichtbiblischen Begriff, der meines Wissens
von meinem Lehrer Heinz Schiirmann in diesem Zusammenhang geprigt
wurde, um diese Dimension christlichen Glaubensvollzugs als besondere
DiasporagewiBheit zn beleuchten: Glaube und Nachfolge Christi leben vom



Joachim Wanke 90

Empfangen und vom Geben. Christi Lebenshingabe wird zur MaBgestalt der
eigenen Lebensform.

In dem Wort Proexistenz schwingt die zentrale Botschaft des Neuen Te-
staments mit, die vom ,,fiir euch*, von dem ,,um euretwillen* Christi her auf
die Gestalt christlicher Existenz schaut. Stellvertretung ist ein Schliisselwort
christlicher Soteriologie, aber eben auch christlicher Lebensgestaltung. La-
pidar sagt es der 1. Petrusbrief von Christus: ,,Euretwegen ist er am Ende der
Zeiten erschienen.” In der Rettung der Christen liegt der Sinn der ganzen Ge-
schichte: eine ungeheure Behauptung! Und der Verfasser fihrt fort: , Durch
ihn seid ihr zum Glauben an Gott gekommen, der ihn von den Toten aufer-
weckt und ihm die Herrlichkeit gegeben hat, so daf (!) ihr an Gott glauben
und auf ihn hoffen kénnt* (1,20 f.) Hier wird gleichsam eine Heilsursich-
lichkeit festgestellt, die sich in der Geschichte aller Generationen fortsetzen
soll. Eben darum muB die Kirche sich als »Werkzeug der Erl6sung* (Lumen
gentium 9,2) in der Hand des fortlebenden Christus verstehen und jeder ein-
zelne Christ als ,,Verwalter der vielfiltigen Gnade*, mit der wir ,,einander (1)
dienen“ sollen (1 Petr 4,10). (Der Verfasser sagt hier tibrigens nicht: Die Ge-
meinde solle sich um den einzelnen kiimmeru, sondern: Jeder einzelne soll
sich um die Gemeinde kiimmern. Das ist ein beachtlicher Unterschied!)

Sowohl die Aussagen der Heiligen Schrift wie vor allem auch eigene Le-
benserfahrungen als Christ in der Diaspora bezeugen mir: Christlicher Glau-
be ist zutiefst gemeinsamer, geteilter, mit-geteilter Glaube. Er entziindet sich
am Glauben anderer, wird genéhrt und gestirkt durch Mitchristen, die mit
mir auf dem Weg sind (oder vor mir als Zeugen Christi auf dem Weg waren).
Letztlich entziindet sich unser Glaube am Glauben Christi, dessen Einladung
zur Hingabe an den Vater wir trauen. Ich wage zu sagen: Wir glauben einan-
der den Glauben. Glaube und Nachfolge Christi haben zutiefst ekklesiale
Struktur. Und die Wahrheit dieses Glaubens beweist sich in der Bewiahrung
der Bruderliebe. ,,Der Wahrheit gehorsam, habt ihr euer Herz rein gemacht
fiir eine aufrichtige Bruderliebe; darum hort nicht auf, einander von Herzen
zu lieben* sagt | Petr (1,23). Das Urchristentum teilt den Glauben nur so mit,
daf} sofort die Konsequenzen dieses Glaubens im Leben aufgezeigt werden —
aber umgekehrt auch die innere ,,Evidenz* dieses Glaubens aufleuchtet. Die
Bruderliebe gab in der Verfolgungssituation Stehvermogen und Durchhalte-
kraft. Und daf diese Mahnung zur Bruderliebe im Neuen Testament zumeist
mit der Warnung vor Heuchelei und Falschheit verkniipft wird (vgl. 1 Petr
2,1), mag uns Heutige trésten!

Diese ,,ekklesiale Eigenart unseres christlichen Glaubens antwortet auf
tiefsitzende Sehnsiichte des heutigen Menschen. Am Welthorizont geht der-
zeit die Vision einer medial ,,vernetzten* Menschheit auf, Dienstleistungen
konnen heute vom einzelnen vom Bildschirm abgerufen werden, ohne mit je-



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 91

mandem in persdnlichen Kontakt treten zu miissen. Es wird, so meine ich, in
Zukunft einen hohen Bedarf an personalisierten Beziehungen geben. Der
Mensch lebt von mehr als von Dienstleistungen, von Service, so perfekt er
auch sein mag. Er lebt von der Erfahrung des ,,Angenommen-Seins®, von Zu-
wendung und Geborgenheit, von Menschlichkeit und Erbarmen. Die Bot-
schaft des Evangeliums wird bald wieder ihre Stunde haben — aber eben nicht
allein im Wort der Verkiinder, sondern noch mehr in der Lebenspraxis derer,
die von Christi Proexistenz her ihr eigenes Leben und Miteinander gestalten.
Was bedeuten diese Uberlegungen nun im Blick auf die mégliche Zukunfts-
gestalt von Kirche sowohl in den neuen als auch in den alten Bundeslidndern?

II. Kirche-Sein in ungeistlicher Zeit:
Zukunftstrichtige Lebensform von Kirche in der Glaubensdiaspora?

Es gehort schon zu den Pflichtiibungen solcher Uberlegungen, von vornher-
ein den Verdacht abzuwehren, der Redner wisse genau, wie die Zukunftsge-
stalt von Kirche aussehen werde. Wir stochern miteinander wahrlich im Ne-
bel, zumal wir nicht wissen, welche gesellschaftlichen Kontexte und Menta-
litsiten uns in wenigen Jahrzehnten erwarten werden. Hitte jemand vor 30
oder 40 Jahren geahnt, welche Welle von Irrationalitit und Aberglaube neu
iiber uns hinwegschwappt? Wir konnen einfach nicht sagen, wie sich kirchli-
ches Leben morgen und iibermorgen gestalten wir. Zu viele Faktoren sind un-
bekannt, auch das, was einzelne Menschen als Zeugen Christi, als ,,Heilige
von morgen‘‘ bewegen werden.

Dennoch: Kirche muf auch dann handeln und ihrem Leben Gestalt geben,
wenn sie nur ins Dunkel hineintasten kann.

In Anlehnung an die drei Abschnitte im 1. Teil des Beitrages nenne ich —
diesen korrespondierend — drei Stichworte:

1. Kirche der Einfachheit

Nichtchristlichen Menschen wird Kirche nicht mehr das Vorgegebene,
Selbstverstiandliche sein. Auch fiir Christen wird Kirche stirker den Charak-
ter des ,,Vorliufigen* haben, als eine Gemeinschaft, die auf einem Weg zu
Gottes neuer Welt gemeinsam unterwegs ist. Deshalb werden Christen, die
mitten in dieser Welt auf Gottes kommendes Reich schauen, eine Kirche der

2 Der zweite Teil des Vortrags ist auch erschienen in: ,, Quo vadis Kirche?* Die Zukunft der
Kirche im Osten Deutschlands an der Schwelle zum dritten Jahrtansend. Leipzig 1997. Fiir die
Genehmignng des Abdrucks danken wir dem Benno-Verlag.



Joachim Wanke 92

Einfachheit lieben. Einfachheit meint: Die geistige und geistliche Lebendig-
keit der Ortskirchen wird wichtiger sein als institutionale Prisenz. Das meint
nicht billige Institutionenkritik. Jedes durchtragende Gebilde, das iiber den
Tag hinaus bestehen bleiben soll, braucht Institution, so wie der Mensch ein
Skelett braucht. Nur: wenn man bloB ,,Skelett* sieht, fangt man an, sich zu
fiirchten! Das Institutionelle in der Kirche muB deutlich seinen dienenden,
stiitzenden Charakter behalten.

Es gab Zeiten der Kirche ohne die groBen Sozialorden, und dennoch lebte
in dieser Kirche der Gedanke der Nichstenliebe. Die Konkretionen kénnen
wechseln, die Flamme, die vorausleuchtende Idee muf iiberzeugen! In der
Nazizeit war die Kirche ganz aus den Schulen, aus der Verbandsarbeit, aus
der Offentlichkeit verbannt. Und doch gab es die selbstverstindliche Treue
der Glaubigen zu Christus und seiner Kirche, die sich auf andere, manchmal
ungewohnte Weise Ausdruck verschaffte (etwa in der Heilig-Rock-Wallfahrt
1933, unmittelbar nach der Machtergreifung Hitlers).

Wir wissen nicht immer genau, was fiir kirchliches Leben wirklich wich-
tig und was nur ,Ballast* ist. Die Entscheidung ist im konkreten Fall oft
schwierig. Es ist auch nicht richtig, eine seelsorgerliche Aktivitit gegen eine
andere auszuspielen: Kindergirten gegen Akademiearbeit, Kirchenbauten
gegen Sozialeinrichtungen. Fiir mich wire die Faustregel: Unsere Einrich-
tungen, unsere Aktivititen miissen als christlich profilierte erkennbar sein —
das wire ein Gradmesser, mit dessen Hilfe man gegebenenfalls kritisch prii-
fen kann, was und wo gestrichen wird; oder: was und wo Neues gewagt wird.

Das Stichwort ,,Kirche der Einfachheit* miiBte in noch manch anderer
Hinsicht bedacht werden. Ich dente nur einen weiteren mir wichtigen Gedan-
ken an: Unser Glaube mnB so ausgesprochen werden, dal einfache Men-
schen ihn verstehen. Er muf also einfach aussagbar sein. Jesus hat den Glau-
ben der Kleinen seliggepriesen. Das besagt nichts gegen das Bemiihen der
Theologie, die Offenbarung Gottes in Jesus Christus im Denkhorizont unse-
rer Zeit kritisch zn reflektieren. Einfachheit meint nicht Primitivitit. Aber
Theologie und Verkiindigung miissen einfach in dem Sinn werden und blei-
ben, daB die Mitte des Evangeliums verstehbar wird, und zwar auch dem
nicht akademisch gebildeten Zeitgenosen. Wir brauchen — besonders beim
Erstkontakt mit Nicht-Glaubenden — eine neue kirchliche Sprachkompetenz,
die sich nicht nur auf das Wort bezieht, sondern auch auf Zeichen, auf die
Kunst, auf sakramentales und auBersakramentales Handeln, auf 6ffentliches
Agieren in den Medien usw. Die Glidubigen in der Mitte unserer Gemeinden
miissen fahig werden, tiber ihr Christ-Sein zu sprechen, und zwar nicht in ei-
ner angelernten, formelhaften Sprache, sondern in ihrer eigenen, personli-
chen. Glaube darf nicht als kompliziertes Lehrgeriist erscheinen, sondern
muf ,,Wort zum Leben* sein, einfach und nahrhaft wie das tagliche Brot. Es



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 93

gibt unter uns Christen, die dieses Brot reichen konnen. Auf sie sollten die
Seelsorger sehr achten.

2. Kirche der Innerlichkeit

Das Wort Karl Rahners vom Christen der Zukunft als Mystiker® wird heutzu-
tage gerne bemiiht. Sicherlich werden nicht alle Christen Mystiker werden,
aber in die Richtung dieses Wortes muf ohne Zweifel gedacht werden, wenn
es um die Gestaltung unseres kirchlichen Lebens morgen geht.

Innerlichkeit klingt zundchst sehr quietistisch, als ob es fiir die Kirche
nichts anzupacken, nichts zu verindern, nichts solidarisch fiir andere zu tun
gibe. Darin steckt in der Tat eine mogliche Gefahr, wenn man die Parole vom
,Weg nach innen* ausgibt. Dennoch bleibt uns kein anderer Weg. Kirche
wird von innen her gebaut. Nur vom Grundwasser her speist sich ein Baum,
ein griinendes und bliihendes Feld. Wenn wir in die H6he und Breite wollen,
miissen wir gleichzeitig in die Tiefe. Und das hieBe: Die Kirche wird Formen
und Wege suchen miissen, um in ihren Lebensiuerungen etwas vom Glanz
Christi aufleuchten zu lassen. Dann wird auch der Glanz wahrer Menschlich-
keit in ihnen zum Leuchten kommen.

Wonach sich Menschen heute sehnen, ist

— Ganz-Sein, aus einem Entwurf heraus sich verstehen und leben zu konnen
(statt in Rollen gedringt zu werden, in eine ,,Bastel-Biographie®);

— Zukunft haben zu diirfen und sich zusprechen zu lassen (statt abgeschrie-
ben zu sein);

— Visionen zuzulassen (statt bloBem pragmatischen, ,,6konomischen® Den-
ken);

— Beziehungen Vorrang zu geben (statt im Haben und Besitzen sich vonein-
ander abzugrenzen);

— aktiv, kreativ und partizipatorisch leben zu konnen (statt ,,verwaltet” zu
werden);

— ein iiberragendes Geheimnis (Gott) anbeten zu kénnen (statt ,Idole®,
,,Gotzen®, die notwendig enttduschen und den Frust vorprogrammieren).

Bieten sich ,,Rdume*, Aktivititen in unseren Gemeinden und Gruppen an,

3 Das Wort stand urspriinglich in GuL 39 (1966) 335. Es lautet: ,,der Fromme von morgen
wird ein ,Mystiker* sein, einer der etwas ,erfahren‘ hat, oder er wird nicht mehr sein, weil die
Frémmigkeit von morgen nicht mehr durch die im voraus za einer personalen Erfahrung und
Entscheidung einstimmige, selbstverstindliche 5ffentliche Uberzeugung und religivse Sitte al-
ler mitgetragen wird.” Vgl. auch A. Batlogg, Der Christ von morgen — ein Mystiker?, in: GuL
62 (1989) 41-44.



Joachim Wanke 94

in denen solchen Erwartungen nachgegangen wird? Die Kirche von morgen
wird vermutlich den Verlierern des zivilisatorischen Fortschritts niher stehen
als deren Gewinnern!

»Wege nach innen“: das meint auch all jene Bemiihungen, hente eine vom
Glauben geprigte Lebens- und Alltagskultur zu schaffen. Innerlich werden
kann uns nur, was leibhaftig-konkreten Ausdruck im Alltag unseres Lebens
findet. Unsere christlich-katholische 1dentitit darf sich nicht allein im Kopf
festmachen. Sie braucht konkrete, wiederholbare, identititsstiftende Regeln,
Handlungsweisen, Verhaltensmuster, Feierformen, auch Sprachspiele und
Umgangsformen bis ins Alltigliche hinein. Die Nachfolge Christi erfordert
die Ausprigung eines christlichen ,,Lebensstils®, der einen Christen auch
auflerhalb des Gotteshauses als solchen erkennbar macht. Junge Menschen
werden oft mehr von der Atmosphire mancher Hiuser und Gemeinschaften
angezogen als von dem, was konkret dort gemacht wird. Uber solche ,,Uber-
setzangsversuche* des Evangeliums in unser Leben hinein miiten wir noch
mehr nachdenken. Christen der Diaspora zeichnet oft ein ,.Jdemiitiges Selbst-
bewuBtsein“ aus, also eine Haltung, die des eigenen ,, Anderssein® als des
besseren Lebenskonzepts gewiB ist, etwa auch bei sittlichen Grundentschei-
dungen. 1 Petr ist von einem solchen ,,demiitigen SelbstbewuBtsein* erfiillt,
wenn der Verfasser schreibt: ,,Denn es ist der Wille Gottes, daB ihr durch eure
guten Taten die Unwissenheit unverstindiger Menschen zum Schweigen
bringt. Handelt als Freie, aber nicht als solche, die die Freiheit als Deck-
mantel fiir das Bose nehmen, sondern wie Knechte Gottes* (2,15 f.) Und in
1 Petr 3,15 f. kommt die selbstbewuBte Uberzeugung zum Ausdruck, dafB
jeder Christ ,,Rede und Antwort* za stehen vermag — jedem, ,,der nach der
Hoffnung fragt, die each erfiillt“. Die Kirche von morgen wird Christen
haben, die zu solchem Lebens- und Wortzeugnis fihig sind. Darum wird sie
eine spirituelle Kirche sein miissen, die auf den ~Marktplatzen* dieser Welt
als Geheimtip gehandelt wird.

3. Kirche personaler Weggemeinschaften

Mit diesem Stichwort spreche ich eine Erfahrung an, die uns das Leben in der
Diaspora geschenkt hat: Christ kann man nie allein sein. Christ-Sein bedeu-
tet Weggemeinschaft, und zwar iiber die meist doch distanzierte Niihe einer
bloBen Sonntagsgemeinde hinaus.

Es wird eine der wichtigsten Aufgaben unserer Seelsorge sein, solche per-
sonale Weggemeinschaften, ,,Vernetzungen“ von Christen zu schaffen, die
ein Lernfeld der Nachfolge Christi sein kénnen. Die gesellschaftliche Kultur
hier bei uns im nachchristlichen Europa bietet solche Zellen nicht mehr als
selbstverstindliche Glaubensorte an, etwa die Familie, die Schule, die Biir-



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 95

gergemeinde, die offentliche Meinung. Es gibt keine selbstverstdndliche
christliche Atmosphére mehr. Darum miissen wir nach anderen Formen der
gegenseitigen Stiitzung im Glauben Ausschau halten.

Sicher wird eine bleibende Organisationsform kirchlichen Lebens die
Pfarrei bleiben. Aber man wird kaum das Ganze des jetzigen Pfarrsystems
aufrechterhalten kénnen. In dieser Form ist es ja auch relativ jungen Datums.
Wir werden offen sein miissen fiir das, was man heute ,,geistliche Bewegun-
gen* nennt, also Gruppierungen, die durch ein bestimmtes Charisma, eine
Griinderpersonlichkeit, einen spezifischen geistlichen Weg zusammengehal-
ten werden. Dabei ist freilich wichtig: Beide miissen fiireinander offen sein.
Die ,Bewegungen* brauchen die Verbindung mit der Pfarrei, um nicht sek-
tiererisch zu werden, die Pfarrei braucht diese ,.Bewegungen®, um nicht zu
erstarren. Es ist nicht gut, wenn Mut zu entschiedenem Christentum sofort in
unserer Mitte als ,,Fundamentalismus“ oder gar Fanatismus abqualifiziert
wird.

Hoffnungsvoll scheint mir auch zu sein, wenn sich christliches Leben an
monchische Gemeinschaften anlagert. Ich erhoffe mir von solchen kleinen
Ordenszellen, wie sie z.B. in Thiiringen entstehen, so etwas wie einen Kri-
stallisationseffekt. Es werden so fiir einzelne Menschen, meist suchende
Menschen, auch nach mehr als das ,,Ubliche verlangenden Christen Ange-
bote geschaffen, die meist in Pfarreien nicht leistbar sind.

Hinweisen mochte ich auf die Aufgabe, ernsthaft den Weg des Katechu-
menats in unseren Ortskirchen zu ermoglichen. Hier stehen wir noch ganz
am Anfang. Unsere Gemeindegrenzen miissen sich fiir jene 6ffnen, die Kon-
takt suchen, denen aber oftmals die Schwellen zum kirchlich-verfafiten Le-
ben noch zu hoch sind. Hier werden wir vermutlich auch vom Prinzip der
,.flichendeckenden Seelsorge abgehen miissen. Wir werden punktuell ar-
beiten miissen — wie Jesus in Jericho: Er lie die Menge zuriick und ging zu
Zachius. Dort war er ,,ganz” anwesend, als ob es keinen anderen als ihn gi-
be, der auf ihn wartete. Schon heute merken wir in der Seelsorge: An weni-
gen Stellen ganz und gesammelt dasein ist besser, als an vielen Stellen ge-
hetzt und seelenlos. Kluge Pastoral setzt Zeichen und vertraut darauf, daf}
Gott in den Herzen der Menschen am Werk ist. Wir brauchen geistlichen (1)
Mut zur Gelassenheit in der Seelsorge. Und wir diirfen hoffen, daf alle, nicht
nur die Amtstriger ,,als gute Verwalter der vielfiltigen Gnade Gottes* einan-
der dienen, ,,jeder mit der Gabe, die er empfangen hat“ (1 Petr 4,10).

Was bedeutet dies alles nun fiir diejenigen, die sich als Seelsorger verste-
hen?



Joachim Wanke 96

II. Seelsorger-Sein in ungeistlicher Zeit:
Den Geistlichen geistlich dienen

Das Wortspiel in der Uberschrift macht uns sofort auf die Besonderheit seel-
sorgerlichen Dienstes aufmerksam, seien wir nun Priester, Diakone oder
Laienchristen: Unser geistlicher Dienst gilt geistbegabten Mitchristen, denen
wir prinzipiell nichts voraushaben. Das bedeutet: Wir sind weder Funktio-
nire, die ein System aufrechterhalten miissen, noch ,,Macher*, ohne die Gott
hilflos wére, noch Bildungsinstrukteure, die immer genau wissen, was zu tun
ist. Unser aller Seelsorger, Lehrer und Hirt ist Gott selbst, der durch seinen
Geist in den Herzen der Glaubenden wirkt. Wir sind gehalten, durch unsere
Sendung dem von Gott gewirkten Glauben unserer Mitchristen zu dienen, so
wie wir selbst auf den Dienst, auch den amtlichen Dienst der vom Herrn ein-
gesetzten Hirten und Lehrer angewiesen sind. Dem Glauben dienen ist aber
etwas anderes als den Glauben ,,machen*!

Zum anderen gilt: Nicht nur der Dienst der Priester unter uns ist geistlicher
Dienst, sondern jede amtliche Sendung zum Gemeindedienst, wie sie sich in
der missio durch den Bischof ausweist, ist geistlicher Dienst. Auch die Ge-
meindereferentin kann ebenso wie ein geweihter Seelsorger nur an dem an-
kniipfen, was Gottes Geist in den Herzen der Menschen wirkt. Das vergessen
wir leider zu schnell. Aber eben das unterscheidet Seelsorge von sonstigen
Dienstleistungen fiir Menschen. Paulus kann die Thessalonicher auffordern:
,»Erkennt die unter euch an, die sich abmiihen (kopiontes), die euch im Na-
men des Herrn vorstehen (prohistamenoi) und euch ermahnen (noutheten-
tes). Achtet sie hoch und liebt sie wegen ihres Wirkens!* (1 Thess 5,12). In-
teressant ist, mit welchen Begriffen Seelsorge hier umschrieben wird. Es gibt
noch keine Amtsbezeichnung, aber der Sache nach ist alles da, was die kiinf-
tigen Amter ausmacht. Und der Gemeinde wird gesagt: Nehmt ihren Dienst
an! Meine Autoritit als Bischof lebt davon, daB ich angenommen bin. Nicht
meine Weisheit oder Eloquenz macht mein bischofliches Wort wichtig und
wirksam, sondern weil Mitchristen in meinem amtlichen Reden, Ermahnen
und Tun Christus, dem Herrn, gehorsam sein wollen. Weil ich das weiB, bin
ich mit meinem Reden zum einen sehr vorsichtig, zum anderen aber auch
sehr zuversichtlich. Denn ich weiB: Was an meinem Dienst wirklich effektiv
und fiir das Heil der Menschen belangvoll ist, das bewirkt der Geist Gottes.

Damit haben wir die rechte Perspektive gewonnen, von der her wir nun auf
die Gestalt unseres Seelsorgedienstes schauen konnen. Ich halte mich dabei
wieder an die drei Aussagelinien der beiden ersten Kapitel.



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 97

1. Authentischer Dienst

,~Authentisch“ nenne ich die innere Ubereinstimmung von eigenem Glauben
und seelsorglichem Agieren. Was kann uns als ,,Mitarbeiter Gottes* (1 Kor
3,9), als ,,Gesandte an Christi statt* (2 Kor 5,20) von Pastoraltechnikern un-
terscheiden, wenn nicht die Hinordnung unserer ganzen Existenz auf den
Herrn? In unserem alten System im Osten kannten wir ,,Funktionire* — Men-
schen, die weithin ,,funktionierten*, ohne in ihr Tun ihre Seele zu investieren.
Der Erfolg war entsprechend. Seelsorge lebt von Menschen, denen die Lei-
denschaft fiir Gott, fiir sein Reich iiber alles geht. Wir miissen uns als Seel-
sorger unsere eigene existentielle Verankerung in der Christussphire, im
Machtbereich des Herrn bewahren. Wenn wir nicht dem Herrn gehoren,
gehoren wir nicht uns selbst (wie viele irrtiimlich meinen), sondern wir
gehoren anderen Herren, fremden Michten und Gewalten. Paulus bringt
seine Existenz auf die Formel: ,,Ich in Christus und Er in mir* (vgl. Gal 2,20).

Wie diese geistliche Authentizitdt zu erlangen und zu bewahren ist, wird
nicht einfachhin mit einigen Ratschlidgen zu vermitteln sein. Wir sind alle
sehr verschiedene Charaktere, zudem leben wir oft unter recht unterschiedli-
chen duBeren Bedingungen. Aber auch im geistlichen Lebenshaushalt gilt,
daB} man sich nicht in die eigene Tasche liigen soll: Ohne ein Mindestma@ an
zeitlichem Einsatz, an RegelmaBigkeit des Vollzugs und kluger Absicherung
des Umfelds fiir unsere geistliche Tagesordnung wird das nicht gelingen. Der
eine wird mehr auf tigliche Vollziige setzen, der andere auf ,,Wiistentage*,
die den Arbeitsalltag durchbrechen. Der eine ist stirker auf das geistliche
Tun ,im stillen Kédmmerlein“ hin orientiert, dem anderen ist erfahrungs-
gemiB mehr geholfen in einer Gruppe oder einer geistlichen Gemeinschaft.
Jeder hat da seine Erfahrungen. Wichtig ist nur, daf3 etwas geschieht, damit
der Brunnen, aus dem wir andauernd schopfen und austeilen sollen, in uns
selbst nicht vertrocknet. Wir miissen Sauerteig bleiben, ohne selbst sauer zu
werden. Und dazu braucht es kontinuierliches geistliches Leben, auch und
gerade in Anspannung und bei Belastung, ohne dal wir mit der Zeit nur noch
»funktionieren®, aber nichts mehr bezeugen kénnen.

Solches Reden sollte nicht als blofle Parinese verstanden werden. Das
Wort des Herrn ,,Getrennt von mir konnt ihr nichts vollbringen“ enthilt auch
eine Verheilung, die Paulus so ausdriickt: ,,Alles vermag ich durch ihn, der
mir Kraft gibt* (Phil 4,13). Die Verbindung mit dem Herrn, Tag fiir Tag er-
neuert, durchgehalten auch in Zeiten der Schwiche und der Trostlosigkeit,
gibt unserem Glauben Echtheit, nimmt von ihm den Ideologieverdacht und
bewirkt wie von selbst, dafl wir im Vollzug unserer seelsorgerlichen Aufga-
ben glaubwiirdig bleiben. Die Menschen haben ein feines Gespiir fiir diese
Dinge und merken sehr schnell, ob sie mit hohlen Worten abgespeist werden



Joachim Wanke 98

oder ob hinter Worten authentisches Leben steht — in unserem Fall ein Kon-
takt zu der Wirklichkeit, in deren Namen und Autoritiat wir den Menschen
begegnen.

2. Gelassener Dienst

Authentischer Dienst in der Sendung Christi wird immer anch die Bereit-
schaft einschlieBen miissen, Vergeblichkeit anszuhalten. Ich rede hier sehr
vorsichtig, weil ich weifl, wie schnell dieser Gedanke ideologisch
miBbraucht werden kann. Dennoch muf dies gerade in heutiger Zeit unsere
seelsorgliche Arbeit kennzeichnen: Gelassen auch dort anszuharren, wo es
wenig Erfolge einzusammeln gibt.

Ein Beispiel soll illustrieren, was ich meine. Ich spiire heute bei manchen
Seelsorgern, Priestern wie Laien, dal sie aus dem blof} seelsorglichen Tun
heimlich oder offen herausdridngen. Es ist, als ob sie sich schdmen, ,,nur* Seel-
sorger zu sein. Das zeigt sich etwa in dem Bemiihen, irgendeine Spezialaus-
bildung zu machen, um so gleichsam gréBere Akzeptanz bei den Menschen zu
erreichen. Steckt in solchem Dréngen nach ,,Spezialistentum*® in der Pastoral
nicht auch ein mangelndes Vertrauen in die eigentliche Kraft der Seelsorge,
ndmlich den Menschen ,,im Namen des Herrn* gegeniiberzutreten?

Nicht die gesellschaftliche Akzeptanz unserer Arbeit macht uns bedeut-
sam, noch die Raffinesse der angewendeten Methoden. Es ist auch nicht so
wichtig, ob ich als Seelsorger mit etwas sehr Gewichtigem (etwa einer Sa-
kramentenspendung) oder nur mit einer Routineaufgabe (etwa der Teilnahme
an einer Pflichtkonferenz) beschiftigt bin. Natiirlich sollen wir methodisch
reflektiert arbeiten. Wir sollen auch klug iiberlegen, wo wir mit unserem
Bemiihen ansetzen. Aber wir sollen unseren Einsatz und unser Durchhalten
nicht allein vom Erfolg abhiingig machen. Unser Seelsorgedienst ist wie ein
Ausséden ohne das Anrecht, sofort und gleich ernten zu kénnen. In Geduld das
uns Aufgetragene, das uns hier und jetzt Mégliche tun — und im iibrigen ver-
tranen, dafl Gott den Samen wachsen lidfit, wie es der Herr im Gleichnis so
eindriicklich im Blick auf das Gottesreich gesagt hat (vgl. Mk 4,26-29).

Konkret hieBe das: Unser Dienst mufl mit groBerer Gelassenheit ausge-
stattet sein. Aufgeregtheit, Schuldzuweisungen, bitter werdender Streit um
Richtungen oder Methoden in der Pastoral sind fiir mich Signale des Un-
glaubens. Nur der Faulheit ist kein Segen versprochen, auch Dummbheit ist
fiir Pastoren kein Erfolgsrezept. Und doch diirfen und sollen wir durchaus
manchmal ,, Toren* sein — freilich um Christi willen (vgl. 2 Kor 11,16 ff.) Ich
konnte mir denken, da3 dann die Welt mehr authorcht, als wenn wir gar zu
weltgewandt und kundenorientiert die Seelsorge als eine Art pastoraler Inge-
nieurkunst betreiben.



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 99

3. Gemeinsamer Dienst

Kooperative Pastoral: Wie immer in Zukunft die konkreten Modelle in unse-
ren Bistiimern aussehen werden, sie benétigen Seelsorger, die von bestimm-
ten Grundeinstellungen getragen sind. Ich fasse mein Anliegen in die These:
Nicht so sehr der einzelne Amitstriager ,,repréasentiert” Christus in der Mitte
der Kirche, als vielmehr die Gemeinschaft derer, die in seiner Sendung ste-
hen und in seinem Auftrag ,,amtlich* handeln und reden.

Das bedeutet: Die unterschiedlichen Beauftragungen zu amtlicher Seel-
sorge in den Gemeinden schliefen sich nicht konkurrierend aus, sondern er-
ginzen einander. Die Vielzahl der amtlichen Dienste, wie sie uns das Neue
Testament bezeugt, mdgen vielleicht einen Dogmatiker zur Verzweiflung
bringen, sind aber doch Ausdruck des Reichtums der Gnade Gottes, die viel-
gestaltig zu wirken vermag — auch in den Amtern. Und es ist iibrigens noch
lange nicht ausgemacht, daB die Kirche am Ende der Ausfaltung ihrer Am-
terstruktur angelangt ist! Doch wollen wir hier nicht spekulieren, sondern
uns nur sagen: in der Seelsorge sind pastorale ,,Platzhirsche Verhinderer der
Gnade, nicht deren Diener. Damit meine ich jene, die sich zu Amtsmonopo-
listen aufspielen und keinen anderen ,,amtlich* neben,iiber oder unter sich
Wirkenden so recht anerkennen konnen. Es ist z.B. ein Segen, daf} es unter
uns wieder den Stindigen Diakonat gibt. Es ist ein Segen, daf} es Frauen und
Minner gibt, die mit theologischem Sachverstand und pddagogischer Zurii-
stung ihren Mitchristen ,,Glaubensbegleiter* werden kénnen. Und es ist gut,
daf es neben Weltpriestern auch Ordensleute in der Pastoral gibt, die mit be-
sonderem Charisma den amtlichen Seelsorgedienst einer Ortskirche berei-
chern. Das Amt ist nicht monoton, sondern polyphon von Gott gedacht.

Die Zukunft braucht Seelsorger, denen die Gemeinsamkeit ihres Dienstes
wichtig wird. Wenn wir den Mitchristen solche Gemeinsamkeit als Glau-
bensprofil nahebringen wollen, mul} dies unter uns anfangen zu leuchten.
Das zerstrittene, untereinander rivalisierende Pfarrteam kann noch so eifrig
sein, es verfehlt im Ansatz, worum sich die einzelnen vielleicht sehr enga-
giert miihen. Unbegleitete Glaubensbegleiter sind in sich ein Widerspruch.
Seelsorger diirfen sich nicht voneinander isolieren und zu Einzelkdmpfern
werden. Dem entgegenzuwirken bemiihe ich mich als Bischof, so weit ich es
vermag.

Christ-Sein, Kirche-Sein, Seelsorger-Sein — alles hdngt miteinander un-
trennbar zusammen. Eine genaue Handlungsanweisung fiir kooperative Pa-
storal konnte und wollte ich nicht liefern. Aber zu helfen, gelassen und mit
Vertrauen auch in einer schwierigen Phase der Kirchengeschichte beim Werk
der Seelsorge zu bleiben und dies vor allem als gemeinsames Werk anzuse-
hen, das ist mir ein wichtiges Anliegen.





