
Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 
Aspekte seelsorgerlichen Arbeitens heute und morgen1 

Joachim Wanke, Erfurt 

Die Reiseregelungen der früheren DDR-Regierung hatte es in den Jahren vor 
der Wende möglich gemacht, daß manche Pfarrer Verwandte in der alten 
Bundesrepublik besuchen konnten. Dabei blieb es nicht aus, daß sie auch mit 
ihren Berufskollegen Kontakt aufnahmen und sich über die seelsorgerliche 
Situation in den Gemeinden des •freien Westens" informierten. Meistens ka- 
men unsere Pfarrer sehr ernüchtert wieder in die DDR zurück. Sie waren 
dann ganz froh, nicht in Frankfurt oder West-Berlin oder auch in Mannheim 
Pfarrer zu sein. Sie ahnten freilich schon damals, daß sich westliches Le- 
bensgefühl und die säkulare gesellschaftliche Luft auf Dauer auch nicht im 
Osten aufhalten lassen würden. 

Jetzt sitzen wir nach der politischen •Wende" zusammen in einem seelsor- 
gerlichen Boot! Das ist gut so. Die Künstlichkeit unserer gesellschaftlichen 
Situation in der alten DDR hatte auf Dauer auch schädlichen Einfluß auch 
unsere Seelsorgearbeit. Wir leben jetzt in den neuen Bundesländern pastoral 
ehrlicher. Ich meine damit: Wir können uns vor den Herausforderungen der 
Moderne nicht hinter dem Argument verstecken: •Unter diesem kommunisti- 
schen System können wir ja ohnehin nichts machen!" Jetzt muß sich in der 
Freiheit und in der liberalen Luft einer offenen Gesellschaft bewähren, was 
uns als Katholiken im •staatlich verordneten Atheismus" wichtig geworden 
war. 

Nun wird mit einem gewissen Recht gesagt: Die Diaspora-Erfahrungen 
des Ostens werden mehr und mehr Erfahrungen der Kirche in den alten Bun- 
desländern, auch in den noch volkskirchlich-katholisch geprägten Gegenden, 
vornehmlich im städtischen Umfeld. Im derzeitigen beschleunigten, tiefgrei- 
fenden Umbruch in kulturelles und gesellschaftliches Neuland hinein wird 
die Minderheitensituation der Christen und der christlichen Kirchen immer 
offenkundiger. Aller Wahrscheinlichkeit nach werden wir uns darin mittelfri- 
stig einzurichten haben. Die Frage ist nur: Wie? Als resignativer Rückzug in 
ein kirchliches Ghetto? Oder als Herausforderung für eine Glaubensgestalt 
und die Form eines Kirche-Seins, die inmitten allen Wandels auch als Kirche 
in der •Glaubensdiaspora" Zukunft eröffnet! Die Antwort auf diese Fragen 

1   Überarbeiteter Vortrag zum Tag der pastoralen Dienste in der Erzdiözese Freiburg i. Br. im 
Frühjahr 1997. 



Joachim Wanke 86 

wird die Gestalt unseres priesterlich-seelsorgerlichen Arbeitens gewiß beein- 
flussen. 

Von Zeit zu Zeit werden in manchen deutschen Diözesen Pastoralpläne auf- 
gestellt. Man geht von geringer werdenden Zahlen an Priesterberufen und 
auch an Laienmitarbeitern in der Pastoral aus. Das Stichwort •kooperative Pa- 
storal" macht die Runde. So notwendig solche Überlegungen auch sind: Mir 
scheint dabei zu wenig bedacht zu werden, was eigentlich das Ziel unseres 
seelsorgerlichen Arbeitens ist. Wie etwas zu tun ist, bestimmt sich ja vor- 
nehmlich von dem her, was zu tun ist. Darum ist eine immer neue Verständi- 
gung über unser Christsein und die Art und Weise unseres Kirche-Seins nötig, 
ehe über unser geistliches Profil als Seelsorger heute und morgen gesprochen 
wird. Darum zunächst einige Überlegungen zur Gestalt des Christ-Seins. 

I. Christ-Sein in ungeistlicher Zeit: 
Nachfolge Christi zwischen Anknüpfung und Widerspruch 

Manchmal meint man, Diasporachristen seien besonders gefestigt und •ab- 
gehärtet" im Guten. Solches Lob tut zwar gut, aber es entspricht nicht der 
Realität, zumindest nicht als generelles Urteil. Wir Katholiken im Osten et- 
wa waren und sind keine Glaubenshelden. Wir sind ebenso stark und 
schwach wie Christen überall auf der Welt. Aber wir haben einige Erfahrun- 
gen in unserem Christ-Sein gemacht, die auch für Christen andernorts be- 
deutsam sein könnten. 

1. Christ-Sein als Leben aus dem •Vorgriff" auf Gottes Reich 

Gemeint ist eine Lebensform, die sich auf Gottes neue Welt und neuen Him- 
mel ausrichtet, sich also eschatologisch orientiert. Christ-Sein in der Dia- 
spora läßt die prinzipielle •Fremdheit" des Christlichen in dieser Welt 
schärfer erkennen und selbstverständlicher durchtragen. Ich verdeutliche 
diese Erfahrung gerne an einem Erlebnis: Bei einem Urlaub in der slowaki- 
schen Tatra - mitten im Hochsommer - sah ich einmal in der Parkanlage 
eines Kurortes auf den asphaltierten Wegen junge Athleten auf Rollskiern 
trainieren. Ein merkwürdiger Anblick! Alle Passanten wunderten sich. Sie 
ahnten, daß hier vermutlich höchst effizient für olympische Medaillen geübt 
wurde, die erst im Winter auf schneebedeckten Pisten gewonnen werden soll- 
ten. Doch war der Anblick der mitten im Hochsommer trainierenden Winter- 
sportler höchst seltsam, sogar ein wenig zum Lächeln! 

Das ist für mich ein Gleichnis für die eschatologische Existenz des Chri- 
stenmenschen inmitten dieser Weltzeit. Wer diese Fremdheit des Christlichen 



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 87 

in seiner Lebensumwelt noch nie erfahren hat, der ist vermutlich noch nicht 
zum Kern der Nachfolge Christi durchgedrungen, zumindest hat er noch we- 
nig erkannt, daß alle kirchlichen und gesellschaftlichen •Stützen" des Christ- 
Seins nur einen Rahmen bilden für die freie Glaubensentscheidung des ein- 
zelnen, die in der Tiefe und auch in der Einsamkeit des eigenen Herzens zu 
fällen ist. Der Autor von 1 Petr sagt es so: •Liebe Brüder, laßt euch durch die 
Feuersglut, die zu euerer Prüfung über euch gekommen ist, nicht verwirren, 
als ob euch etwas Ungewöhnliches zustoße" (4,12). Damals waren vermutlich 
Alltagsschikanen der heidnischen Umwelt gegen die Christen gemeint, viel- 
leicht auch handfestere Verfolgungen. Heute ist es vielleicht die Fremdheit ei- 
ner christlich motivierten politischen Verweigerungshaltung oder eines be- 
fremdlichen Konsumverzichts oder die Bejahung eines weiteren Kindes, 
womöglich eines behinderten, was Verwunderung oder gar Spott hervorruft. 

Mit dieser grundsätzlichen Erfahrung der Befremdlichkeit des Christli- 
chen hing eine andere Erfahrung zusammen: Katholische Christen in der al- 
ten DDR haben damals konkret gemerkt, daß der christliche Glaube und die 
Bindung an die Kirche helfen können, sich nicht nur eine •saubere Biogra- 
phie" und den •aufrechten Gang" zu erhalten, sondern auch den größeren 
Wirklichkeitshorizont. Ein wacher Christ wurde davor bewahrt, den Eng- 
führungen der marxistischen Ideologie, des sogenannten DIAMAT, aufzusit- 
zen. Glaube und Bindung an Gottes Wort haben das Leben und die Welt in ein 
anderes Licht getaucht. Aus dem Christsein erwuchs Ermutigung, die Zeit- 
trends zu kritisieren, dem allgemeinen Anpassungsdruck zu widerstehen, 
eigene Entschiedenheit zu wagen (etwa in der lästigen Jugendweihefrage, bei 
Druck zum Wehrdienst mit der Waffe oder zum Eintritt in die SED), kurz: 
dem eigenen Leben christliches •Profil" zu geben. Das erwuchs nicht immer 
aus hehren christlichen Motiven allein, aber immer doch auch aus dem 
Wissen, daß Gottes Anspruch und Zuspruch wichtiger ist als das, was die Ge- 
sellschaft von mir will. •Leben aus dem Vorgriff auf Gottes kommende 
Welt! 

Das wird heute von einem Christen besonders verlangt. Die Welt der Medi- 
en suggeriert Teilwirklichkeiten als das Ganze von Wirklichkeit. Die aggressi- 
ve Werbung blendet wichtige Aspekte des Menschseins einfach aus. Informa- 
tion verkommt mehr und mehr zur Unterhaltung, zum •infotainment". Die 
christliche Verkündigung hingegen und eine Lebenspraxis, die an Jesus Chri- 
stus Maß nimmt, rechnen mit der •ganzen" Wahrheit über die Welt und den 
Menschen. Und dazu gehören Leben und Sterben, Freude und Leid, Geglück- 
tes und Mißlungenes, das Gute, Schöne und Heilige, aber auch das Unsinnige 
und Absurde, die Schuld und die Sünde. Der Glaube weiß um das Ganze der 
Wirklichkeit. Der Unglaube, die •Ideologie" (auch die eines bloß materiell ori- 
entierten Denkens in einer •Erlebnis-Gesellschaft") sieht nur Teilaspekte der 



Joachim Wanke gg 

Wirklichkeit, diese oftmals noch verzerrt, anderes wird ganz •ausgeblendet". 
Seelsorge in der künftigen •weltanschaulichen Diaspora" des kommenden 

Jahrhunderts wird fragen, ob sie hilft, den Menschen in die ganze Wirklich- 
keit •einzuweisen", wie sie uns das Evangelium erschließt. Kommt diese 
Wirklichkeit im Alltag unseres Christ-Seins und Gemeindelebens zu Wort? 
Wird sie dort angesprochen, zugelassen, •beweint", aber eben auch als Feld 
der Bewährung erschlossen? Diese Fragen werden, so meine ich, gerade 
durch die •Befremdlichkeit" einer Lebensweise provoziert, die sich in einer 
noch christlich eingefärbten Umwelt weniger stellen. Auf eine solche, in die- 
ser Weltzeit •befremdliche" Glaubensexistenz hin hat sich unsere Seelsorge 
zu orientieren. Ob nicht manches, was wir derzeit in der Kirche für wichtig 
halten, vielleicht doch nicht so wichtig ist? 

2. Christ-Sein als •Ausgesetzt-Sein" 

Damit meine ich die merkwürdige Erfahrung eines Diasporachristen, Christ 
zu sein und zu bleiben, ohne eine sichtbare und meßbare missionarische 
Außenwirkung entfalten zu können. In der DDR-Zeit war es so, daß der kon- 
krete Christ, aber auch sonstige kirchliche Lebensäußerungen säuberlich iso- 
liert, gleichsam •septisch" behandelt wurden. Man kam sich vor wie in einem 
•Kokon" eingesponnen, wobei man merkte: Kirche und Glaube sollten mög- 
lichst wenig Einfluß nehmen können auf die Gesellschaft. Jetzt ist das gott- 
lob anders, aber irgendwie spüre ich auch in der liberalen Luft einer offenen 
Gesellschaft (mit Grundrechten für Kirche und Gläubige), daß das Etikett 
•katholisch" isoliert. Es ist eine Verdachtsmentalität da, die unausgespro- 
chen oder ausgesprochen dem christlichen Zeugnis unterstellt, es wolle den 
Menschen manipulieren oder gar Pression ausüben. 

Die vor uns liegenden Jahre werden uns - zumindest in unserem Umfeld in 
Deutschland - vermehrt solche Erfahrungen der •Vergeblichkeit" bescheren. 
Es ist, wieder in ein Bild gefaßt, die Erfahrung des Saatkorns, das in den 
Acker gesät wird, um dort erst einmal lange zu liegen, ja selbst sterben zu 
müssen, ohne zu erfahren, daß aus solchem •Ausgesät-Sein", solchem •Aus- 
gesetzt-Sein" ungeahnt Neues erwachsen wird. 

Damals gehörte im Osten weithin zur Lebenserfahrung eines wachen Chri- 
sten: Das Aushalten von Ohnmacht, das Durchtragen menschlich aussichts- 
loser Situationen und Verhältnisse. Gute Freunde, die am Ende ihres Berufs- 
lebens die politische Wende erlebt haben, fragen mich jetzt manchmal: •Du 
hast uns, lieber Bischof, damals zum Bleiben in der DDR aufgefordert. War 
das richtig? Jetzt sind wir beruflich und wirtschaftlich abgehängt. Andre 
übernehmen die Führung und haben das Sagen. Unser Nonkonformismus 
von früher ist nicht gefragt!" Was soll ich da antworten? In gewisser Weise 



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 89 

haben die Fragenden ja recht. Aber darf der Sauerteig fragen, warum er sich 
auflösen muß, um den Brotteig locker und das Brot schmackhaft zu machen? 

Das meine ich mit einer Spiritualität der Diaspora, die ich hier und da in- 
mitten unserer kleinen Gemeinden oft bei ganz einfachen Menschen erkenne. 
Daran ist zukunftweisend, daß Christen wissen und durchtragen müssen, daß 
sie gebraucht, ja verbraucht werden - aber eben nicht als seelenlose Teilchen 
im gesellschaftlichen System, sondern als Jünger ihres gekreuzigten Herrn in 
freier Selbsthingabe im Dienst für ihre Menschenbrüder. 

Der 1. Petrusbrief sagt es so: •Wenn ihr aber recht handelt und trotzdem 
Leiden erduldet, das ist eine Gnade in den Augen Gottes. Dazu seid ihr beru- 
fen worden; denn auch Christus hat für euch gelitten und euch ein Beispiel 
gegeben, damit ihr seinen Spuren folgt" (2,20 f.) Paulus kann von seinem Le- 
ben als •Trankopfer" sprechen, das zusammen mit dem Opfer und dem Got- 
tesdienst seiner Gemeinden ausgegossen wird - und so Freude bewirkt (vgl. 
Phil 2,17). Eben diese Freude meine ich, die in der Erfahrung unserer jüng- 
sten kirchlichen Vergangenheit ein Charakteristikum unserer Diasporamen- 
talität war und auch der Spiritualität vieler Seelsorger, die wahrlich oftmals 
nur säen und wenig ernten konnten. Aber ist das eigentlich in Bayern oder im 
Rheinland anders? 

Die Glaubensdiaspora der Zukunft wird eine Chance sein, dieses Grundge- 
setz christlicher Existenz neu in seiner Wahrheit zu erfassen; Gottes Leben er- 
schließt sich in der Hingabe, nicht im Festhalten. Ostern hat als notwendige 
Vorstufe die Ölbergstunde mit ihrem Ja zum Willen Gottes, der dunkel bleibt. 
Die Freiheit, von der unser Glaube redet und in die er einweist, erwächst aus ei- 
ner Bindung, einem Gehorsam, der jenseits aller Erwartungen von Selbstver- 
wirklichung und menschlich geglücktem Leben liegt. Christ-Sein und Nach- 
folge Christi haben keinen weltimmanenten •Zweck". Sie bleiben letztendlich 
•nutzlos", so hart das klingen mag. Sie haben sicherlich indirekte Wirkungen, 
auch gesellschaftlicher Art - aber das ist nicht meßbar, nicht quantifizierbar 
und vor allem nicht in einer Menschengeneration in seiner möglichen Frucht- 
barkeit erfahrbar. Darum sind alle Zukunftsentwürfe für christliches und auch 
kirchliches Leben ohne diese Spiritualität des sich •Aussetzen-Lassens" 
fruchtlos. Vor uns liegt eine Periode der Kirchengeschichte, in der Ida Friede- 
rike Görres' Wort gelten wird: •Im Winter wächst das Brot". 

3. Christ-Sein als Leben aus der •Proexistenz" Christi 

Ich gebrauche diesen an sich nichtbiblischen Begriff, der meines Wissens 
von meinem Lehrer Heinz Schürmann in diesem Zusammenhang geprägt 
wurde, um diese Dimension christlichen Glaubensvollzugs als besondere 
Diasporagewißheit zu beleuchten: Glaube und Nachfolge Christi leben vom 



Joachim Wanke 90 

Empfangen und vom Geben. Christi Lebenshingabe wird zur Maßgestalt der 
eigenen Lebensform. 

In dem Wort Proexistenz schwingt die zentrale Botschaft des Neuen Te- 
staments mit, die vom •für euch", von dem •um euretwillen" Christi her auf 
die Gestalt christlicher Existenz schaut. Stellvertretung ist ein Schlüsselwort 
christlicher Soteriologie, aber eben auch christlicher Lebensgestaltung. La- 
pidar sagt es der 1. Petrusbrief von Christus: •Euretwegen ist er am Ende der 
Zeiten erschienen." In der Rettung der Christen liegt der Sinn der ganzen Ge- 
schichte: eine ungeheure Behauptung! Und der Verfasser fährt fort: •Durch 
ihn seid ihr zum Glauben an Gott gekommen, der ihn von den Toten aufer- 
weckt und ihm die Herrlichkeit gegeben hat, so daß (!) ihr an Gott glauben 
und auf ihn hoffen könnt" (1,20 f.) Hier wird gleichsam eine Heilsursäch- 
lichkeit festgestellt, die sich in der Geschichte aller Generationen fortsetzen 
soll. Eben darum muß die Kirche sich als •Werkzeug der Erlösung" (Lumen 
gentium 9,2) in der Hand des fortlebenden Christus verstehen und jeder ein- 
zelne Christ als •Verwalter der vielfältigen Gnade", mit der wir •einander (!) 
dienen" sollen (1 Petr 4,10). (Der Verfasser sagt hier übrigens nicht: Die Ge- 
meinde solle sich um den einzelnen kümmern, sondern: Jeder einzelne soll 
sich um die Gemeinde kümmern. Das ist ein beachtlicher Unterschied!) 

Sowohl die Aussagen der Heiligen Schrift wie vor allem auch eigene Le- 
benserfahrungen als Christ in der Diaspora bezeugen mir: Christlicher Glau- 
be ist zutiefst gemeinsamer, geteilter, mit-geteilter Glaube. Er entzündet sich 
am Glauben anderer, wird genährt und gestärkt durch Mitchristen, die mit 
mir auf dem Weg sind (oder vor mir als Zeugen Christi auf dem Weg waren). 
Letztlich entzündet sich unser Glaube am Glauben Christi, dessen Einladung 
zur Hingabe an den Vater wir trauen. Ich wage zu sagen: Wir glauben einan- 
der den Glauben. Glaube und Nachfolge Christi haben zutiefst ekklesiale 
Struktur. Und die Wahrheit dieses Glaubens beweist sich in der Bewährung 
der Bruderliebe. •Der Wahrheit gehorsam, habt ihr euer Herz rein gemacht 
für eine aufrichtige Bruderliebe; darum hört nicht auf, einander von Herzen 
zu lieben" sagt 1 Petr (1,23). Das Urchristentum teilt den Glauben nur so mit, 
daß sofort die Konsequenzen dieses Glaubens im Leben aufgezeigt werden - 
aber umgekehrt auch die innere •Evidenz" dieses Glaubens aufleuchtet. Die 
Bruderliebe gab in der Verfolgungssituation Stehvermögen und Durchhalte- 
kraft. Und daß diese Mahnung zur Bruderliebe im Neuen Testament zumeist 
mit der Warnung vor Heuchelei und Falschheit verknüpft wird (vgl. 1 Petr 
2,1), mag uns Heutige trösten! 

Diese •ekklesiale" Eigenart unseres christlichen Glaubens antwortet auf 
tiefsitzende Sehnsüchte des heutigen Menschen. Am Welthorizont geht der- 
zeit die Vision einer medial •vernetzten" Menschheit auf, Dienstleistungen 
können heute vom einzelnen vom Bildschirm abgerufen werden, ohne mit je- 



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 91 

mandem in persönlichen Kontakt treten zu müssen. Es wird, so meine ich, in 
Zukunft einen hohen Bedarf an personalisierten Beziehungen geben. Der 
Mensch lebt von mehr als von Dienstleistungen, von Service, so perfekt er 
auch sein mag. Er lebt von der Erfahrung des •Angenommen-Seins", von Zu- 
wendung und Geborgenheit, von Menschlichkeit und Erbarmen. Die Bot- 
schaft des Evangeliums wird bald wieder ihre Stunde haben - aber eben nicht 
allein im Wort der Verkünder, sondern noch mehr in der Lebenspraxis derer, 
die von Christi Proexistenz her ihr eigenes Leben und Miteinander gestalten. 
Was bedeuten diese Überlegungen nun im Blick auf die mögliche Zukunfts- 
gestalt von Kirche sowohl in den neuen als auch in den alten Bundesländern? 

II. Kirche-Sein in ungeistlicher Zeit: 
Zukunftsträchtige Lebensform von Kirche in der Glaubensdiaspora2 

Es gehört schon zu den Pflichtübungen solcher Überlegungen, von vornher- 
ein den Verdacht abzuwehren, der Redner wisse genau, wie die Zukunftsge- 
stalt von Kirche aussehen werde. Wir stochern miteinander wahrlich im Ne- 
bel, zumal wir nicht wissen, welche gesellschaftlichen Kontexte und Menta- 
litäten uns in wenigen Jahrzehnten erwarten werden. Hätte jemand vor 30 
oder 40 Jahren geahnt, welche Welle von Irrationalität und Aberglaube neu 
über uns hinwegschwappt? Wir können einfach nicht sagen, wie sich kirchli- 
ches Leben morgen und übermorgen gestalten wir. Zu viele Faktoren sind un- 
bekannt, auch das, was einzelne Menschen als Zeugen Christi, als •Heilige 
von morgen" bewegen werden. 

Dennoch: Kirche muß auch dann handeln und ihrem Leben Gestalt geben, 
wenn sie nur ins Dunkel hineintasten kann. 

In Anlehnung an die drei Abschnitte im 1. Teil des Beitrages nenne ich - 
diesen korrespondierend - drei Stichworte: 

1. Kirche der Einfachheit 

Nichtchristlichen Menschen wird Kirche nicht mehr das Vorgegebene, 
Selbstverständliche sein. Auch für Christen wird Kirche stärker den Charak- 
ter des •Vorläufigen" haben, als eine Gemeinschaft, die auf einem Weg zu 
Gottes neuer Welt gemeinsam unterwegs ist. Deshalb werden Christen, die 
mitten in dieser Welt auf Gottes kommendes Reich schauen, eine Kirche der 

2 Der zweite Teil des Vortrags ist auch erschienen in: •Quo vadis Kirche?" Die Zukunft der 
Kirche im Osten Deutschlands an der Schwelle zum dritten Jahrtausend. Leipzig 1997. Für die 
Genehmigung des Abdrucks danken wir dem Benno-Verlag. 



Joachim Wanke «2 

Einfachheit lieben. Einfachheit meint: Die geistige und geistliche Lebendig- 
keit der Ortskirchen wird wichtiger sein als institutionale Präsenz. Das meint 
nicht billige Institutionenkritik. Jedes durchtragende Gebilde, das über den 
Tag hinaus bestehen bleiben soll, braucht Institution, so wie der Mensch ein 
Skelett braucht. Nur: wenn man bloß •Skelett" sieht, fängt man an, sich zu 
fürchten! Das Institutionelle in der Kirche muß deutlich seinen dienenden, 
stützenden Charakter behalten. 

Es gab Zeiten der Kirche ohne die großen Sozialorden, und dennoch lebte 
in dieser Kirche der Gedanke der Nächstenliebe. Die Konkretionen können 
wechseln, die Flamme, die vorausleuchtende Idee muß überzeugen! In der 
Nazizeit war die Kirche ganz aus den Schulen, aus der Verbandsarbeit, aus 
der Öffentlichkeit verbannt. Und doch gab es die selbstverständliche Treue 
der Gläubigen zu Christus und seiner Kirche, die sich auf andere, manchmal 
ungewohnte Weise Ausdruck verschaffte (etwa in der Heilig-Rock-Wallfahrt 
1933, unmittelbar nach der Machtergreifung Hitlers). 

Wir wissen nicht immer genau, was für kirchliches Leben wirklich wich- 
tig und was nur •Ballast" ist. Die Entscheidung ist im konkreten Fall oft 
schwierig. Es ist auch nicht richtig, eine seelsorgerliche Aktivität gegen eine 
andere auszuspielen: Kindergärten gegen Akademiearbeit, Kirchenbauten 
gegen Sozialeinrichtungen. Für mich wäre die Faustregel: Unsere Einrich- 
tungen, unsere Aktivitäten müssen als christlich profilierte erkennbar sein - 
das wäre ein Gradmesser, mit dessen Hilfe man gegebenenfalls kritisch prü- 
fen kann, was und wo gestrichen wird; oder: was und wo Neues gewagt wird. 

Das Stichwort •Kirche der Einfachheit" müßte in noch manch anderer 
Hinsicht bedacht werden. Ich deute nur einen weiteren mir wichtigen Gedan- 
ken an: Unser Glaube muß so ausgesprochen werden, daß einfache Men- 
schen ihn verstehen. Er muß also einfach aussagbar sein. Jesus hat den Glau- 
ben der Kleinen seliggepriesen. Das besagt nichts gegen das Bemühen der 
Theologie, die Offenbarung Gottes in Jesus Christus im Denkhorizont unse- 
rer Zeit kritisch zu reflektieren. Einfachheit meint nicht Primitivität. Aber 
Theologie und Verkündigung müssen einfach in dem Sinn werden und blei- 
ben, daß die Mitte des Evangeliums verstehbar wird, und zwar auch dem 
nicht akademisch gebildeten Zeitgenosen. Wir brauchen - besonders beim 
Erstkontakt mit Nicht-Glaubenden - eine neue kirchliche Sprachkompetenz, 
die sich nicht nur auf das Wort bezieht, sondern auch auf Zeichen, auf die 
Kunst, auf sakramentales und außersakramentales Handeln, auf öffentliches 
Agieren in den Medien usw. Die Gläubigen in der Mitte unserer Gemeinden 
müssen fähig werden, über ihr Christ-Sein zu sprechen, und zwar nicht in ei- 
ner angelernten, formelhaften Sprache, sondern in ihrer eigenen, persönli- 
chen. Glaube darf nicht als kompliziertes Lehrgerüst erscheinen, sondern 
muß •Wort zum Leben" sein, einfach und nahrhaft wie das tägliche Brot. Es 



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 93 

gibt unter uns Christen, die dieses Brot reichen können. Auf sie sollten die 
Seelsorger sehr achten. 

2. Kirche der Innerlichkeit 

Das Wort Karl Rahners vom Christen der Zukunft als Mystiker3 wird heutzu- 
tage gerne bemüht. Sicherlich werden nicht alle Christen Mystiker werden, 
aber in die Richtung dieses Wortes muß ohne Zweifel gedacht werden, wenn 
es um die Gestaltung unseres kirchlichen Lebens morgen geht. 

Innerlichkeit klingt zunächst sehr quietistisch, als ob es für die Kirche 
nichts anzupacken, nichts zu verändern, nichts solidarisch für andere zu tun 
gäbe. Darin steckt in der Tat eine mögliche Gefahr, wenn man die Parole vom 
•Weg nach innen" ausgibt. Dennoch bleibt uns kein anderer Weg. Kirche 
wird von innen her gebaut. Nur vom Grundwasser her speist sich ein Baum, 
ein grünendes und blühendes Feld. Wenn wir in die Höhe und Breite wollen, 
müssen wir gleichzeitig in die Tiefe. Und das hieße: Die Kirche wird Formen 
und Wege suchen müssen, um in ihren Lebensäußerungen etwas vom Glanz 
Christi aufleuchten zu lassen. Dann wird auch der Glanz wahrer Menschlich- 
keit in ihnen zum Leuchten kommen. 

Wonach sich Menschen heute sehnen, ist 
- Ganz-Sein, aus einem Entwurf heraus sich verstehen und leben zu können 

(statt in Rollen gedrängt zu werden, in eine •Bastei-Biographie"); 
- Zukunft haben zu dürfen und sich zusprechen zu lassen (statt abgeschrie- 

ben zu sein); 
- Visionen zuzulassen (statt bloßem pragmatischen, •ökonomischen" Den- 

ken); 
- Beziehungen Vorrang zu geben (statt im Haben und Besitzen sich vonein- 

ander abzugrenzen); 
- aktiv, kreativ und partizipatorisch leben zu können (statt •verwaltet" zu 

werden); 
- ein überragendes Geheimnis (Gott) anbeten zu können (statt •Idole", 

•Götzen", die notwendig enttäuschen und den Frust vorprogrammieren). 

Bieten sich •Räume", Aktivitäten in unseren Gemeinden und Gruppen an, 

3 Das Wort stand ursprünglich in GuL 39 (1966) 335. Es lautet: •der Fromme von morgen 
wird ein .Mystiker' sein, einer der etwas .erfahren' hat, oder er wird nicht mehr sein, weil die 
Frömmigkeit von morgen nicht mehr durch die im voraus zu einer personalen Erfahrung und 
Entscheidung einstimmige, selbstverständliche öffentliche Überzeugung und religiöse Sitte al- 
ler mitgetragen wird." Vgl. auch A. Batlogg, Der Christ von morgen - ein Mystiker?, in: GuL 
62(1989)41-44. 



Joachim Wanke 94 

in denen solchen Erwartungen nachgegangen wird? Die Kirche von morgen 
wird vermutlich den Verlierern des zivilisatorischen Fortschritts näher stehen 
als deren Gewinnern! 

•Wege nach innen": das meint auch all jene Bemühungen, heute eine vom 
Glauben geprägte Lebens- und Alltagskultur zu schaffen. Innerlich werden 
kann uns nur, was leibhaftig-konkreten Ausdruck im Alltag unseres Lebens 
findet. Unsere christlich-katholische Identität darf sich nicht allein im Kopf 
festmachen. Sie braucht konkrete, wiederholbare, identitätsstiftende Regeln, 
Handlungsweisen, Verhaltensmuster, Feierformen, auch Sprachspiele und 
Umgangsformen bis ins Alltägliche hinein. Die Nachfolge Christi erfordert 
die Ausprägung eines christlichen •Lebensstils", der einen Christen auch 
außerhalb des Gotteshauses als solchen erkennbar macht. Junge Menschen 
werden oft mehr von der Atmosphäre mancher Häuser und Gemeinschaften 
angezogen als von dem, was konkret dort gemacht wird. Über solche •Über- 
setzungsversuche" des Evangeliums in unser Leben hinein müßten wir noch 
mehr nachdenken. Christen der Diaspora zeichnet oft ein •demütiges Selbst- 
bewußtsein" aus, also eine Haltung, die des eigenen •Anderssein" als des 
besseren Lebenskonzepts gewiß ist, etwa auch bei sittlichen Grundentschei- 
dungen. 1 Petr ist von einem solchen •demütigen Selbstbewußtsein" erfüllt, 
wenn der Verfasser schreibt: •Denn es ist der Wille Gottes, daß ihr durch eure 
guten Taten die Unwissenheit unverständiger Menschen zum Schweigen 
bringt. Handelt als Freie, aber nicht als solche, die die Freiheit als Deck- 
mantel für das Böse nehmen, sondern wie Knechte Gottes" (2,15 f.) Und in 
1 Petr 3,15 f. kommt die selbstbewußte Überzeugung zum Ausdruck, daß 
jeder Christ •Rede und Antwort" zu stehen vermag - jedem, •der nach der 
Hoffnung fragt, die euch erfüllt". Die Kirche von morgen wird Christen 
haben, die zu solchem Lebens- und Wortzeugnis fähig sind. Darum wird sie 
eine spirituelle Kirche sein müssen, die auf den •Marktplätzen" dieser Welt 
als Geheimtip gehandelt wird. 

3. Kirche personaler Weggemeinschaften 

Mit diesem Stichwort spreche ich eine Erfahrung an, die uns das Leben in der 
Diaspora geschenkt hat: Christ kann man nie allein sein. Christ-Sein bedeu- 
tet Weggemeinschaft, und zwar über die meist doch distanzierte Nähe einer 
bloßen Sonntagsgemeinde hinaus. 

Es wird eine der wichtigsten Aufgaben unserer Seelsorge sein, solche per- 
sonale Weggemeinschaften, •Vernetzungen" von Christen zu schaffen, die 
ein Lernfeld der Nachfolge Christi sein können. Die gesellschaftliche Kultur 
hier bei uns im nachchristlichen Europa bietet solche Zellen nicht mehr als 
selbstverständliche Glaubensorte an, etwa die Familie, die Schule, die Bür- 



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 95 

gergemeinde, die öffentliche Meinung. Es gibt keine selbstverständliche 
christliche Atmosphäre mehr. Darum müssen wir nach anderen Formen der 
gegenseitigen Stützung im Glauben Ausschau halten. 

Sicher wird eine bleibende Organisationsform kirchlichen Lebens die 
Pfarrei bleiben. Aber man wird kaum das Ganze des jetzigen Pfarrsystems 
aufrechterhalten können. In dieser Form ist es ja auch relativ jungen Datums. 
Wir werden offen sein müssen für das, was man heute •geistliche Bewegun- 
gen" nennt, also Gruppierungen, die durch ein bestimmtes Charisma, eine 
Gründerpersönlichkeit, einen spezifischen geistlichen Weg zusammengehal- 
ten werden. Dabei ist freilich wichtig: Beide müssen füreinander offen sein. 
Die •Bewegungen" brauchen die Verbindung mit der Pfarrei, um nicht sek- 
tiererisch zu werden, die Pfarrei braucht diese •Bewegungen", um nicht zu 
erstarren. Es ist nicht gut, wenn Mut zu entschiedenem Christentum sofort in 
unserer Mitte als •Fundamentalismus" oder gar Fanatismus abqualifiziert 
wird. 

Hoffnungsvoll scheint mir auch zu sein, wenn sich christliches Leben an 
mönchische Gemeinschaften anlagert. Ich erhoffe mir von solchen kleinen 
Ordenszellen, wie sie z.B. in Thüringen entstehen, so etwas wie einen Kri- 
stallisationseffekt. Es werden so für einzelne Menschen, meist suchende 
Menschen, auch nach mehr als das •Übliche" verlangenden Christen Ange- 
bote geschaffen, die meist in Pfarreien nicht leistbar sind. 

Hinweisen möchte ich auf die Aufgabe, ernsthaft den Weg des Katechu- 
menats in unseren Ortskirchen zu ermöglichen. Hier stehen wir noch ganz 
am Anfang. Unsere Gemeindegrenzen müssen sich für jene öffnen, die Kon- 
takt suchen, denen aber oftmals die Schwellen zum kirchlich-verfaßten Le- 
ben noch zu hoch sind. Hier werden wir vermutlich auch vom Prinzip der 
•flächendeckenden" Seelsorge abgehen müssen. Wir werden punktuell ar- 
beiten müssen - wie Jesus in Jericho: Er ließ die Menge zurück und ging zu 
Zachäus. Dort war er •ganz" anwesend, als ob es keinen anderen als ihn gä- 
be, der auf ihn wartete. Schon heute merken wir in der Seelsorge: An weni- 
gen Stellen ganz und gesammelt dasein ist besser, als an vielen Stellen ge- 
hetzt und seelenlos. Kluge Pastoral setzt Zeichen und vertraut darauf, daß 
Gott in den Herzen der Menschen am Werk ist. Wir brauchen geistlichen (!) 
Mut zur Gelassenheit in der Seelsorge. Und wir dürfen hoffen, daß alle, nicht 
nur die Amtsträger •als gute Verwalter der vielfältigen Gnade Gottes" einan- 
der dienen, •jeder mit der Gabe, die er empfangen hat" (1 Petr 4,10). 

Was bedeutet dies alles nun für diejenigen, die sich als Seelsorger verste- 
hen? 



Joachim Wanke 96 

III. Seelsorger-Sein in ungeistlicher Zeit: 
Den Geistlichen geistlich dienen 

Das Wortspiel in der Überschrift macht uns sofort auf die Besonderheit seel- 
sorgerlichen Dienstes aufmerksam, seien wir nun Priester, Diakone oder 
Laienchristen: Unser geistlicher Dienst gilt geistbegabten Mitchristen, denen 
wir prinzipiell nichts voraushaben. Das bedeutet: Wir sind weder Funktio- 
näre, die ein System aufrechterhalten müssen, noch •Macher", ohne die Gott 
hilflos wäre, noch Bildungsinstrukteure, die immer genau wissen, was zu tun 
ist. Unser aller Seelsorger, Lehrer und Hirt ist Gott selbst, der durch seinen 
Geist in den Herzen der Glaubenden wirkt. Wir sind gehalten, durch unsere 
Sendung dem von Gott gewirkten Glauben unserer Mitchristen zu dienen, so 
wie wir selbst auf den Dienst, auch den amtlichen Dienst der vom Herrn ein- 
gesetzten Hirten und Lehrer angewiesen sind. Dem Glauben dienen ist aber 
etwas anderes als den Glauben •machen"! 

Zum anderen gilt: Nicht nur der Dienst der Priester unter uns ist geistlicher 
Dienst, sondern jede amtliche Sendung zum Gemeindedienst, wie sie sich in 
der missio durch den Bischof ausweist, ist geistlicher Dienst. Auch die Ge- 
meindereferentin kann ebenso wie ein geweihter Seelsorger nur an dem an- 
knüpfen, was Gottes Geist in den Herzen der Menschen wirkt. Das vergessen 
wir leider zu schnell. Aber eben das unterscheidet Seelsorge von sonstigen 
Dienstleistungen für Menschen. Paulus kann die Thessalonicher auffordern: 
•Erkennt die unter euch an, die sich abmühen (kopiontes), die euch im Na- 
men des Herrn vorstehen (prohistamenoi) und euch ermahnen (noutheten- 
tes). Achtet sie hoch und liebt sie wegen ihres Wirkens!" (1 Thess 5,12). In- 
teressant ist, mit welchen Begriffen Seelsorge hier umschrieben wird. Es gibt 
noch keine Amtsbezeichnung, aber der Sache nach ist alles da, was die künf- 
tigen Ämter ausmacht. Und der Gemeinde wird gesagt: Nehmt ihren Dienst 
an! Meine Autorität als Bischof lebt davon, daß ich angenommen bin. Nicht 
meine Weisheit oder Eloquenz macht mein bischöfliches Wort wichtig und 
wirksam, sondern weil Mitchristen in meinem amtlichen Reden, Ermahnen 
und Tun Christus, dem Herrn, gehorsam sein wollen. Weil ich das weiß, bin 
ich mit meinem Reden zum einen sehr vorsichtig, zum anderen aber auch 
sehr zuversichtlich. Denn ich weiß: Was an meinem Dienst wirklich effektiv 
und für das Heil der Menschen belangvoll ist, das bewirkt der Geist Gottes. 

Damit haben wir die rechte Perspektive gewonnen, von der her wir nun auf 
die Gestalt unseres Seelsorgedienstes schauen können. Ich halte mich dabei 
wieder an die drei Aussagelinien der beiden ersten Kapitel. 



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 97 

1. Authentischer Dienst 

•Authentisch" nenne ich die innere Übereinstimmung von eigenem Glauben 
und seelsorglichem Agieren. Was kann uns als •Mitarbeiter Gottes" (1 Kor 
3,9), als •Gesandte an Christi statt" (2 Kor 5,20) von Pastoraltechnikern un- 
terscheiden, wenn nicht die Hinordnung unserer ganzen Existenz auf den 
Herrn? In unserem alten System im Osten kannten wir •Funktionäre" - Men- 
schen, die weithin •funktionierten", ohne in ihr Tun ihre Seele zu investieren. 
Der Erfolg war entsprechend. Seelsorge lebt von Menschen, denen die Lei- 
denschaft für Gott, für sein Reich über alles geht. Wir müssen uns als Seel- 
sorger unsere eigene existentielle Verankerung in der Christussphäre, im 
Machtbereich des Herrn bewahren. Wenn wir nicht dem Herrn gehören, 
gehören wir nicht uns selbst (wie viele irrtümlich meinen), sondern wir 
gehören anderen Herren, fremden Mächten und Gewalten. Paulus bringt 
seine Existenz auf die Formel: •Ich in Christus und Er in mir" (vgl. Gal 2,20). 

Wie diese geistliche Authentizität zu erlangen und zu bewahren ist, wird 
nicht einfachhin mit einigen Ratschlägen zu vermitteln sein. Wir sind alle 
sehr verschiedene Charaktere, zudem leben wir oft unter recht unterschiedli- 
chen äußeren Bedingungen. Aber auch im geistlichen Lebenshaushalt gilt, 
daß man sich nicht in die eigene Tasche lügen soll: Ohne ein Mindestmaß an 
zeitlichem Einsatz, an Regelmäßigkeit des Vollzugs und kluger Absicherung 
des Umfelds für unsere geistliche Tagesordnung wird das nicht gelingen. Der 
eine wird mehr auf tägliche Vollzüge setzen, der andere auf •Wüstentage", 
die den Arbeitsalltag durchbrechen. Der eine ist stärker auf das geistliche 
Tun •im stillen Kämmerlein" hin orientiert, dem anderen ist erfahrungs- 
gemäß mehr geholfen in einer Gruppe oder einer geistlichen Gemeinschaft. 
Jeder hat da seine Erfahrungen. Wichtig ist nur, daß etwas geschieht, damit 
der Brunnen, aus dem wir andauernd schöpfen und austeilen sollen, in uns 
selbst nicht vertrocknet. Wir müssen Sauerteig bleiben, ohne selbst sauer zu 
werden. Und dazu braucht es kontinuierliches geistliches Leben, auch und 
gerade in Anspannung und bei Belastung, ohne daß wir mit der Zeit nur noch 
•funktionieren", aber nichts mehr bezeugen können. 

Solches Reden sollte nicht als bloße Paränese verstanden werden. Das 
Wort des Herrn •Getrennt von mir könnt ihr nichts vollbringen" enthält auch 
eine Verheißung, die Paulus so ausdrückt: •Alles vermag ich durch ihn, der 
mir Kraft gibt" (Phil 4,13). Die Verbindung mit dem Herrn, Tag für Tag er- 
neuert, durchgehalten auch in Zeiten der Schwäche und der Trostlosigkeit, 
gibt unserem Glauben Echtheit, nimmt von ihm den Ideologieverdacht und 
bewirkt wie von selbst, daß wir im Vollzug unserer seelsorgerlichen Aufga- 
ben glaubwürdig bleiben. Die Menschen haben ein feines Gespür für diese 
Dinge und merken sehr schnell, ob sie mit hohlen Worten abgespeist werden 



Joachim Wanke 98 

oder ob hinter Worten authentisches Leben steht - in unserem Fall ein Kon- 
takt zu der Wirklichkeit, in deren Namen und Autorität wir den Menschen 
begegnen. 

2. Gelassener Dienst 

Authentischer Dienst in der Sendung Christi wird immer auch die Bereit- 
schaft einschließen müssen, Vergeblichkeit auszuhalten. Ich rede hier sehr 
vorsichtig, weil ich weiß, wie schnell dieser Gedanke ideologisch 
mißbraucht werden kann. Dennoch muß dies gerade in heutiger Zeit unsere 
seelsorgliche Arbeit kennzeichnen: Gelassen auch dort auszuharren, wo es 
wenig Erfolge einzusammeln gibt. 

Ein Beispiel soll illustrieren, was ich meine. Ich spüre heute bei manchen 
Seelsorgern, Priestern wie Laien, daß sie aus dem bloß seelsorglichen Tun 
heimlich oder offen herausdrängen. Es ist, als ob sie sich schämen, •nur" Seel- 
sorger zu sein. Das zeigt sich etwa in dem Bemühen, irgendeine Spezialaus- 
bildung zu machen, um so gleichsam größere Akzeptanz bei den Menschen zu 
erreichen. Steckt in solchem Drängen nach •Spezialistentum" in der Pastoral 
nicht auch ein mangelndes Vertrauen in die eigentliche Kraft der Seelsorge, 
nämlich den Menschen •im Namen des Herrn" gegenüberzutreten? 

Nicht die gesellschaftliche Akzeptanz unserer Arbeit macht uns bedeut- 
sam, noch die Raffinesse der angewendeten Methoden. Es ist auch nicht so 
wichtig, ob ich als Seelsorger mit etwas sehr Gewichtigem (etwa einer Sa- 
kramentenspendung) oder nur mit einer Routineaufgabe (etwa der Teilnahme 
an einer Pflichtkonferenz) beschäftigt bin. Natürlich sollen wir methodisch 
reflektiert arbeiten. Wir sollen auch klug überlegen, wo wir mit unserem 
Bemühen ansetzen. Aber wir sollen unseren Einsatz und unser Durchhalten 
nicht allein vom Erfolg abhängig machen. Unser Seelsorgedienst ist wie ein 
Aussäen ohne das Anrecht, sofort und gleich ernten zu können. In Geduld das 
uns Aufgetragene, das uns hier und jetzt Mögliche tun - und im übrigen ver- 
trauen, daß Gott den Samen wachsen läßt, wie es der Herr im Gleichnis so 
eindrücklich im Blick auf das Gottesreich gesagt hat (vgl. Mk 4,26-29). 

Konkret hieße das: Unser Dienst muß mit größerer Gelassenheit ausge- 
stattet sein. Aufgeregtheit, Schuldzuweisungen, bitter werdender Streit um 
Richtungen oder Methoden in der Pastoral sind für mich Signale des Un- 
glaubens. Nur der Faulheit ist kein Segen versprochen, auch Dummheit ist 
für Pastoren kein Erfolgsrezept. Und doch dürfen und sollen wir durchaus 
manchmal •Toren" sein - freilich um Christi willen (vgl. 2 Kor 11,16 ff.) Ich 
könnte mir denken, daß dann die Welt mehr aufhorcht, als wenn wir gar zu 
weltgewandt und kundenorientiert die Seelsorge als eine Art pastoraler Inge- 
nieurkunst betreiben. 



Geistlicher Dienst in ungeistlicher Zeit 99 

3. Gemeinsamer Dienst 

Kooperative Pastoral: Wie immer in Zukunft die konkreten Modelle in unse- 
ren Bistümern aussehen werden, sie benötigen Seelsorger, die von bestimm- 
ten Grundeinstellungen getragen sind. Ich fasse mein Anliegen in die These: 
Nicht so sehr der einzelne Amtsträger •repräsentiert" Christus in der Mitte 
der Kirche, als vielmehr die Gemeinschaft derer, die in seiner Sendung ste- 
hen und in seinem Auftrag •amtlich" handeln und reden. 

Das bedeutet: Die unterschiedlichen Beauftragungen zu amtlicher Seel- 
sorge in den Gemeinden schließen sich nicht konkurrierend aus, sondern er- 
gänzen einander. Die Vielzahl der amtlichen Dienste, wie sie uns das Neue 
Testament bezeugt, mögen vielleicht einen Dogmatiker zur Verzweiflung 
bringen, sind aber doch Ausdruck des Reichtums der Gnade Gottes, die viel- 
gestaltig zu wirken vermag - auch in den Ämtern. Und es ist übrigens noch 
lange nicht ausgemacht, daß die Kirche am Ende der Ausfaltung ihrer Äm- 
terstruktur angelangt ist! Doch wollen wir hier nicht spekulieren, sondern 
uns nur sagen: in der Seelsorge sind pastorale •Platzhirsche" Verhinderer der 
Gnade, nicht deren Diener. Damit meine ich jene, die sich zu Amtsmonopo- 
listen aufspielen und keinen anderen •amtlich" neben,über oder unter sich 
Wirkenden so recht anerkennen können. Es ist z.B. ein Segen, daß es unter 
uns wieder den Ständigen Diakonat gibt. Es ist ein Segen, daß es Frauen und 
Männer gibt, die mit theologischem Sachverstand und pädagogischer Zurü- 
stung ihren Mitchristen •Glaubensbegleiter" werden können. Und es ist gut, 
daß es neben Weltpriestern auch Ordensleute in der Pastoral gibt, die mit be- 
sonderem Charisma den amtlichen Seelsorgedienst einer Ortskirche berei- 
chern. Das Amt ist nicht monoton, sondern polyphon von Gott gedacht. 

Die Zukunft braucht Seelsorger, denen die Gemeinsamkeit ihres Dienstes 
wichtig wird. Wenn wir den Mitchristen solche Gemeinsamkeit als Glau- 
bensprofil nahebringen wollen, muß dies unter uns anfangen zu leuchten. 
Das zerstrittene, untereinander rivalisierende Pfarrteam kann noch so eifrig 
sein, es verfehlt im Ansatz, worum sich die einzelnen vielleicht sehr enga- 
giert mühen. Unbegleitete Glaubensbegleiter sind in sich ein Widerspruch. 
Seelsorger dürfen sich nicht voneinander isolieren und zu Einzelkämpfern 
werden. Dem entgegenzuwirken bemühe ich mich als Bischof, so weit ich es 
vermag. 

Christ-Sein, Kirche-Sein, Seelsorger-Sein - alles hängt miteinander un- 
trennbar zusammen. Eine genaue Handlungsanweisung für kooperative Pa- 
storal konnte und wollte ich nicht liefern. Aber zu helfen, gelassen und mit 
Vertrauen auch in einer schwierigen Phase der Kirchengeschichte beim Werk 
der Seelsorge zu bleiben und dies vor allem als gemeinsames Werk anzuse- 
hen, das ist mir ein wichtiges Anliegen. 




