Vom ,,Hingebaum* zum Kreuz

Der symbolgeschichtliche Hintergrund des Kreuzestodes Jesu
und seine theologische Bedeutung

Georg Baudler, Aachen

In Lexika ist zu lesen, die Kreuzigung sei von den Persern ,,erfunden* wor-
den und iiber die Karthager nach Rom gekommen. Das ist aber eine sehr vor-
dergriindige Aussage, die nur etwas iiber die staatsterroristische Anwendung
dieser Totungsart aussagt, nichts jedoch iiber ihren wirklichen Ursprung und
damit iiber ihre urspriingliche Bedeutung, ihren symbolischen Gehalt. Sie hat
deshalb auch keine theologische Bedeutung.

Dem wirklichen Ursprung — und damit auch einem méglichen symboli-
schen und theologischen Bedeutungsgehalt — kommen wir niher, wenn wir
dem Befund nachgehen, dal romische Dichter und Schriftsteller das Kreuz
bildhaft als ,,Eiche* bezeichnen. Die rechtsgeschichtliche Untersuchung von
Karl Bruno Leder iiber die Todesstrafe! stellt fest, da} im romisch-germani-
schen Bereich bis tief in das Mittelalter hinein die Vorschrift bestand, die
Galgen aus Eichenholz zu zimmern. In germanischer und frithmittelalterli-
cher Zeit wurde der Verurteilte auch nicht an einem Strick, sondern an zu-
sammengedrehten Eichenzweigen gehingt. Dasselbe wird aus dem tschechi-
schen Raum berichtet. Dies deutet nach Leder auf das hohe Alter dieser T6-
tungsform hin, wie sie im europdischen Raum verbreitet war und weist sie ur-
spriinglich als Opfertétung aus?. Das Opfer wurde gleichsam in die Aste und
Zweige des Baumes, bevorzugt der Eiche, hineingeflochten, so daB es mit
dem Baum als dem Symbol der Gottheit zu einer Einheit verschmolz.

Die Opfertdtung durch Aufhidngen an Biumen, insbesondere an Eichen,
hat sich besonders im germanisch-nordischen Bereich lange erhalten. Wotan
oder Odin als Kriegsgott und hochster germanischer Gott heifit gleichzeitig
der ,,Hingegott* und der Mythos erzihlt, dal er neun Nichte ,,am windigen
Baum* hing und dabei die magischen Runen erfand. Tacitus erzihlt, dal die
Germanen nach ihrer siegreichen Schlacht im Teutoburger Wald zahlreiche
romische Offiziere an Baume gehédngt und so dem Gott Wotan geopfert ha-
ben’. Noch zu Beginn des 11. Jahrhunderts berichtet eine Hamburger Chro-

' B. Leder, Todesstrafe. Ursprung, Geschichte, Opfer. Wien-Miinchen 1980, 113. Eine Un-
tersuchung alter Strafinstrumente im bayerischen Nationalmuseum ergab, daf fast alle Holz-
teile aus Eiche hergestellt waren (Leder, ebd.)

2 Vgl. ebd. 113 sowie 311, Anm. 7

3 Annales 1, 61; nach Leder 113



Vom ., Hingebaum* zum Kreuz 101

nik von einer mehrtigigen Opferfeier bei Uppsala, die den Namen ,,Hinge-
fest* trug und bei der ,,bald Pferde, bald Hunde oder andere Tiere, bald auch
Menschen* als Opfer fiir die Gotter an Bdume gehédngt wurden. Damit sollte,
wie die Chronik schreibt, bewirkt werden, ,,daB3 die Gotter nunmehr Gedei-
hen fiir die Menschen und das Vieh schenken, die Macht der Feinde und alle
Krankheiten vom Lande fernhalten wiirden*“. Die Opfer — spéter bestanden
diese aus zum Tode verurteilten Verbrechern — wurden dabei urspriinglich
wahrscheinlich lebend in den Baum gehiingt. Leder schreibt: ,,Es gibt Hin-
weise dafiir, daf die Verurteilten urspriinglich unter der Brust geschniirt wur-
den und dann noch tagelang am Hingebaum lebten, ebenso wie die Gekreu-
zigten™®. Das Hiangen am Hals, also das spitere ,,Aufhidngen*, war nach Le-
der urspriinglich ein ,,Gnadenerweis**.

Der Opfer- und Hinrichtungsart des Héngens, wie sie vorwiegend im Nor-
den praktiziert wurde, entsprach im Orient die Pfihlung. Ahnlich wie der seit
Karl dem GroBen im Norden eingefiihrte Galgen war auch der Pfahl eine Art
kiinstlicher Baum. In Kanaan war sowohl der griinende Baum als auch der
blofle Holzpfahl ein Symbol fiir die Fruchtbarkeitsgsttin Anat bzw. Aschera.
Die symbolische Abstraktion ging so weit, daB jedes Stiick Holz zum
Aschera-Symbol werden konnte. So heif3t es in der deuteronomischen Geset-
zessammlung, die den Ascherakult in Israel bekdmpft: ,,Du sollst neben dem
Altar Jahwes, deines Gottes, den du dir baust, keinen Kultpfahl, keinerlei
Holz einpflanzen* (Dtn 16,21); und der Prophet Hosea klagt dariiber, daB das
abtriinnige Israel im Orakel ,,sein Holz* befragt, ,,von seinem Stock erwartet
es Auskunft” (Hos 4,12). Das griechische Wort fiir ,,Holz"“, das friih auch
schon die Bedeutung ,,Pfahl”, insbesondere ,,Opferpfahl® und ,,Hinrich-
tungspfahl* hat, heiBt stauros, dies ist im griechisch geschriebenen Neuen
Testament gleichzeitig der Ausdruck fiir das Kreuz. Symbolgeschichtlich —
d.h. fiir das Empfinden des antiken Menschen — steht hinter stauros, ,,Pfahl®,
,Hinrichtungs- und Marterholz®, lateinisch crux, immer der Baum, beson-
ders eben die Eiche. In arbori infelici suspendere, ,,Aufhingen am Un-
gliicksbaum®, ist der romische Ausdruck fiir jene Form der Kreuzigung, die
im alten Rom fiir den Verfiihrer einer Vestalin oder fiir einen adeligen Hoch-
verriter vorgesehen war. Das alte Zwolftafelgesetz Roms spricht in diesem
Zusammenhang vom ,,Aufhéingen fiir Ceres* (d.h. fiir die Unterweltsgéttin)
und gibt dadurch diese Totungsart auch fiir den altrémischen Bereich als
Menschenopfertdtung zu erkennen.

Ganz deutlich erscheint das Aufhéngen am Pfahl auch noch als Menschen-

4 Zitiert nach H. v. Hentig, Die Strafe. Berlin 1954, Bd. 1, 247
5 Leder 114
¢ Ebd.



Georg Baudler 102

opferritual in der altertiimlichen Erzéhlung von der Pfihlung der sieben Saul-
Sohne durch die Bewohner von Gibeon (2 Sam 21,1-14). Um eine nach drei-
jahriger Diirre drohende groBe Hungersnot abzuwenden, fordern die Gibeoni-
ter, die Saul einst hatte ausrotten wollen, von David siecben Ménner aus der
Nachkommenschaft Sanls, damit, wie es in der Ubersetzung der Jerusalemer
Bibel heif3t, ,,wir sie vor Jahwe zu Gibeon aussetzen mit ausgerenkten Glie-
dern auf dem Berg Jahwes* (2 Sam 21,6). In Gibeon befand sich ein altes und
beriihmtes Heiligtum, wo urspriinglich wahrscheinlich eine kanaanitische
Gottheit verehrt wurde, die spiter — ob schon zur Zeit Sauls und Davids ist
fraglich — mit Jahwe identifiziert wurde. Dieser Gottheit sollen die Saulschne,
mit verrenkten Gliedern an Pfahlen anfgehingt, geopfert werden. Ansdriick-
lich heifit es: ,,Sie wurden in den ersten Tagen der Ernte getotet, zu Beginn der
Gerstenernte* (2 Sam 21,9b) und Rizpa, die Mutter von zweien der Getoteten,
blieb bei den Geopferten, ,,bis sich Wasser vom Himmel iiber die Toten ergof*
(V. 10), die Gottheit also das Opfer angenommen und die Diirre und Trocken-
heit beendet hatte. Der Alttestamentler F. Stolz schreibt zu der Stelle: ,,Damit
nimmt sich die Hinrichtung wie eine magische Maflnahme zur Abwehr von
Unheil und Gotteszorn aus; die Vorstellungen sind recht urtiimlich*’.

James G. Frazer bringt in seinen bekannten ethnologischen Studien?® aus der
ganzen Welt, besonders aber ans Griechenland und dem Vorderen Orient, ei-
ne Fiille von Belegen fiir die weite Verbreitung des Brauches, bei Aussaat und
Ernte des Getreides Menschenopfer darzubringen, um dadurch die Fruchtbar-
keit der Felder und des Landes zu gewihrleisten’. Frazer deutet in diesem Zu-
sammenhang auch den in Griechenland und im ganzen Vorderen Orient weit
verbreiteten Attis- bzw. Adonis-Kult, von dem einzelne Elemente wie z.B. die
sogenannte ,,Adonis-Klage* auch in der Verehrung des Kreuzes Christi, wie
sie nach dem Sieg Konstantins in Jerusalem und wenig spater anch in Kon-
stantinopel gefeiert wurden, auftanchen'®. Er sieht in dem phrygischen Satyr
oder Hirten Marsyas, der in einem musikalischen Wettstreit dem Apollo un-
terlag und daranfhin von Apollo an einem Baum aufgehingt und von ihm oder
einem Skythen gransam getotet wurde, eine symbolische Verwandtschaft zu
Attis/Adonis, dem Lieblingsschéfer oder Hirten der Gottin Kybele, der auch
als Flotenspieler geschildert wird und unter einer Kiefer umgekommen sein
soll, wo alljédhrlich sein Bild anfgehingt wurde!!. Er nimmt an, daB in alter

7 E. Stolz., Das erste und zweite Buch Samuel. Ziirich 1981, 282

8 Vgl. ). G. Frazer, Der goldene Zweig. Eine Studie iiber Magie und Religion. Berlin 1968;
Originalausgabe: ders., The Golden Bough. 12. Bde., London 1890-1915

? Vgl ebd. 617-650

¥ Vgl. I. Reil, Die friihchristlichen Darstellungen der Kreuzigung Christi. Leipzig 1904, 44,
wo ein dhnliches Wehklagen der Pilger bei der Kreuzverehrung berichtet wird.

""" Vgl. Frazer 516



Vom ,,Hingebaum* zum Kreuz 103

Zeit alljahrlich auf einem Friihlingsfest bei der Aussaat der Ernte ein Men-
schenopfer als Attis an einem Baum oder Pfahl aufgehingt wurde und eines
grausamen Todes starb, um dadurch den im Baum als dem Symbol der Mut-
tergottheit verkorperten Kreislauf der Fruchtbarkeit und des Lebens zu for-
dern und zu stirken. Fiir diese Deutung spricht auch die weite Verbreitung der
antiken Plastik vom Martertod des Marsyas. Deutlich ist in diesen Abbildun-
gen zu erkennen, daB der Pfahl, an dem er hingt, ein entrindeter Baum ist. Bei
Kreuzigungen von Sklaven und Aufriihrern, besonders aulerhalb Roms, wur-
den die Opfer meistens ohne Querholz einfach an einem Pfahl aufgehéngt.
Marsyas, bzw. Attis/Adonis stirbt also den Opfertod durch Kreuzigung. Zeit-
weise wurde in der Forschung die Meinung vertreten, auch Jesus sei historisch
auf diese Weise gekreuzigt worden.'? Dieser Martertod am Pfahl oder Baum
ist also von seinem Ursprung her ein Menschenopfer zur Versohnung und
giinstigen Beeinflussung einer Gottheit, meist der Fruchtbarkeits-Gottheit,
die den Menschen Leben, Gliick und Heil gewdhrt.

Jesu Kreuzigung war eine Hinrichtung. Doch schon ein fliichtiger Blick in
die Rechtsgeschichte zeigt, dal die Hinrichtung von ihrem Ursprung her ge-
nerell ein Menschenopfer ist, durch das eine bedrohte oder gestorte und als
,,.g6ttlich verehrte Ordnung und die hinter dieser Ordnung stehende Gottheit
wieder versohnt, geheilt und gnédig gestimmt werden soll. Gerade fiir das ro-
mische Strafrecht hat Theodor Mommsen in seiner beriihmten Abhandlung'
diesen Zusammenhang festgestellt. Er spricht vom ,,urspriinglich sacralen
Charakter der Hinrichtung“'4. Jedes Vergehen ist ja eine Verletzung und Be-
leidigung der Gottheit; sie kann nur dadurch gesiihnt und geheilt werden, daf3
ihr ein der Tat entsprechendes Opfer dargebracht wird. Jede Bestrafung ist
urspriinglich eine sanctio, d.h. die ,,Weihe* eines Menschen, Tieres oder Ge-
genstandes an die Gottheit. ,,Sanktionieren ist ja heute noch ein viel ge-
brauchtes Fremdwort fiir ,,bestrafen”. Das romische Strafgesetz heif3t lex
sacrata, ,,Weihegesetz*. , Jede 6ffentliche Strafe, so falit Mommsen zusam-
men, ,.insbesondere die schwerste und urspriinglich einzige, die Todesstra-
fe*, muB ,,als Entsithnung der Gemeinde von einer auf ihr lastenden Schuld
durch eine den Gottern dargebrachte Ehrung und insbesondere durch die
hochste Ehrung, das Menschenopfer, gefalit werden*".

Die Kreuzigung, das Aufhidngen eines nackten Mannes am Baum oder

12 S0 z.B. von H. Fulda, Das Kreuz und die Kreuzigung. Breslau 1878. Vgl. auch: R. von
Mansberg, Die antike Hinrichtung am Pfahl oder Kreuz, in: Zeitschrift fiir Kulturgeschichte
Bd. 7 (Berlin 1900), 52-80

'3 Vgl. Th. Mommsen, Romisches Strafrecht. Darmstadt 1955 (fotomechanischer Nachdruck
von 1899)

4 Ebd. 918

15 Ebd. 904



Georg Baudler 104

Pfahl — Hingen, Pfahlen, Kreuzigen war eine Minnerstrafe — und seine qual-
volle Totung besitzt diesen Menschenopfercharakter auf eine sehr archai-
sche, an uralte grausame Fruchtbarkeitskulte aus matriarchaler Zeit erinnern-
de Art und Weise. Nicht in der Grausamkeit dieser Hinrichtungsart an sich —
es gab in der Antike viele grausame Hinrichtungsformen, wie z.B. die Ver-
brennung und das Zerrissenwerden durch Bestien — liegt der Grund fiir die
sowohl beim aufgeklirten Romer wie im Judentum festzustellende Abscheu
vor dieser Hinrichtungsart, sondern in diesem aufgezeigten archaisch-reli-
gidsen Ursprung als einer Menschenopfertdtung. So sagt bekanntlich Cicero
in seiner beriihmten Verteidigungsrede im ProzeB gegen den Senator Rabiri-
us, fiir den der Ankléger Labienus die Strafe des arbori infelici suspendere,
also das ,,Aufhingen am Ungliicksbaum* gefordert hatte, diese Todesart
miisse nicht nur vom Korper des romischen Biirgers, sondern auch von sei-
nen Augen, seinen Ohren und seinem Denken ferngehalten werden; und im
Gesetzeswerk des Buches Denteronomium heif3t es, daB ein Hingerichteter,
dessen Leichnam zur Abschreckung an einen Pfahl gehiingt wird, dort nicht
tiber Nacht hingenbleiben darf, weil er sonst das Land verunreinigt: ,,.Denn
ein Gehenkter ist ein von Gott Verfluchter* (Dtn 21,23). Aus den Schriften-
rollen von Qumram und aus dem Streitgesprich Justins mit dem Juden
Tryphon wissen wir, daf diese religios bedingte Abscheu vor dem Aufhén-
gen eines Menschen am Baum oder Pfahl durchaus auch noch zur Zeit Jesu
lebendig war. In der Tempelrolle heifit es, daB ein Gekreuzigter ,,von Gott
und Menschen verflucht* sei'® und der Jude Tryphon kann im Streitgespriich
mit Justin zwar zugeben, daB es nach der Schrift einen leidenden Messias ge-
ben kdnne, nicht aber, daB ,,das im Gesetz verfluchte Leiden®, , ein im Gesetz
verfluchter Tod* iiber den Messias kommt!”.

Von diesem symbolgeschichtlichen Hintergrund des Kreuzestodes Jesu
aus ergeben sich neue und wichtige Perspektiven zu dessen theologischer
- Sinndeutung. Wihrend die kirchliche Praxis in Liturgie und Frommigkeit
den Eindruck erweckt, vom Neuen Testament her lige der Sinn dieses Todes
— dhnlich wie bei den beschriebenen Menschen- und Hingeopfern — allein
oder doch vorwiegend darin, eine gestorte Ordnung bzw. eine beleidigte und
erziirnte Gottheit zu heilen und zu versohnen, gibt es in der Exegese, vom
Kirchenvolk und weitgehend auch in der iibrigen Theologie unbemerkt, seit
etwa 25 Jahren eine intensive Diskussion um unterschiedliche Sinndeutun-
gen des Todes Jesu im Neuen Testament, um deren Alter und um deren Be-
deutung. Gerhard Barth, Exeget an der Evangelischen Kirchlichen Hoch-

' Nach H.-W. Kuhn, Jesus als Gekreuzigter in der friihchristlichen Verkiindigung bis zur Mit-
te des 2. Jahrhunderts, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 72 (1975), 1-46; hier 34.

7 Nach Kuhn ebd., Hervorhebung von mir.



Vom ,,Hingebaum* zum Kreuz 105

schule in Wuppertal, hat 1992 in einem Band der Neukirchener Schriften die-
se Diskussion zusammengefaBit'®. Dabei unterscheidet er insgesamt neun
,friihchristliche Versuche, Jesu Tod zu verstehen*"’.

Uberblickt man diese neun neutestamentlichen Sinndeutungen des Kreu-
zestodes Jesu von dessen hier kurz skizziertem symbolgeschichtlichen Hin-
tergrund aus, kann man deutlich eine gemeinsame Zielrichtung aller dieser
Deutungen, aber zwei unterschiedliche didaktische Strategien unterschei-
den: In allen diesen Sinndeutungen geht es darum, die archaisch-blutige Op-
ferreligiositit, die symbolgeschichtlich hinter der Kreuzigung steht, zu been-
den. Die eine Linie, die ihre stirkste Ausprigung im Hebrierbrief findet,
sucht dieses Ziel dadurch zu erreichen, daB sie im Kreuzestod Jesu das hoch-
ste und vollkommenste Opfer sieht, in dem alle vergangenen, gegenwirtigen
und zukiinftig noch moglichen Opfer einbeschlossen und vorweggenommen
sind, so daB von jetzt an nicht mehr geopfert zu werden braucht. Diese Linie
ist kirchengeschichtlich in Liturgie und Frommigkeit fast ausschlieBlich
wirksam geworden. Eine andere, im Neuen Testament mindestens ebenso
deutlich verfolgbare Linie aber sieht in der archaischen Opferreligiositiit, wie
sie hinter Hinrichtung und Kreuzigung steht, von Anfang an ein siindiges
Werk des Menschen, das an der Erkenntnis des wahren Gottes vorbeigeht.

Der biblische Gott hat nach dieser Interpretation nichts mit Tétung und
Menschenopfer zu tun. Er ist vielmehr die Quelle des Lebens und wendet sich
den Menschen in iiberstromender Liebe zu. Der Mensch tétet und Gort macht
lebendig — dies ist das in der Exegese sogenannte ,Konstrastschema®, das
nach Jiirgen Roloff die #lteste Interpretation des Todes Jesu darstellt®. Be-
sonders in den Petruspredigten der Apostelgeschichte ist diese Sinndeutung
des Todes Jesu ausgeprigt: ,Jesus, den Nazorder”, sagt Petrus in seiner
Pfingstpredigt, ,,habt ihr durch die Hand von Gesetzlosen ans Kreuz geschla-
gen und umgebracht. Gott aber hat ihn von den Wehen des Todes befreit und
auferweckt (Apg 2,22 ff.). Nicht Gott steht hinter diesem Tod, er ist vielmehr
ausschlieBlich das Werk von Menschen. Zwar entspricht es dem Wesen und
Wollen Gottes als gewaltloser Liebe, dal er nicht gewaltsam eingegriffen und
auf diese Weise diesen Tod verhindert hat — die Romer toteten den ,,durch den
bestimmen EntschluB und das Vorwissen Gottes* Ausgelieferten (Apg 2,23)
—, doch die Initiative und Verantwortung fiir diesen Tod liegt einzig bei den
Menschen, die ihn iiber Jesus verhidngten. Der Gott, wie Jesus ihn gefunden
und verkiindet hatte, will in dieser Deutungsrichtung keinen gewaltsamen

18 G, Barth, Der Tod Jesu Christi im Verstindnis des Neuen Testaments. Neukirchen-Vluyn
1992

¥ Vgl. ebd. VII

2 Vgl. 1. Roloff, Anfiénge der soteriologischen Deutung des Todes Jesu (Mk X,45 und Lk
XXI1,27), in: New Testament Studies 19 (1972/73), 38-64



Georg Baudler 106

Tod. Er steht ganz auf der Seite des Lebens. Er will nicht einmal den Tod des
Siinders, sondern daf er sich bekehre und lebe (Ez 33,11) — und dies so sehr,
daf} er jeden Tod, sogar noch den Fluchtod am Holz, diesen archaisch-grausa-
men Menschenopfertod, umgreift, und in neues Leben verwandelt.

Durch diese Deutung des Kreuzestodes Jesu wird der Mensch in der tiefsten
Wurzel seiner Existenz geheilt: in seiner Angst vor dem Tod, die ihrerseits
wiederum in ihrer tiefsten Wurzel eine Angst vor dem riachenden und strafen-
den Blitzstrahl der hochsten Schicksalsmacht ist. Nein, sagt diese Deutung, im
Tod und im Sterben, selbst im Gekreuzigtwerden, diesem archaischen Men-
schenopfertod, erfahrt der Mensch nicht die rdchend-siihnende und strafende
Hand Gottes, sondern er sinkt in die gedffneten Arme des Vaters, der ihm wie
der Vater im Gleichnis vom verlorenen Sohn entgegenlauft und ihn in seine
Liebe birgt. So ist es von groBer symbolischer und theologischer Bedentung,
daB die Passionserzihlungen der Evangelien, obwohl auf3erhalb Roms nicht
tiblich, ausdriicklich von einem Querholz berichten, an dem Jesus sterbend die
Arme ausbreitet. Auch noch die friihchristlichen Autoren heben dieses Ele-
ment der Krenzigung Jesu hervor: Jesus sei insigniter, d.h. ,,anf eine besonde-
re, kennzeichnende Art und Weise®, gekreuzigt worden, sagt Tertullian und
Justin beantwortet in seinem Dialog mit dem Juden Tryphon die Frage
Tryphons, warum denn der Messias, wenn er schon habe leiden und sterben
miissen, gerade dieses nach dem jiidischen Gesetz verfluchte Leiden, diesen
verfluchten Tod habe sterben miissen, mit dem Hinweis auf die ausgebreiteten
Arme Jesu.? Die ausgebreiteten Arme, mit denen ein Liebender den Geliebten
umfingt, gehdren wesentlich zur Symbolik des christlichen Kreuzes.

An dieser Stelle geht die Dentung des Todes Jesu durch das ,,Kontrast-
schema* iiber in eine andere friihchristliche Deutung, der Gerhard Barth den
Titel gibt: ,,Jesu Tod als Offenbarung der Liebe Gottes*?*. Vom aufgezeigten
symbolgeschichtlichen Hintergrund der Kreuzigung aus gesehen steht diese
Interpretation aber nicht neben den iibrigen von Barth aufgelisteten acht ur-
christlichen Deutungsversuchen. Vielmehr laufen in dieser Deutung brenn-
punktartig die Linien aller anderen Deutungsversuche zusammen. Auch die
Sithnopferdeutung ist in den neutestamentlichen Texten stets mit dem Lie-
besmotiv verbunden: ,,Gott erwies seine Liebe zu uns darin, daB Christus fiir
uns gestorben ist...* (Rom 5,8). Heute ist freilich endlich die Zeit gekommen,
diese didaktische Linie neutestamentlicher Sinndeutungen des Todes Jesu?

? Vgl R. v. Mansberg (Anm. 12) 69 sowie Justin, Dialog XC, 2; in: BKV 1, Bd. 33, 149; zum
Ganzen: H. W. Knhn, (Anm. 16), 1-46 und F. J. Dolger, Beitriige zur Geschichte des Kreuz-
zeichens 1X, in: Jahrbuch fiir Antike und Christentum 10 (1976) 7-29

2 Vgl. Barth (Anm. 18) 98-100

» Nach der Ubersicht bei Barth gehorten von den insgesamt nenn frithchristlichen Deutungs-



Vom ,,Hiangebaum* zum Kreuz 107

in ihrer Zeitbedingtheit zu erkennen. Einerseits ist es einleuchtend, daf3 es zur
Zeit Jesu fiir viele Menschen schwer, ja unmoglich war, die Jahrhunderttau-
sende alte Verbindung von Religion und Opfer vollig aufzugeben und das Er-
16sende des Todes Jesu jenseits von Opfer und Siihne zu denken. Besonders
als im 3. und 4. Jahrhundert die antiken heidnischen Menschen in groBen
Massen in die Kirche einstrémten und als im Frithmittelalter die ebenfalls
tief in der Opferreligiositit verankerten Germanenvolker zum Christentum
fanden, konnte nur diese Sinndeutung des Kreuzestodes die Massen dazu be-
wegen, von ihren blutigen Opfern abzulassen. Andererseits gilt es aber zu se-
hen, daB diese didaktische Linie versuchte, den Teufel mit Beelzebul auszu-
treiben, was, wie schon die Evangelien sagen (vgl. Mk 3,24 par), letztlich
eben nicht moglich ist. Besonders durch das Festhalten an dieser didakti-
schen Linie auch in den spiteren Jahrhunderten entstand so jener ,,Geist der
Schwere*, jene lihmende Orientierung an Leiden und Tod, die nach Eugen
Biser das Grundiibel heutigen Christseins ist und durch eine neue Sinndeu-
tung des Todes Jesu iiberwunden werden muB.*

Es ist dies gleichzeitig auch die Riickkehr zur einen, befreienden Mitte des
Evangeliums. Denn nach der erzihlerischen Struktur aller vier Evangelien
kann der aus dem Romerbrief zitierte Satz ,,Gott erwies seine Liebe zu uns
darin, daB Christus fiir uns gestorben ist* nicht das bedeuten, was die Ansel-
mische Satisfaktionstheorie ausfiihrt, nimlich daB uns Gott in Jesus die groBt-
mogliche, alle denkbaren Opfer iiberrragende, absolute Versohnung bewir-
kende Opfermaterie zur Verfiigung stellt, damit in deren grausamer Vernich-
tung das Opfer aller Opfer und damit die Vollendung und das Ende der Op-
fertradition geschieht. Diese Theorie kann nur als Hilfskonstruktion verstan-
den werden, die in einer Zeit, in der eine Versohnung ohne Genugtuung und
Opfer noch undenkbar war — vgl. Hebr 9,22: ,,... ohne dafl Blut vergossen
wird, gibt es keine Vergebung —, dennoch die Liebe Gottes als Ursprung un-
seres Heils sichtbar werden konnte, weil Gott in seiner Liebe uns eben diese
kostbare Opfermaterie schenkte. Keines der vier Evangelien aber sieht das Le-
ben und Sterben Jesu in einer solch instrumentalisierten und funktionalisier-
ten Art und Weise. Sowohl bei Markus wie bei Johannes sind Leben und Ster-
ben Jesu vielmehr der Prozef3, in dem und durch den dieser Jesus immer mehr
durchsichtig und transparent wird auf den hin, den er seinen Gott und Vater,

versuchen zu dieser Linie neben dem Gedanken der ,stellvertretenden Sithne” (ebd. 37-71)
nur noch der von ihm so genannte ,Loskaufgedanke* (ebd. 71-75)

2 Vgl. E. Biser, Uberwindung der Lebensangst. Wege zu einem befreienden Gottesbild. Miin-
chen 1996, bes. 81-93 und 96-99. Dieser ,,Geist der Schwere* war es ja auch, der — von Voltai-
re liber Nietzsche bis hin zu unseren Tagen (vgl. F. Buggle, Denn sie wissen nicht, was sie
glauben. Oder warum man redlicherweise nicht mehr Christ sein kann. Hamburg 1992) — der
Kritik am Christentum immer wieder Nahrung gegeben hat.



Georg Baudler 108

seinen Abba, nennt: Erst am Ende dieses Prozesses, im Augenblick, da Jesus
gestorben ist, ist bei Markus das Messias- und Gottessohn-Geheimnis ent-
hiillt, und Jesus kann unwidersprochen vor aller Welt als Gottessohn verkiin-
det werden (Mk 15,39: ,,Wahrhaftig, dieser Mensch war Gottes Sohn*); und
im Johannesevangelium ist die Passion gleichzeitig die Erhthung Jesu zum
Meditationsbild Gottes, an dem jeder Mensch das wahre Wesen Gottes er-
schauen kann: ,,Sie werden schauen auf den, den sie durchbohrt haben® (Joh
19,37, ein Motiv aus Sacharja 12,10 aufgreifend). Das Ergebnis dieser Medi-
tation aber faBt die johanneische Tradition in dem lapidaren Satz des Ersten
Johannesbriefes zusammen: ,,Gott ist Liebe* (1 Joh 4,16b).

In Jesu Kreuzestod, einer Todesart, in der, wie hier aufgezeigt, die ab-
grundtiefe Verfinsterung menschlichen Gott-Denkens, seine immer wieder
aufbrechende archaische Gewalt- und Blutfaszination, ihre groBte Dichte er-
reicht, in dieser duBersten Verfinsterung der Menschenwelt, in der Gott als
blutgieriger Damon, als Moloch, erscheint, inmitten dieser Sonnenfinsternis,
die sich nach den synoptischen Passionserzihlungen vom Kreuz aus ,,iiber
das ganze Land hin“ ausbreitete (vgl. Mk 15,33 par), strahlt Gott als der ganz
andere auf: als der, der Leben und Liebe ist und der den geschundenen Men-
schen, seinen geliebten Sohn, aus den gewaltverkrampften Hinden der ver-
finsterten Menschen nimmt, nicht um sich durch dieses griiliche Menschen-
opfer versohnen zu lassen, sondern um den Getdteten in seinen Armen zu
einem neuen, unverginglichen Leben zu erwecken und dadurch das sinnlose
und grausame Menschenwerk aufzuheben und es auf gewaltfreic Weise in
das Gegenteil dessen zu verkehren, was es sein und erreichen wollte: Der, der
durch diese Té6tungsart als ,,von Gott und den Menschen verflucht* (Qum-
ramrolle) erscheinen sollte, erschien umgekehrt als der geliebte Sohn des
himmlischen Vaters und als der von ihm gesandte Messias aller Menschen.
Durch sein nicht vom Opfergedanken, sondern von einem tiefen Gefiihl der
Liebe geprigtes Sterben auch noch am ,,Hingebaum* — vgl. Mt 12,7 und 13,9
nach Hos 6,6: ,,Liebe will ich, nicht Opfer — befreit er die Menschen aus ih-
rer archaischen Gewalt- und Blutfaszination. Der Baum, dieses uralte Sym-
bol einer Leben und Geborgenheit spendenden Gottheit, wird in diesem Ster-
ben gereinigt vom Blut und von der Qual der an ihm getiteten Menschenop-
fer und wird wieder sichtbar als der Baum des Lebens, von dem die biblische
Paradiesesgeschichte erzihlt.?

» Vgl. zum ganzen: G. Baudler, Das Kreuz. Geschichte und Bedeutung. Diisseldorf 1997,
dazu aber auch den Literaturbericht in GuL 1998, 63-74.





