
Vom •Hängebaum" zum Kreuz 

Der symbolgeschichtliche Hintergrund des Kreuzestodes Jesu 
und seine theologische Bedeutung 

Georg B audier, Aachen 

In Lexika ist zu lesen, die Kreuzigung sei von den Persern •erfunden" wor- 
den und über die Karthager nach Rom gekommen. Das ist aber eine sehr vor- 
dergründige Aussage, die nur etwas über die staatsterroristische Anwendung 
dieser Tötungsart aussagt, nichts jedoch über ihren wirklichen Ursprung und 
damit über ihre ursprüngliche Bedeutung, ihren symbolischen Gehalt. Sie hat 
deshalb auch keine theologische Bedeutung. 

Dem wirklichen Ursprung - und damit auch einem möglichen symboli- 
schen und theologischen Bedeutungsgehalt - kommen wir näher, wenn wir 
dem Befund nachgehen, daß römische Dichter und Schriftsteller das Kreuz 
bildhaft als •Eiche" bezeichnen. Die rechtsgeschichtliche Untersuchung von 
Karl Bruno Leder über die Todesstrafe1 stellt fest, daß im römisch-germani- 
schen Bereich bis tief in das Mittelalter hinein die Vorschrift bestand, die 
Galgen aus Eichenholz zu zimmern. In germanischer und frühmittelalterli- 
cher Zeit wurde der Verurteilte auch nicht an einem Strick, sondern an zu- 
sammengedrehten Eichenzweigen gehängt. Dasselbe wird aus dem tschechi- 
schen Raum berichtet. Dies deutet nach Leder auf das hohe Alter dieser Tö- 
tungsform hin, wie sie im europäischen Raum verbreitet war und weist sie ur- 
sprünglich als Opfertötung aus2. Das Opfer wurde gleichsam in die Äste und 
Zweige des Baumes, bevorzugt der Eiche, hineingeflochten, so daß es mit 
dem Baum als dem Symbol der Gottheit zu einer Einheit verschmolz. 

Die Opfertötung durch Aufhängen an Bäumen, insbesondere an Eichen, 
hat sich besonders im germanisch-nordischen Bereich lange erhalten. Wotan 
oder Odin als Kriegsgott und höchster germanischer Gott heißt gleichzeitig 
der •Hängegott" und der Mythos erzählt, daß er neun Nächte •am windigen 
Baum" hing und dabei die magischen Runen erfand. Tacitus erzählt, daß die 
Germanen nach ihrer siegreichen Schlacht im Teutoburger Wald zahlreiche 
römische Offiziere an Bäume gehängt und so dem Gott Wotan geopfert ha- 
ben3. Noch zu Beginn des 11. Jahrhunderts berichtet eine Hamburger Chro- 

1 B. Leder, Todesstrafe. Ursprung, Geschichte, Opfer. Wien-München 1980, 113. Eine Un- 
tersuchung alter Strafinstrumente im bayerischen Nationalmuseum ergab, daß fast alle Holz- 
teile aus Eiche hergestellt waren (Leder, ebd.) 
2 Vgl. ebd. 113 sowie 311, Anm. 7 
1   Annales 1,61; nach Leder 113 



Vom • Hängebaum " zum Kreuz 101 

nik von einer mehrtägigen Opferfeier bei Uppsala, die den Namen •Hänge- 
fest" trug und bei der •bald Pferde, bald Hunde oder andere Tiere, bald auch 
Menschen" als Opfer für die Götter an Bäume gehängt wurden. Damit sollte, 
wie die Chronik schreibt, bewirkt werden, •daß die Götter nunmehr Gedei- 
hen für die Menschen und das Vieh schenken, die Macht der Feinde und alle 
Krankheiten vom Lande fernhalten würden"4. Die Opfer - später bestanden 
diese aus zum Tode verurteilten Verbrechern - wurden dabei ursprünglich 
wahrscheinlich lebend in den Baum gehängt. Leder schreibt: •Es gibt Hin- 
weise dafür, daß die Verurteilten ursprünglich unter der Brust geschnürt wur- 
den und dann noch tagelang am Hängebaum lebten, ebenso wie die Gekreu- 
zigten"5. Das Hängen am Hals, also das spätere •Aufhängen", war nach Le- 
der ursprünglich ein •Gnadenerweis"6. 

Der Opfer- und Hinrichtungsart des Hängens, wie sie vorwiegend im Nor- 
den praktiziert wurde, entsprach im Orient die Pfählung. Ähnlich wie der seit 
Karl dem Großen im Norden eingeführte Galgen war auch der Pfahl eine Art 
künstlicher Baum. In Kanaan war sowohl der grünende Baum als auch der 
bloße Holzpfahl ein Symbol für die Fruchtbarkeitsgöttin Anat bzw. Aschera. 
Die symbolische Abstraktion ging so weit, daß jedes Stück Holz zum 
Aschera-Symbol werden konnte. So heißt es in der deuteronomischen Geset- 
zessammlung, die den Ascherakult in Israel bekämpft: •Du sollst neben dem 
Altar Jahwes, deines Gottes, den du dir baust, keinen Kultpfahl, keinerlei 
Holz einpflanzen" (Dtn 16,21); und der Prophet Hosea klagt darüber, daß das 
abtrünnige Israel im Orakel •sein Holz" befragt, •von seinem Stock erwartet 
es Auskunft" (Hos 4,12). Das griechische Wort für •Holz", das früh auch 
schon die Bedeutung •Pfahl", insbesondere •Opferpfahl" und •Hinrich- 
tungspfahl" hat, heißt stauros; dies ist im griechisch geschriebenen Neuen 
Testament gleichzeitig der Ausdruck für das Kreuz. Symbolgeschichtlich - 
d.h. für das Empfinden des antiken Menschen - steht hinter stauros, •Pfahl", 
•Hinrichtungs- und Marterholz", lateinisch crux, immer der Baum, beson- 
ders eben die Eiche. In arbori infelici suspendere, •Aufhängen am Un- 
glücksbaum", ist der römische Ausdruck für jene Form der Kreuzigung, die 
im alten Rom für den Verführer einer Vestalin oder für einen adeligen Hoch- 
verräter vorgesehen war. Das alte Zwölftafelgesetz Roms spricht in diesem 
Zusammenhang vom •Aufhängen für Ceres" (d.h. für die Unterweltsgöttin) 
und gibt dadurch diese Tötungsart auch für den altrömischen Bereich als 
Menschenopfertötung zu erkennen. 

Ganz deutlich erscheint das Aufhängen am Pfahl auch noch als Menschen- 

4 Zitiert nach H. v. Hentig, Die Strafe. Berlin 1954, Bd. 1, 247 
5 Leder 114 
6 Ebd. 



Georg Baudler 102 

opferritual in der altertümlichen Erzählung von der Pfählung der sieben Saul- 
Söhne durch die Bewohner von Gibeon (2 Sam 21,1-14). Um eine nach drei- 
jähriger Dürre drohende große Hungersnot abzuwenden, fordern die Gibeoni- 
ter, die Saul einst hatte ausrotten wollen, von David sieben Männer aus der 
Nachkommenschaft Sauls, damit, wie es in der Übersetzung der Jerusalemer 
Bibel heißt, •wir sie vor Jahwe zu Gibeon aussetzen mit ausgerenkten Glie- 
dern auf dem Berg Jahwes" (2 Sam 21,6). In Gibeon befand sich ein altes und 
berühmtes Heiligtum, wo ursprünglich wahrscheinlich eine kanaanitische 
Gottheit verehrt wurde, die später - ob schon zur Zeit Sauls und Davids ist 
fraglich - mit Jahwe identifiziert wurde. Dieser Gottheit sollen die Saulsöhne, 
mit verrenkten Gliedern an Pfählen aufgehängt, geopfert werden. Ausdrück- 
lich heißt es: •Sie wurden in den ersten Tagen der Ernte getötet, zu Beginn der 
Gerstenernte" (2 Sam 21,9b) und Rizpa, die Mutter von zweien der Getöteten, 
blieb bei den Geopferten, •bis sich Wasser vom Himmel über die Toten ergoß" 
(V. 10), die Gottheit also das Opfer angenommen und die Dürre und Trocken- 
heit beendet hatte. Der Alttestamentier F. Stolz schreibt zu der Stelle: •Damit 
nimmt sich die Hinrichtung wie eine magische Maßnahme zur Abwehr von 
Unheil und Gotteszorn aus; die Vorstellungen sind recht urtümlich"7. 

James G. Frazer bringt in seinen bekannten ethnologischen Studien8 aus der 
ganzen Welt, besonders aber aus Griechenland und dem Vorderen Orient, ei- 
ne Fülle von Belegen für die weite Verbreitung des Brauches, bei Aussaat und 
Ernte des Getreides Menschenopfer darzubringen, um dadurch die Fruchtbar- 
keit der Felder und des Landes zu gewährleisten9. Frazer deutet in diesem Zu- 
sammenhang auch den in Griechenland und im ganzen Vorderen Orient weit 
verbreiteten Attis- bzw. Adonis-Kult, von dem einzelne Elemente wie z.B. die 
sogenannte •Adonis-Klage" auch in der Verehrung des Kreuzes Christi, wie 
sie nach dem Sieg Konstantins in Jerusalem und wenig später auch in Kon- 
stantinopel gefeiert wurden, auftauchen10. Er sieht in dem phrygischen Satyr 
oder Hirten Marsyas, der in einem musikalischen Wettstreit dem Apollo un- 
terlag und daraufhin von Apollo an einem Baum aufgehängt und von ihm oder 
einem Skythen grausam getötet wurde, eine symbolische Verwandtschaft zu 
Attis/Adonis, dem Lieblingsschäfer oder Hirten der Göttin Kybele, der auch 
als Flötenspieler geschildert wird und unter einer Kiefer umgekommen sein 
soll, wo alljährlich sein Bild aufgehängt wurde11. Er nimmt an, daß in alter 

7 E. Stolz., Das erste und zweite Buch Samuel. Zürich 1981, 282 
8 Vgl. J. G. Frazer, Der goldene Zweig. Eine Studie über Magie und Religion. Berlin 1968; 
Originalausgabe: ders., The Golden Bough. 12. Bde., London 1890-1915 
9 Vgl. ebd. 617-650 
10 Vgl. J. Reil, Die frühchristlichen Darstellungen der Kreuzigung Christi. Leipzig 1904, 44, 
wo ein ähnliches Wehklagen der Pilger bei der Kreuzverehrung berichtet wird. 
11 Vgl. Frazer 516 



Vom • Hängebaum " zum Kreuz 103 

Zeit alljährlich auf einem Frühlingsfest bei der Aussaat der Ernte ein Men- 
schenopfer als Attis an einem Baum oder Pfahl aufgehängt wurde und eines 
grausamen Todes starb, um dadurch den im Baum als dem Symbol der Mut- 
tergottheit verkörperten Kreislauf der Fruchtbarkeit und des Lebens zu för- 
dern und zu stärken. Für diese Deutung spricht auch die weite Verbreitung der 
antiken Plastik vom Martertod des Marsyas. Deutlich ist in diesen Abbildun- 
gen zu erkennen, daß der Pfahl, an dem er hängt, ein entrindeter Baum ist. Bei 
Kreuzigungen von Sklaven und Aufrührern, besonders außerhalb Roms, wur- 
den die Opfer meistens ohne Querholz einfach an einem Pfahl aufgehängt. 
Marsyas, bzw. Attis/Adonis stirbt also den Opfertod durch Kreuzigung. Zeit- 
weise wurde in der Forschung die Meinung vertreten, auch Jesus sei historisch 
auf diese Weise gekreuzigt worden.12 Dieser Martertod am Pfahl oder Baum 
ist also von seinem Ursprung her ein Menschenopfer zur Versöhnung und 
günstigen Beeinflussung einer Gottheit, meist der Fruchtbarkeits-Gottheit, 
die den Menschen Leben, Glück und Heil gewährt. 

Jesu Kreuzigung war eine Hinrichtung. Doch schon ein flüchtiger Blick in 
die Rechtsgeschichte zeigt, daß die Hinrichtung von ihrem Ursprung her ge- 
nerell ein Menschenopfer ist, durch das eine bedrohte oder gestörte und als 
•göttlich" verehrte Ordnung und die hinter dieser Ordnung stehende Gottheit 
wieder versöhnt, geheilt und gnädig gestimmt werden soll. Gerade für das rö- 
mische Strafrecht hat Theodor Mommsen in seiner berühmten Abhandlung13 

diesen Zusammenhang festgestellt. Er spricht vom •ursprünglich sacralen 
Charakter der Hinrichtung"14. Jedes Vergehen ist ja eine Verletzung und Be- 
leidigung der Gottheit; sie kann nur dadurch gesühnt und geheilt werden, daß 
ihr ein der Tat entsprechendes Opfer dargebracht wird. Jede Bestrafung ist 
ursprünglich eine sanctio, d.h. die •Weihe" eines Menschen, Tieres oder Ge- 
genstandes an die Gottheit. •Sanktionieren" ist ja heute noch ein viel ge- 
brauchtes Fremdwort für •bestrafen". Das römische Strafgesetz heißt lex 
sacrata, •Weihegesetz". •Jede öffentliche Strafe", so faßt Mommsen zusam- 
men, •insbesondere die schwerste und ursprünglich einzige, die Todesstra- 
fe", muß •als Entsühnung der Gemeinde von einer auf ihr lastenden Schuld 
durch eine den Göttern dargebrachte Ehrung und insbesondere durch die 
höchste Ehrung, das Menschenopfer, gefaßt werden"15. 

Die Kreuzigung, das Aufhängen eines nackten Mannes am Baum oder 

12 So z.B. von H. Fulda, Das Kreuz und die Kreuzigung. Breslau 1878. Vgl. auch: R. von 
Mansberg, Die antike Hinrichtung am Pfahl oder Kreuz, in: Zeitschrift für Kulturgeschichte 
Bd. 7 (Berlin 1900), 52-80 
13 Vgl. Th. Mommsen, Römisches Strafrecht. Darmstadt 1955 (fotomechanischer Nachdruck 
von 1899) 
14 Ebd. 918 
15 Ebd. 904 



Georg Baudler 104 

Pfahl - Hängen, Pfählen, Kreuzigen war eine Männerstrafe - und seine qual- 
volle Tötung besitzt diesen Menschenopfercharakter auf eine sehr archai- 
sche, an uralte grausame Fruchtbarkeitskulte aus matriarchaler Zeit erinnern- 
de Art und Weise. Nicht in der Grausamkeit dieser Hinrichtungsart an sich - 
es gab in der Antike viele grausame Hinrichtungsformen, wie z.B. die Ver- 
brennung und das Zerrissenwerden durch Bestien - liegt der Grund für die 
sowohl beim aufgeklärten Römer wie im Judentum festzustellende Abscheu 
vor dieser Hinrichtungsart, sondern in diesem aufgezeigten archaisch-reli- 
giösen Ursprung als einer Menschenopfertötung. So sagt bekanntlich Cicero 
in seiner berühmten Verteidigungsrede im Prozeß gegen den Senator Rabiri- 
us, für den der Ankläger Labienus die Strafe des arbori infelici suspendere, 
also das •Aufhängen am Unglücksbaum" gefordert hatte, diese Todesart 
müsse nicht nur vom Körper des römischen Bürgers, sondern auch von sei- 
nen Augen, seinen Ohren und seinem Denken ferngehalten werden; und im 
Gesetzeswerk des Buches Deuteronomium heißt es, daß ein Hingerichteter, 
dessen Leichnam zur Abschreckung an einen Pfahl gehängt wird, dort nicht 
über Nacht hängenbleiben darf, weil er sonst das Land verunreinigt: •Denn 
ein Gehenkter ist ein von Gott Verfluchter" (Dtn 21,23). Aus den Schriften- 
rollen von Qumram und aus dem Streitgespräch Justins mit dem Juden 
Tryphon wissen wir, daß diese religiös bedingte Abscheu vor dem Aufhän- 
gen eines Menschen am Baum oder Pfahl durchaus auch noch zur Zeit Jesu 
lebendig war. In der Tempelrolle heißt es, daß ein Gekreuzigter •von Gott 
und Menschen verflucht" sei16 und der Jude Tryphon kann im Streitgespräch 
mit Justin zwar zugeben, daß es nach der Schrift einen leidenden Messias ge- 
ben könne, nicht aber, daß •das im Gesetz verfluchte Leiden", •ein im Gesetz 
verfluchter Tod" über den Messias kommt17. 

Von diesem symbolgeschichtlichen Hintergrund des Kreuzestodes Jesu 
aus ergeben sich neue und wichtige Perspektiven zu dessen theologischer 
Sinndeutung. Während die kirchliche Praxis in Liturgie und Frömmigkeit 
den Eindruck erweckt, vom Neuen Testament her läge der Sinn dieses Todes 
- ähnlich wie bei den beschriebenen Menschen- und Hängeopfern - allein 
oder doch vorwiegend darin, eine gestörte Ordnung bzw. eine beleidigte und 
erzürnte Gottheit zu heilen und zu versöhnen, gibt es in der Exegese, vom 
Kirchenvolk und weitgehend auch in der übrigen Theologie unbemerkt, seit 
etwa 25 Jahren eine intensive Diskussion um unterschiedliche Sinndeutun- 
gen des Todes Jesu im Neuen Testament, um deren Alter und um deren Be- 
deutung. Gerhard Barth, Exeget an der Evangelischen Kirchlichen Hoch- 

16 Nach H.-W. Kuhn, Jesus als Gekreuzigter in der frühchristlichen Verkündigung bis zur Mit- 
te des 2. Jahrhunderts, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 72 (1975), 1^6; hier 34. 
17 Nach Kuhn ebd., Hervorhebung von mir. 



Vom •Hängebaum" zum Kreuz 105 

schule in Wuppertal, hat 1992 in einem Band der Neukirchener Schriften die- 
se Diskussion zusammengefaßt18. Dabei unterscheidet er insgesamt neun 
•frühchristliche Versuche, Jesu Tod zu verstehen"19. 

Überblickt man diese neun neutestamentlichen Sinndeutungen des Kreu- 
zestodes Jesu von dessen hier kurz skizziertem symbolgeschichtlichen Hin- 
tergrund aus, kann man deutlich eine gemeinsame Zielrichtung aller dieser 
Deutungen, aber zwei unterschiedliche didaktische Strategien unterschei- 
den: In allen diesen Sinndeutungen geht es darum, die archaisch-blutige Op- 
ferreligiosität, die symbolgeschichtlich hinter der Kreuzigung steht, zu been- 
den. Die eine Linie, die ihre stärkste Ausprägung im Hebräerbrief findet, 
sucht dieses Ziel dadurch zu erreichen, daß sie im Kreuzestod Jesu das höch- 
ste und vollkommenste Opfer sieht, in dem alle vergangenen, gegenwärtigen 
und zukünftig noch möglichen Opfer einbeschlossen und vorweggenommen 
sind, so daß von jetzt an nicht mehr geopfert zu werden braucht. Diese Linie 
ist kirchengeschichtlich in Liturgie und Frömmigkeit fast ausschließlich 
wirksam geworden. Eine andere, im Neuen Testament mindestens ebenso 
deutlich verfolgbare Linie aber sieht in der archaischen Opferreligiosität, wie 
sie hinter Hinrichtung und Kreuzigung steht, von Anfang an ein sündiges 
Werk des Menschen, das an der Erkenntnis des wahren Gottes vorbeigeht. 

Der biblische Gott hat nach dieser Interpretation nichts mit Tötung und 
Menschenopfer zu tun. Er ist vielmehr die Quelle des Lebens und wendet sich 
den Menschen in überströmender Liebe zu. Der Mensch tötet und Gott macht 
lebendig - dies ist das in der Exegese sogenannte •Konstrastschema", das 
nach Jürgen Roloff die älteste Interpretation des Todes Jesu darstellt20. Be- 
sonders in den Petruspredigten der Apostelgeschichte ist diese Sinndeutung 
des Todes Jesu ausgeprägt: •Jesus, den Nazoräer", sagt Petrus in seiner 
Pfmgstpredigt, •habt ihr durch die Hand von Gesetzlosen ans Kreuz geschla- 
gen und umgebracht. Gott aber hat ihn von den Wehen des Todes befreit und 
auferweckt" (Apg 2,22 ff.). Nicht Gott steht hinter diesem Tod, er ist vielmehr 
ausschließlich das Werk von Menschen. Zwar entspricht es dem Wesen und 
Wollen Gottes als gewaltloser Liebe, daß er nicht gewaltsam eingegriffen und 
auf diese Weise diesen Tod verhindert hat - die Römer töteten den •durch den 
bestimmen Entschluß und das Vorwissen Gottes" Ausgelieferten (Apg 2,23) 
-, doch die Initiative und Verantwortung für diesen Tod liegt einzig bei den 
Menschen, die ihn über Jesus verhängten. Der Gott, wie Jesus ihn gefunden 
und verkündet hatte, will in dieser Deutungsrichtung keinen gewaltsamen 

18 G. Barth, Der Tod Jesu Christi im Verständnis des Neuen Testaments. Neukirchen-Vluyn 
1992 
19 Vgl. ebd. VII 
20 Vgl. J. Roloff, Anfänge der soteriologischen Deutung des Todes Jesu (Mk X,45 und Lk 
XXII.27), in: New Testament Studies 19 (1972/73), 38-64 



Georg Baudler 106 

Tod. Er steht ganz auf der Seite des Lebens. Er will nicht einmal den Tod des 
Sünders, sondern daß er sich bekehre und lebe (Ez 33,11) - und dies so sehr, 
daß er jeden Tod, sogar noch den Fluchtod am Holz, diesen archaisch-grausa- 
men Menschenopfertod, umgreift, und in neues Leben verwandelt. 

Durch diese Deutung des Kreuzestodes Jesu wird der Mensch in der tiefsten 
Wurzel seiner Existenz geheilt: in seiner Angst vor dem Tod, die ihrerseits 
wiederum in ihrer tiefsten Wurzel eine Angst vor dem rächenden und strafen- 
den Blitzstrahl der höchsten Schicksalsmacht ist. Nein, sagt diese Deutung, im 
Tod und im Sterben, selbst im Gekreuzigtwerden, diesem archaischen Men- 
schenopfertod, erfährt der Mensch nicht die rächend-sühnende und strafende 
Hand Gottes, sondern er sinkt in die geöffneten Arme des Vaters, der ihm wie 
der Vater im Gleichnis vom verlorenen Sohn entgegenläuft und ihn in seine 
Liebe birgt. So ist es von großer symbolischer und theologischer Bedeutung, 
daß die Passionserzählungen der Evangelien, obwohl außerhalb Roms nicht 
Üblich, ausdrücklich von einem Querholz berichten, an dem Jesus sterbend die 
Arme ausbreitet. Auch noch die frühchristlichen Autoren heben dieses Ele- 
ment der Kreuzigung Jesu hervor: Jesus sei insigniter, d.h. •auf eine besonde- 
re, kennzeichnende Art und Weise", gekreuzigt worden, sagt Tertullian und 
Justin beantwortet in seinem Dialog mit dem Juden Tryphon die Frage 
Tryphons, warum denn der Messias, wenn er schon habe leiden und sterben 
müssen, gerade dieses nach dem jüdischen Gesetz verfluchte Leiden, diesen 
verfluchten Tod habe sterben müssen, mit dem Hinweis auf die ausgebreiteten 
Arme Jesu.21 Die ausgebreiteten Arme, mit denen ein Liebender den Geliebten 
umfängt, gehören wesentlich zur Symbolik des christlichen Kreuzes. 

An dieser Stelle geht die Deutung des Todes Jesu durch das •Kontrast- 
schema" über in eine andere frühchristliche Deutung, der Gerhard Barth den 
Titel gibt: •Jesu Tod als Offenbarung der Liebe Gottes"22. Vom aufgezeigten 
symbolgeschichtlichen Hintergrund der Kreuzigung aus gesehen steht diese 
Interpretation aber nicht neben den übrigen von Barth aufgelisteten acht ur- 
christlichen Deutungsversuchen. Vielmehr laufen in dieser Deutung brenn- 
punktartig die Linien aller anderen Deutungsversuche zusammen. Auch die 
Sühnopferdeutung ist in den neutestamentlichen Texten stets mit dem Lie- 
besmotiv verbunden: •Gott erwies seine Liebe zu uns darin, daß Christus für 
uns gestorben ist..." (Rom 5,8). Heute ist freilich endlich die Zeit gekommen, 
diese didaktische Linie neutestamentlicher Sinndeutungen des Todes Jesu23 

21 Vgl. R. v. Mansberg (Anm. 12) 69 sowie Justin, Dialog XC, 2; in: BKV I, Bd. 33, 149; zum 
Ganzen: H. W. Kuhn, (Anm. 16), 1-46 und F. J. Dölger, Beiträge zur Geschichte des Kreuz- 
zeichens IX, in: Jahrbuch für Antike und Christentum 10 (1976) 7-29 
22 Vgl. Barth (Anm. 18) 98-100 
23 Nach der Übersicht bei Barth gehörten von den insgesamt neun frühchristlichen Deutungs- 



Vom •Hängebaum" zum Kreuz 107 

in ihrer Zeitbedingtheit zu erkennen. Einerseits ist es einleuchtend, daß es zur 
Zeit Jesu für viele Menschen schwer, ja unmöglich war, die Jahrhunderttau- 
sende alte Verbindung von Religion und Opfer völlig aufzugeben und das Er- 
lösende des Todes Jesu jenseits von Opfer und Sühne zu denken. Besonders 
als im 3. und 4. Jahrhundert die antiken heidnischen Menschen in großen 
Massen in die Kirche einströmten und als im Frühmittelalter die ebenfalls 
tief in der Opferreligiosität verankerten Germanenvölker zum Christentum 
fanden, konnte nur diese Sinndeutung des Kreuzestodes die Massen dazu be- 
wegen, von ihren blutigen Opfern abzulassen. Andererseits gilt es aber zu se- 
hen, daß diese didaktische Linie versuchte, den Teufel mit Beelzebul auszu- 
treiben, was, wie schon die Evangelien sagen (vgl. Mk 3,24 par), letztlich 
eben nicht möglich ist. Besonders durch das Festhalten an dieser didakti- 
schen Linie auch in den späteren Jahrhunderten entstand so jener •Geist der 
Schwere", jene lähmende Orientierung an Leiden und Tod, die nach Eugen 
Biser das Grundübel heutigen Christseins ist und durch eine neue Sinndeu- 
tung des Todes Jesu überwunden werden muß.24 

Es ist dies gleichzeitig auch die Rückkehr zur einen, befreienden Mitte des 
Evangeliums. Denn nach der erzählerischen Struktur aller vier Evangelien 
kann der aus dem Römerbrief zitierte Satz •Gott erwies seine Liebe zu uns 
darin, daß Christus für uns gestorben ist" nicht das bedeuten, was die Ansel- 
mische Satisfaktionstheorie ausführt, nämlich daß uns Gott in Jesus die größt- 
mögliche, alle denkbaren Opfer überrragende, absolute Versöhnung bewir- 
kende Opfermaterie zur Verfügung stellt, damit in deren grausamer Vernich- 
tung das Opfer aller Opfer und damit die Vollendung und das Ende der Op- 
fertradition geschieht. Diese Theorie kann nur als Hilfskonstruktion verstan- 
den werden, die in einer Zeit, in der eine Versöhnung ohne Genugtuung und 
Opfer noch undenkbar war - vgl. Hebr 9,22: •... ohne daß Blut vergossen 
wird, gibt es keine Vergebung" -, dennoch die Liebe Gottes als Ursprung un- 
seres Heils sichtbar werden konnte, weil Gott in seiner Liebe uns eben diese 
kostbare Opfermaterie schenkte. Keines der vier Evangelien aber sieht das Le- 
ben und Sterben Jesu in einer solch instrumentalisierten und funktionalisier- 
ten Art und Weise. Sowohl bei Markus wie bei Johannes sind Leben und Ster- 
ben Jesu vielmehr der Prozeß, in dem und durch den dieser Jesus immer mehr 
durchsichtig und transparent wird auf den hin, den er seinen Gott und Vater, 

versuchen zu dieser Linie neben dem Gedanken der •stellvertretenden Sühne" (ebd. 37-71) 
nur noch der von ihm so genannte •Loskaufgedanke" (ebd. 71-75) 
24 Vgl. E. Biser, Überwindung der Lebensangst. Wege zu einem befreienden Gottesbild. Mün- 
chen 1996, bes. 81 -93 und 96-99. Dieser •Geist der Schwere" war es j a auch, der - von Voltai- 
re über Nietzsche bis hin zu unseren Tagen (vgl. F. Buggle, Denn sie wissen nicht, was sie 
glauben. Oder warum man redlicherweise nicht mehr Christ sein kann. Hamburg 1992) - der 
Kritik am Christentum immer wieder Nahrung gegeben hat. 



Georg Baudler iQg 

seinen Abba, nennt: Erst am Ende dieses Prozesses, im Augenblick, da Jesus 
gestorben ist, ist bei Markus das Messias- und Gottessohn-Geheimnis ent- 
hüllt, und Jesus kann unwidersprochen vor aller Welt als Gottessohn verkün- 
det werden (Mk 15,39: •Wahrhaftig, dieser Mensch war Gottes Sohn"); und 
im Johannesevangelium ist die Passion gleichzeitig die Erhöhung Jesu zum 
Meditationsbild Gottes, an dem jeder Mensch das wahre Wesen Gottes er- 
schauen kann: •Sie werden schauen auf den, den sie durchbohrt haben" (Joh 
19,37, ein Motiv aus Sacharja 12,10 aufgreifend). Das Ergebnis dieser Medi- 
tation aber faßt die johanneische Tradition in dem lapidaren Satz des Ersten 
Johannesbriefes zusammen: •Gott ist Liebe" (1 Joh 4,16b). 

In Jesu Kreuzestod, einer Todesart, in der, wie hier aufgezeigt, die ab- 
grundtiefe Verfinsterung menschlichen Gott-Denkens, seine immer wieder 
aufbrechende archaische Gewalt- und Blutfaszination, ihre größte Dichte er- 
reicht, in dieser äußersten Verfinsterung der Menschenwelt, in der Gott als 
blutgieriger Dämon, als Moloch, erscheint, inmitten dieser Sonnenfinsternis, 
die sich nach den synoptischen Passionserzählungen vom Kreuz aus •über 
das ganze Land hin" ausbreitete (vgl. Mk 15,33 par), strahlt Gott als der ganz 
andere auf: als der, der Leben und Liebe ist und der den geschundenen Men- 
schen, seinen geliebten Sohn, aus den gewaltverkrampften Händen der ver- 
finsterten Menschen nimmt, nicht um sich durch dieses gräßliche Menschen- 
opfer versöhnen zu lassen, sondern um den Getöteten in seinen Armen zu 
einem neuen, unvergänglichen Leben zu erwecken und dadurch das sinnlose 
und grausame Menschenwerk aufzuheben und es auf gewaltfreie Weise in 
das Gegenteil dessen zu verkehren, was es sein und erreichen wollte: Der, der 
durch diese Tötungsart als •von Gott und den Menschen verflucht" (Qum- 
ramrolle) erscheinen sollte, erschien umgekehrt als der geliebte Sohn des 
himmlischen Vaters und als der von ihm gesandte Messias aller Menschen. 
Durch sein nicht vom Opfergedanken, sondern von einem tiefen Gefühl der 
Liebe geprägtes Sterben auch noch am •Hängebaum" - vgl. Mt 12,7 und 13,9 
nach Hos 6,6: •Liebe will ich, nicht Opfer" - befreit er die Menschen aus ih- 
rer archaischen Gewalt- und Blutfaszination. Der Baum, dieses uralte Sym- 
bol einer Leben und Geborgenheit spendenden Gottheit, wird in diesem Ster- 
ben gereinigt vom Blut und von der Qual der an ihm getöteten Menschenop- 
fer und wird wieder sichtbar als der Baum des Lebens, von dem die biblische 
Paradiesesgeschichte erzählt.25 

25 Vgl. zum ganzen: G. Baudler, Das Kreuz. Geschichte und Bedeutung. Düsseldorf 1997, 
dazu aber auch den Literaturbericht in GuL 1998, 63-74. 




