
Die kontemplative Phase der ignatianischen 
Exerzitien und das Jesusgebet (II. Teil) 
Franz Jalics, Gries (Oberfranken) 

9. Die neue Art des Betens (EB 238-260) 

9.1 Die dreistufigen Aufstellungen 

Unmittelbar an die Kontemplation, um Liebe zu erlangen, schließt Ignatius 
die drei Weisen des Gebetes. Er hat sie nicht zur Orientierung des Exerziti- 
enmeisters geschrieben wie z. B. die Wahlzeiten (EB 175-189) oder die An- 
merkungen (EB 1-20). Sie gehören noch streng zu den Übungen der Exer- 
zitien auf die gleiche Weise wie z.B. die Betrachtung der Menschwerdung 
(EB 101-109): 

•Für die folgenden Übungen nimmt man vier Wochen, um den vier Teilen zu entsprechen, 
in die die Übungen eingeteilt werden: den ersten ... der zweite ... der dritte ... der vierte (Teil 
ist) die Auferstehung und Himmelfahrt; und es werden drei Weisen zu beten aufgestellt (EB 
4)." 

Der Kenner des Exerzitienbuches weiß sofort, daß die drei Weisen des 
Gebetes eine provozierende Herausforderung sind. Ignatius hat den Exerzi- 
tanten schon dreimal mit einer dreistufigen Aufstellung konfrontiert. Alle 
drei Aufstellungen fordern die Großmut (EB 5) des Exerzitanten bis zum 
Äußersten heraus. Diese drei sind: die drei Ziele Luzifers und Jesu Christi 
(EB 142-146), die drei Arten von Menschen (153-155) und die drei Weisen 
der Demut (EB 165-167). 

In der Betrachtung der Ziele Luzifers geht es um eine Intensivierung der 
Nachfolge: von Reichtum über Ehre bis zum Hochmut. In der Ansprache 
Christi dagegen von Armut über den Wunsch nach Schmähungen bis zur De- 
mut. Ignatius stellt den Exerzitanten vor die äußersten Konsequenzen der 
Nachfolge Christi. 

Die drei Arten von Menschen zeigen gleicherweise eine Steigerung. Die 
Reaktion der ersten ist unannehmbar, die der zweiten kommt zwar schein- 
bar aus einem gutem Willen, ist aber unwirksam. Nur die dritte entscheidet 
sich für die Nachfolge Christi. Der Exerzitant kann sich eventuell mit seinen 
Motiven und Wünschen schmerzlich konfrontiert fühlen. 

Bei den Stufen der Demut steigert Ignatius: •... notwendige ... vollkom- 
menere ... vollkommenste ... Demut ... " (EB 167). Es ist klar, daß er zur 
vollkommensten Demut hinführen will. Er spricht die •Freigebigkeit" (EB 
5) des Exerzitanten an. Dies ist im ganzen Buch die tiefste Herausforderung. 



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet        117 

Alle diese dreistufigen Aufstellungen sind provokativ. Als jedoch alle Ex- 
erzitienmeister, die ich kannte, nicht die dritte, sondern die zweite Weise des 
Betens gelobt und empfohlen haben, wurde ich stutzig. In diesem Fall würde 
die Reihenfolge der Gebetsweisen dem Vorgehen des Ignatius und seinem 
•magis" (EB 23) widersprechen, denn er hätte die zweite Weise an die dritte 
Stelle gesetzt. In der dritten Weise des Gebetes muß deswegen eine andere 
Absicht verborgen sein, die wir nicht entdeckt haben. Daraufhin habe ich 
den Text genauer angeschaut, und es war nicht umsonst. Schauen wir seinen 
Wortlaut an. 

9.2. Die drei Gebetsweisen 

Die erste Weise des Gebetes (EB 238-248) ist auf die Menschen zugeschnit- 
ten, die in der ersten Woche stehen. Denn Ignatius glaubt, daß sie noch •An- 
gewohnheiten" (EB 242) haben, Todsünden zu begehen (EB 244) und emp- 
fiehlt ihnen, über die Gebote nachzusinnen (EB 240-243). Dies würde er bei 
Exerzitanten, die in die zweite Woche eingetreten sind, nicht mehr annehmen. 

Die zweite Weise des Gebetes (EB 249-257) entspricht dem Anspruch an 
den Exerzitanten in der zweiten, dritten und am Anfang der vierten Woche: 

•Kniend oder sitzend, je nach der größeren Einstellung, in der er sich findet, und wie ihn 
mehr Andacht begleitet, dabei die Augen geschlossen oder auf eine Stelle fixiert haltend, ohne 
mit ihnen hin- und herzugehen, soll der Betreffende sagen: ,Vater'. Und er verweile bei der 
Erwägung dieses Wortes soviel Zeit, als er Bedeutungen, Vergleiche, Geschmack und Trö- 
stung in zu diesem Wort gehörigen Erwägungen findet". (EB 252) 

Das entspricht eindeutig den Betrachtungen der zweiten Woche. Dort 
sucht man Bedeutungen, stellt man Vergleiche und Erwägungen an. Dort be- 
schäftigt man sich mit Gefühlen, Tröstungen und Geschmack. 

Die dritte Weise zu beten (EB 258-260) ist für Menschen vorgesehen, die 
die gesamten Exerzitien, die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, einge- 
schlossen, innerlich vollzogen haben: 

•Bei einem jeden Atemzug oder Luftholen soll man geistig beten, indem man ein Wort des 
Vaterunsers oder eines anderen Gebetstextes betet. Man soll also zwischen einem Atemzug 
und einem anderen nur ein Wort beten und, solange die Zeit von einem Atemzug zum ande- 
ren dauert, hauptsächlich auf die Bedeutung dieses Wortes schauen oder auf die Person, zu 
der man das Gebet spricht oder auf die Niedrigkeit seiner selbst oder auf den Unterschied von 
so großer Hoheit zu so großer Niedrigkeit" (EB 258). 

Der große Unterschied zur vorherigen Gebetsweise ist die Abwesenheit 
jeder Überlegung, jeder Erwägung, jeder Suche nach Bedeutung, jedes Stre- 
bens nach •Geschmack" oder •Tröstung", wie das noch der zweiten Weise 
eigen war (EB 252 und 258). Da bleibt nur ein Schauen, das der echten Kon- 
templation entspricht. Wir haben es bei der Betrachtung, um Liebe zu er- 
langen, gesehen. 



Franz Jalics 118 

9.3. Das Schauen auf die Person 

Besonders hervorzuheben ist das Schauen auf die Person selbst1. Gemeint 
sind also nicht die Aktivitäten der Person, nicht die Mysterien des Lebens 
Jesu, nicht Bilder oder Ikonen, nicht einmal die Eigenschaften der Person. 
Der Exerzitant soll auf die Person selbst schauen. Das Schauen hat die Erin- 
nerungen des Gedächtnisses, die Erwägungen des Verstandes, das Erreichen- 
wollen des Willens und die Unterscheidungen von Trost und Trostlosigkeit 
abgelöst. Zu dieser Schau müssen wir noch eine Bemerkung hinzufügen. 

Eine Person kann nicht objektiv betrachtet oder angeschaut werden. Sie 
ist kein Gegenstand. Die Person kann nur in Beziehung angeschaut oder er- 
kannt werden. Und das will Ignatius ausdrücken, wenn er zur Schau auf die 
Person hinzufügt: 

•... oder auf die Niedrigkeit seiner selbst oder auf den Unterschied von so großer Hoheit zu 
so großer eigener Niedrigkeit" (EB 258). 

Ignatius will mit diesem Text keinen Vergleich anstellen, sondern zum 
Schauen auf die Beziehung führen, die sich selbst und Gott gleichermaßen 
einschließt. Um zu verstehen, worum es hier geht, erinnern wir uns an einige 
Aussagen der Mystiker: •Ich bin nichts, Du bist alles". Oder wie Franziskus 
eine ganze Nacht gebetet hat: •Wer bist du, und wer bin ich?"; oder wie ein 
Gläubiger dem Pfarrer von Ars geantwortet hat: •Er schaut auf mich und ich 
schaue auf ihn". Paulus drückt dasselbe aus: •Nicht mehr ich lebe, sondern 
Christus lebt in mir" (Gal 2,20) und noch klarer spricht der vierte Evange- 
list: •Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, sol- 
len auch sie in uns sein" (Joh 17,21). Ignatius will keine Gegenüberstellung 
empfehlen. Sie würde das Denken des Verstandes wieder beleben, das der 
Exerzitant schon lange hinter sich gelassen hat. Trotz des Kontrastes von Ho- 
heit und Niedrigkeit kommt es allein auf ein Schauen auf die Beziehung an, 
die Gott und den Exerzitanten gleicherweise einbezieht. Es handelt sich um 
das Bewußtwerden der Begegnung in Demut und Barmherzigkeit. Der Exer- 
zitant soll in sich selbst auf die Gegenwart Jesu Christi schauen. 

9.4. Die drei Forderungen 

Ignatius ist ein praktischer und pädagogischer Mensch und stellt allen drei 
Betenden Forderungen, damit sie ihr Ziel im Gebet erreichen. 

Der erste Betende ist ein Mensch in der ersten Woche. Ihm entzieht Ig- 
natius den Lärm der Welt, damit er mehr zur Ruhe kommt: 

1   Wahrnehmen, schauen, hören, aufmerksam sein, einfach dasein sind in dieser Hinsicht Sy- 
nonyme. Zu ,wahrnehmen' siehe KKEE, 35-38. 



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet        119 

•Bevor man ins Gebet eintritt, lasse man den Geist ein wenig ruhig werden, indem man 
sich setzt oder umhergeht, wie es einem besser scheint" (EB 239). 

Die zweite Gebetsweise entspricht dem Menschen, der in die zweite Wo- 
che eingetreten ist, die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, aber innerlich 
noch nicht vollzogen hat. Von ihm kann man mehr verlangen. Ignatius ent- 
zieht ihm die Aktivitäten der äußeren Sinne, läßt ihm jedoch die Aktivitäten 
der inneren Fähigkeiten: 

•Kniend oder sitzend, je nach der größeren Einstellung, in der er sich findet, und wie ihn 
mehr Andacht begleitet, dabei die Augen geschlossen oder auf eine Stelle fixiert haltend, ohne 
mit ihnen hin- und herzugehen, soll der Betreffende sagen: ,Vater'. Und er verweile." (EB 
252) 

Und: 
•Er soll in der bereits genannten Weise eine Stunde beim ganzen Vaterunser verweilen. 

...Wenn der Betreffende ... guten Stoff zu denken und Geschmack und Trost findet, kümmere 
er sich nicht, weiterzugehen, auch wenn die Stunde bei dem, was er findet, zu Ende geht." 
(EB 253-254) 

Er soll also körperlich ganz zur Ruhe kommen, die Aktivität der Augen 
abschalten und möglichst wenige Worte sprechen. Diese größere Sammlung 
wird ihm bei den •Erwägungen" und anderen inneren Aktivitäten helfen. 

Dem Exerzitanten, der schon die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, in- 
nerlich vollzogen hat, entzieht er die Aktivitäten der inneren Fähigkeiten 
(Gedächtnis, Verstand, Wille und die Beschäftigung mit Empfinden von 
Trost und Trostlosigkeit), wie wir eben gesehen haben. Ihm läßt er aus- 
schließlich das Schauen. 

9.5. Besondere Hilfen 

Da aber dieser Abschied von Erinnern, Denken, Wollen, sowie Achten auf 
Trost und Trostlosigkeit sehr schwer ist, gibt er ihm noch eine Hilfe, die ihn 
beim Aufgeben seiner Aktivitäten der inneren Fähigkeiten unterstützen soll. 
Es ist die Aufmerksamkeit auf das Atmen: 

•Die dritte Weise zu beten ist: Bei einem jeden Atemzug oder Luftholen soll man geistig 
beten, indem man ein Wort ... betet. Man soll also zwischen einem Atemzug und einem an- 
deren nur ein Wort beten." (EB 258) 

Es ist weltweit bekannt, daß das Achten auf das Atmen2 sehr hilfreich ist, 
die Gedanken zu beseitigen und zu einer tiefen Sammlung zu führen, in der 
sich die Aufmerksamkeit hin zum ungestörten Schauen entfalten kann. 

Ignatius mußte nicht wiederholen, daß dieses Wort auch ein Name sein 
kann. Das hat er schon bei der vorigen Gebetsweise geklärt. Ebenso wird 

2  In KKEE, 72-75 gebe ich eine praktische Übung, die mit dem Atemrhythmus leicht vertraut 
macht. 



Franz Jalics 1 20 

man hier von der zweiten Weise des Gebetes übernehmen, daß die Wieder- 
holung eines Wortes eine ganze Stunde ausfüllen kann. Weil die innere Stille 
der Exerzitanten in der kontemplativen Zeit noch tiefer ist als bei denen der 
zweiten und dritten Woche, werden sie wohl viel länger bei demselben Na- 
men bleiben als die Exerzitanten der vorigen Wochen: Monate lang oder so- 
gar noch länger. 

Aus dieser Perspektive der fortschreitenden Vereinfachung und Verinner- 
lichung des Gebetes kann man erkennen, daß die Wiederholungsbetrachtun- 
gen (EB 62, 118, usw.) und die Anwendungen der Sinne (EB 121)3in der 
zweiten und den folgenden Wochen eine Vorbereitung auf die dritte und 
kontemplative Gebetsweise waren. Das Ruhen des Gedächtnisses, des Ver- 
standes und des Willens zu erreichen, ist eine mühsame Aufgabe. Sie hat 
diese Vorkehrungen nötig gemacht. 

Auch so ist die völlige Gedankenstille noch immer nicht leicht zu errei- 
chen. Einige Hilfen, die aus der Tradition der Kirche dazukommen, können 
diese Entwicklung erleichtern.4 

9.6. Die große Herausforderung 

Der Exerzitant hat sein Gedächtnis, seinen Verstand und seinen Willen im 
Gebet der Betrachtung, um Liebe zu erlangen, Gott geschenkt. Ist er bereit, 
die Konsequenzen daraus zu ziehen und diese seine Fähigkeiten effektiv und 
konstant zu Ruhe zu bringen, damit Gott allein in ihm wirkt? Das ist die 
große Herausforderung der drei Gebetsweisen. 

Hat der Exerzitant das Hingabegebet in der Betrachtung, um Liebe zu er- 
langen, nicht beten können, oder hat er es als eine bloße Variante seines Hin- 
gabegebetes in der Christkönigsbetrachtung gebetet, dann wird er die zweite 
Weise des Gebetes wählen. Wenn er aber dieses Gebet innerlich vollzogen 
hat, dann wird er sich für die dritte Weise entscheiden. Er muß zeigen, wo 
er steht. 

1 In den KKEE beginnen wir mit der Anwendung der Sinne in der Natur, 38-40. 
4 In den KKEE gebe ich solche Hilfen. Zu sehr guten Erfahrungen hat die Aufmerksamkeit auf 
die Handflächen geführt. Sie ist, durch die traditionelle Haltung der im Gebet gefalteten Hände 
und durch die Handhaltung des Priesters in der Messe, nicht fremd. Sie entspricht auch dem 
Ort der Wunden Christi und der Handauflegung. Mehr dazu in KKEE 106-108, ganz be- 
sonders auch im Gespräch mit Pia 321-322 und in sehr vielen anderen Gesprächen. 
Der Klang ist besonders im gregorianischen Gesang und in der Schwingung der Kir- 
chenglocken immer eine Hilfe zur Sammlung und zum Gebet. Im Hören auf den inneren Klang 
findet man einen Weg zur gedankenfreien Wachheit auf die Gegenwart des Auferstandenen 
(KKEE, 189-190). 



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 121 

Es ist also klar, daß Ignatius Menschen, die die Exerzitien im ganzen 
geistlichen Umfang vollzogen haben, eine neue Gebetsweise zeigt. Sie ist 
der Gipfel, das Ideal oder die Endstation der Betrachtungen und Gebetswei- 
sen. Von da an soll der Exerzitant nur dabei bleiben. Alles andere vertraut 
er der Gnade an. Der Beter hat alles aufgegeben. Er ist im bestmöglichen 
Zustand, daß die Gnade wirken kann. Sein Gebet ist einfach und unmittel- 
bar geworden. 

Da könnte einer fragen, warum man das nicht früher entdeckt hat, und 
warum im Laufe der Jahrhunderte nicht solche Exerzitien gegeben wurden? 
Das ist eine berechtigte Frage. Sie muß aber den Historikern gestellt wer- 
den. Das Ziel dieses Artikels ist die Beschreibung der Beziehung zwischen 
dem Exerzitienbuch des Ignatius und meinem Buch über Exerzitien. So be- 
schränke ich mich auf den Text des Exerzitienbuches. 

9.7. Die letzte Phase der vierten Woche 

Die vierte Woche endet mit dem Einüben einer der letzten zwei Gebetswei- 
sen. Diese gehören zu den Übungen der vier Wochen. Ohne diese Übungen 
zu verrichten, sind die Exerzitien nicht ganz vollendet: •Für die folgenden 
Übungen nimmt man vier Wochen" (EB 4). Die drei Weisen des Gebetes 
sind in diesem Übungsplan ausdrücklich aufgezählt, wie wir schon gesehen 
haben (EB 4). 

Nach derselben Anmerkung soll man dem inneren Prozeß des Exerzitan- 
ten entsprechend die einzelnen Wochen verlängern oder abkürzen. So kann 
es geschehen, daß jemand leicht und erfolgreich durch die Wochen gegan- 
gen ist. Die Wahlentscheidung ist ihm, wie eine an der Sonne gereifte 
Frucht, in den Schoß gefallen. So ist er vielleicht schon nach drei oder drei- 
einhalb Wochen zur dritten Weise des Gebetes gelangt. Er kann in diesem 
Fall für den Rest der Exerzitien in der dritten Weise des Gebetes bleiben. 
Das wird ihm für seinen Alltag zugute kommen, denn in seinem Alltag wird 
er ständig auf diese Weise beten. Wenn er einmal dieses Gebet gekostet hat, 
wird er sich nicht mehr von ihm abkehren wollen. 

10. Das Jesusgebet 

Stellen wir die Elemente der dritten Gebetsweise zusammen. Die Hinweise, 
die äußeren Sinne zu beruhigen, gelten auch für die dritte Gebetsweise: 
- Er soll sich hinknien oder hinsetzen (EB 252). 
- Er soll die Augen schließen oder auf eine Stelle fixiert halten (EB 252). 
- Er soll ein Wort sprechen (Ebd.). 



Franz Jalics 122 

- Er kann/soll eine Stunde dabei bleiben (EB 253). In der dritten Weise 
auch länger. 

Es kommen die Hinweise, die der dritten Gebetsweise eigen sind, hinzu: 
- Er soll das Wort mit jedem Atemzug beten (EB 258). 
- Beim Sprechen des Wortes soll er auf die Person achten, zu der er spricht 
(EB 258). 
- Statt zu überlegen, zu vergleichen, Geschmack oder Tröstungen zu su- 
chen, soll er einfach im Schauen bleiben (EB 252 und 258, wie oben schon 
gesehen). 
- Wenn man dazu bedenkt, daß Ignatius eine ganz große Andacht zu Jesus 
Christus gehabt hat, daß in der •Vision von La Storta" der Vater ihn zu Chri- 
stus stellte, daß er seiner Gründung den Namen Jesu gegeben hat, daß sein 
Emblem IHS war, daß die Gesellschaft Jesu bis zum Erscheinen der Herz- 
Jesu-Andacht eine ganz große Verehrung des Namens Jesu pflegte, daß sie 
sich danach zur Verehrung des Herzens Jesu bekannt hat, daß Ignatius in den 
Gesprächen des Exerzitienbuches sehr oft zu Maria, Jesus Christus und zum 
Vater beten und daß er in seinen Exerzitien drei von den vier Wochen über 
das Leben Jesu betrachten läßt, dann ist schon plausibel, daß dieses •Wort", 
das er den Exerzitanten sprechen läßt, sehr oft der Name Jesu ist. 

So verstehe ich die dritte Weise des Betens des Ignatius, und diesen Weg 
zeige ich in meinem Buch über kontemplative Exerzitien mit dem Jesusge- 
bet. 

11. Die Unterscheidung der Geister in der kontemplativen Zeit 

Für die erste und zweite Woche hat Ignatius Regeln zur Unterscheidung der 
Geister geschrieben. Warum hat er für die kontemplative Zeit keine vorge- 
legt? 

Ein Grund, diese Regeln nicht zu schreiben, könnte wohl gewesen sein, 
daß die Unterscheidung in der kontemplativen Zeit sehr einfach ist. Die Ein- 
fachheit beherrscht alles. Das Gebet ist ein bloßes Schauen geworden; der 
Betrachtungsstoff ist weggefallen; die Vorsorge für die Wahl besteht im 
Weglassen aller Vorbereitungen, wie wir es gleich sehen werden; die Ver- 
bindung zu Gott besteht nur in der Hinwendung durch Aufmerksamkeit und 
Vertrauen. Alles hat sich auf eine Unmittelbarkeit der Beziehung zu Gott hin 
entfaltet. Wie könnte da die Unterscheidung der Geister vielfältig bleiben? 

Eine einzige Aufgabe bleibt für die Unterscheidung der Geister. Die gei- 
stigen Fähigkeiten (Erinnerung, Verstand, Wille) kommen sehr schwer zur 
Ruhe. Es ist eine dringende Aufgabe der Unterscheidung der Geister zu prü- 
fen, ob sich die Stille in diesen Fähigkeiten tatsächlich einstellt oder nicht. 



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet        123 

Die Grundfrage lautet in diesem Sinne: Bin ich mit meiner Aufmerksam- 
keit bei Gott, oder bin ich bei mir? Bin ich mit meiner Aufmerksamkeit bei 
meinem Atem, bei dem Namen oder Wort, bin ich bei der Person, zu der ich 
spreche, oder kreise ich im Gegenteil um mich und um meine Welt? 

Wenn ich bei Gott oder der Person bin, zu der ich spreche, bin ich unter 
dem Einfluß des guten Geistes. Verweile ich dagegen bei meiner Welt, bin 
ich unter dem Einfluß des Geistes der Welt. Es ist eine einfache Regel. Man 
könnte sie aufschlüsseln. 
- Achte ich auf Gott, oder bin ich bei der Aktivität meines Verstandes (EB 
234)? Bin ich bei Gott, oder bin ich bei meinen Gedanken, •Erwägungen" 
und •Vergleichen" ( EB 252), die in der zweiten, dritten und am Anfang der 
vierten Woche noch richtig sind, jetzt aber nicht mehr? 
- Verweile ich bei Gott oder halte ich mich bei meinem •Geschmack und 
Tröstungen" (EB 252) oder bei anderen Gefühlen auf? Vorher waren sie not- 
wendig, aber jetzt sind sie Zerstreuungen. 
- Bemühe ich mich, bei Gott zu bleiben oder beschäftige ich mich mit mei- 
nen •Erinnerungen" (EB 234), Vorstellungen, Phantasiebildern, Erlebnis- 
sen, Erfolgen, meiner Vergangenheit, Dingen, die ich alle schon lange Gott 
hingegeben habe (EB 234)? 
- Weile ich bei Gott oder verharre ich bei meinem •Willen" (EB 234), Plä- 
nen, Erwartungen, Interessen, Sorgen und bei allem, was ich erreichen will? 
Habe ich etwa vergessen, daß ich meinen Willen Gott ganz hingegeben 
habe? 
- Vertraue ich auf Gott oder plage ich mich mit meinen Sünden, Schuldge- 
fühlen und Minderwertigkeiten? 
- Bin ich auf Gott ausgerichtet oder grüble ich über meine Probleme? 
- Bin ich bei Gott oder bin ich bei einzelnen Bitten und Wünschen? In die- 
sem Fall genügt mir Gott selber doch nicht ganz (EB 234). 

Nur die Erfahrung kann Einsicht in diese Regel der Ausrichtung auf Gott 
geben. Nur wer diese Weise des Betens lebt, kann sie verstehen. Es ist ganz 
so wie mit den anderen Regeln der Unterscheidung. Jene versteht man auch 
nur von der Praxis her. 

Man müßte beschreiben, wie der Exerzitant mit seinen Gedanken und mit 
seinen Gefühlen5, die ihm im Gebet hochkommen, umgeht6. 

5 Zum Umgang mit den Gefühlen siehe das Gespräch mit Daniel KKEE, 240-242. 
6 Die Unterscheidung der Geister auf diese Weise ist in den KKEE praktisch in allen Dialogen 
das Hauptthema. Sie ist in langen Beschreibungen und in kurzen Antworten, systematisch und 
gelegentlich immer wieder zur Einübung formuliert und wiederholt. 



Franz Jalles \ 24 

12. Die Wahl in der kontemplativen Zeit 

Ignatius sieht für die zweite Woche der Exerzitien eine Wahl vor. Ist es vor- 
stellbar, daß man auch in der kontemplativen Zeit eine Wahl trifft? Selbst- 
verständlich, er selber hat eine solche Entscheidung in seiner kontemplati- 
ven Phase angestrebt. Betrachten wir, was er über die Wahlzeiten sagt (EB 
169a-189a). 

Ignatius weist auf drei verschiedene Seelenzustände hin, in denen man 
eine Wahl treffen kann. 

•Die erste Zeit ist: Wann Gott, unser Herr, den Willen so bewegt und anzieht, daß diese 
fromme Seele dem Gezeigten folgt, ohne zu zweifeln noch zweifeln zu können; so wie es der 
heilige Paulus und der heilige Mattäus getan haben, als sie Christus, unserem Herrn, nach- 
folgten" (EB 175). 

Das muß man noch durch eine andere Stelle ergänzen7: 
•Allein Gott, unser Herr, vermag der Seele Tröstungen zu geben ohne vorhergehende Ur- 

sache. Denn es ist dem Schöpfer eigen, einzutreten, hinauszugehen, Regung in ihr zu bewir- 
ken, indem er sie ganz zur Liebe zu seiner göttlichen Majestät hinzieht. Ich sage .ohne Ursa- 
che': ohne jedes vorherige Verspüren oder Erkennen irgendeines Gegenstandes, durch den 
diese Tröstung käme mittels der eigenen Akte von Verstand und Willen." ( EB 330) 

Es fällt gleich auf, daß dieses •ohne Ursache", dieses plötzlich Überwäl- 
tigtsein, wie bei Paulus oder Mattäus, am besten zur kontemplativen Wahl 
passen. Dort ist ja alle •Ursache" ausgeschlossen. Und was sind diese Ur- 
sachen? Was ist dieses •... jedes vorherige Verspüren oder Erkennen irgend- 
eines Gegenstandes " und ohne • eigene Akte von Verstand und Willen"? 

Man kann sofort erkennen, daß der erste Hinweis, nämlich die Tröstun- 
gen, auf den Seelenzustand der zweiten Woche anspielen und die Anwen- 
dung von •Verstand und Willen" sich auf den Zustand der ersten Woche be- 
ziehen, der zweiten Woche aber auch nicht fern stehen. Nur nach der Be- 
trachtung, um Liebe zu erlangen, bewegt man sich nicht mehr auf dieser 
Ebene. 

Das wird in den nächsten zwei Wahlzeiten bestätigt, denn die zweite 
Wahlzeit ist: 

•Wann man aus der Erfahrung von Tröstungen und Trostlosigkeiten und aus der Erfahrung 
der Unterscheidung verschiedener Geister genug Klarheit und Erkenntnis gewinnt." (EB 176) 

Die Aussage braucht nicht viel Kommentar. Sie ist Bestandteil der zwei- 
ten Woche. 

Die dritte Wahlzeit ist eine •ruhige Zeit": 
•Ich sagte .ruhige Zeit': wann die Seele nicht von verschiedenen Geistern bewegt wird und 

ihre natürlichen Fähigkeiten gebraucht." (EB 177) 

Siehe die Fußnote zu EB 330 in der deutschen Übersetzung von P. Knauer, 139. 



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 125 

Diese Wahlweise entspricht der ersten Woche. Dort ist nämlich voraus- 
gesetzt, daß man weder durch Unterscheidung von Tröstungen (zweite Zeit) 
noch •ohne Ursache" (erste Zeit) eine Wahl treffen konnte: 

•Wenn man in der ersten oder zweiten Wahlzeit keine Wahl trifft ... ." (EB 178) 

Diese Wahlzeit ist in der Praxis eine Ergänzung der zweiten Wahlzeit. 
Wir können also sagen, daß die wichtigste Wahlzeit die erste ist, und sie 

darf erst versucht werden, wenn der Seelenzustand des Exerzitanten es er- 
laubt. Es ist klar, daß man diese Zeit nicht herbeizwingen kann. Man kann 
sie nicht einmal direkt vorbereiten. Und doch wird gesagt, daß diese wich- 
tiger ist als die anderen, und die anderen kommen nur in Frage, wenn diese 
nicht geschieht. 

13. Die Wahlpraxis in der kontemplativen Zeit 

Zum Verständnis der kurzen Hinweise von Ignatius wird helfen, wenn ich 
eine mögliche Praxis der ersten Wahlzeit beschreibe. Denn es könnte je- 
mandem der Einwand einfallen, daß die erste Wahlzeit gar nicht vorbereitet 
werden kann. 

Das ist auch richtig. Die erste Wahlzeit ist nicht planbar. Dennoch gibt es 
eine indirekte Vorbereitung: leer werden und nicht an das Wahlproblem den- 
ken. Denn wenn man daran denkt, kann sich sicher keine Wahl ohne Ursa- 
che ergeben. So sagt es Ignatius: 

•Ich sage ,ohne Ursache': ohne jedes ...Verspüren oder Erkennen irgendeines Gegenstandes, 
durch den diese Tröstung käme mittels der eigenen Akte von Verstand und Willen" (EB 330). 

Dieser Zustand ist genau die dritte Weise des Betens, wie wir gesehen ha- 
ben: mit jedem Atemzug, mit jedem Wort, ohne jede •Akte von Verstand 
und Willen" (EB 330) nur auf die Person schauen (EB 258). 

Die einzige Vorbereitung auf die erste Wahlzeit ist, sich nicht mit dem 
Wahlproblem zu beschäftigen: leer zu werden und sich auf Gott auszurich- 
ten. Wir können im kontemplativen Bereich nichts tun. Es wird alles •dazu- 
geschenkt" (Mt 6,33). Wie sieht also konkret die Wahlpraxis aus? 

Jemand, der kontemplative Exerzitien machen will, kommt und sagt, daß 
er eine Wahl zu treffen hat. Der Exerzitienleiter müßte fragen, ob diese Ent- 
scheidung dringend sei oder nicht. Sie ist zum Beispiel eilig, wenn die Ent- 
scheidung bis zum Ende der Exerzitien feststehen muß. In diesem Fall muß 
man die zweite und dritte Wahlzeit wählen. Damit kehrt man zum Bereich 
der zweiten Woche zurück. Das ist nötig, weil die Gnade sich nicht forcie- 
ren läßt. Überlegungen und Unterscheidung der Tröstungen sind in diesem 
Fall unumgänglich. Deshalb gehört dieser Vorgang zur zweiten Woche und 
zur zweiten und dritten Wahlzeit. 



Franz Jalics 126 

Sagt aber der Exerzitant, daß seine Wahl noch eine längere Frist hat, ein 
Jahr zum Beispiel, dann kann man anbieten, den Weg der ersten Wahlzeit 
einzuschlagen. In diesem Fall muß der Exerzitant weiter mit seiner Hingabe, 
nicht zu denken und nichts Besonderes zu wollen, fortfahren. Er soll auch 
nicht auf Trost und Trostlosigkeit achten. Er hat seine Wahlsituation voll- 
ständig zu vergessen, und seine Aufgabe ist, seine Aufmerksamkeit einzig 
und allein auf Jesus Christus auszurichten. 

Sehr oft geschieht es, daß der Betroffene nach fünf, sechs oder mehr Ta- 
gen eines Morgens aufwacht und mit Staunen feststellt, daß seine Entschei- 
dung ganz einfach wie eine Säule dasteht, als wäre sie schon immer klar ge- 
wesen. Er hatte sie ohne Vorbereitungen getroffen, denn er hatte nur auf Je- 
sus Christus oder Gott geschaut. Solche Entscheidungen sind der Erfahrung 
nach innerlich viel klarer als die Entschlüsse auf Grund von Denken und 
dem Beobachten von Tröstungen. 

Sollte eine solche Klarheit nicht geschenkt werden, sind die Betroffenen 
dennoch in aller Regel mit ihren Exerzitien sehr zufrieden. Sie sagen, daß 
die Entscheidung zwar nicht gefallen sei, aber sie selber hätten bezüglich 
des gesamten Wahlproblems viel an innerer Klarheit gewonnen. Sie seien 
von innen her durchlässiger geworden, und sie seien näher zu ihrer Ent- 
scheidung geführt worden. So sieht die Praxis der ersten Wahlzeit in den 
kontemplativen Exerzitien kurz gefaßt aus8 

Eine andere Form der Praxis der ersten Wahlzeit wäre, wie es Ignatius 
selbst gemacht und in seinem Tagebuch genau beschrieben hat. Er wollte 
entscheiden, ob die Kollegien Vermögen haben sollten oder nicht. Er wußte, 
daß die Kollegien ohne Grundbesitz nicht leben können. Doch die Armut 
war ihm ein ganz großes Anliegen. Seine Vorgehensweise ist uns aber durch 
sein Tagebuch überliefert worden. Er hat den Schwerpunkt seines Wahlpro- 
zesses allmählich von einer mehr gedanklichen Überlegung hin zu einem 
mehr gefühlsmäßigen Wahrnehmen von Trost- und Trostlosigkeitszuständen 
und weiter, sich überhaupt nicht mehr mit dem zur Wahl Stehenden zu be- 
schäftigen, sondern seinen inneren Blick allein ganz auf Gott - Jesus und die 
Heilige Dreifaltigkeit - auszurichten, verlagert. Ist er am Anfang die •Wahl- 
punkte"9 der Reihe nach durchgegangen, so scheint ihm später, •daß es kei- 
nen Grund mehr gibt, noch mehr Wahlpunkte anzuschauen"10. Er bemerkt, 
daß ihn das Überlegen •aus der so innigen Andacht (herauszieht)"". Im 

8 Siehe das Gespräch mit Anni, KKEE, 120-121 und mit Lina KKEE, 391-393. 
9 Die Wahlpunkte des hl. Ignatius über die Häuser der Gesellschaft Jesu. MHSI MI Cost. I, 
78-81, abgedruckt in: Ignatius von Loyola, Das Geistliche Tagebuch. Herausgegeben von 
Adolf Haas S.J. und Peter Knauer S.J., Freiburg i. Br. 1961, 227-231. 
10 16. Februar, GT 158. 
11 Ebd. 



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 127 

Überlegen erkennt er sogar eine Versuchung, der er zu widerstehen hat. 
Suchte er zunächst Bestätigung durch Trost, so •wollte oder suchte (er spä- 
ter) keine weitere, größere Bestätigung mehr, sondern blieb in dieser Hin- 
sicht ruhig und gelassen".12 Um was er jetzt bittet, ist, daß ihn Jesus •auf 
dem Weg, der ihm am besten scheint, mit dem Willen der Heiligsten Drei- 
faltigkeit gleichförmig ... (macht)"13. Er gibt sich zufrieden, sich •von der 
göttlichen Majestät lenken zu lassen, der es zukommt, je nachdem und wann 
es besser ist, ihre Gnaden zu geben und wieder zurückzuziehen"14. Er emp- 
fiehlt sich Jesus an, •aber nicht um auf irgendeine Weise noch mehr Be- 
stätigung zu erlangen, sondern damit vor der Heiligsten Dreifaltigkeit mit... 
(ihm) ihr größerer Dienst.... erreicht würde, auf dem geeignetsten Weg, wo- 
fern ... (er sich) nur in ihrer Gnade finde"15. Die Wahl rückt in den Hinter- 
grund, in den Vordergrund Jesus und die Heilige Dreifaltigkeit, die Andacht, 
das Vertrauen und die Liebe zu ihm/ihr. Es scheint ihm sogar, •daß ... (er) 
nicht mehr das Verlangen hatte und gar nicht in der Lage war, auf ... (sich) 
zu blicken, ... (sich) des Vergangenen zu erinnern ...16". Es zieht ihn •ganz 
zur Liebe zur Heiligsten Dreifaltigkeit hin"17. 

Wir sehen, daß sich Ignatius am 16. Februar von den mentalen Überle- 
gungen (dritte Wahlzeit) und am 26. Februar von der Ebene der Tröstungen 
(zweite Wahlzeit) gelöst hat und mehr und mehr nur in der Gegenwart der 
Heiligsten Dreifaltigkeit geblieben ist. 

14. Die Gestalt der kontemplativen Exerzitien im Sinne des Ignatius 

Ignatius hat niemandem zweimal die Exerzitien gegeben. Er hat deswegen 
nicht den Fall geschildert, daß einer, der die ersten Exerzitien mit vollem Er- 
folg innerlich vollzogen hat, noch ein zweites Mal Exerzitien machen will. 

Wir setzen heute eine andere Situation voraus. Jemand bittet entweder um 
Jahresexerzitien oder um Exerzitien, weil er eine Entscheidung zu treffen 
hat. Nehmen wir an, daß er schon einmal die dreißigtägigen Exerzitien ge- 
macht hat, und zu dem geistlichen Zustand gekommen ist, der für die kon- 
templative Zeit beschrieben wird (EB 230-260). Wie wird er die Exerzitien 
machen, oder wie soll er sie machen? Soll er bei der ersten Woche anfangen 
und die Exerzitien Tag für Tag so verbringen, wie sie im Exerzitienbuch 

26. Februar, GT 174. 
26. Februar, GT 175 
Ebd. 
27. Februar, GT 175f. 

16 5. März, GT 185. 
7. März, GT 193. 



Franz Jalics \ 28 

überliefert sind? Oder könnte er im Gegenteil die ganzen Exerzitien mit der 
dritten Weise des Gebetes verbringen? 

Wenn, wie wir voraussetzen, dieser Exerzitant die kontemplative Zeit der 
Exerzitien schon innerlich vollzogen hat und in seinem Alltag ständig und 
konsequent die dritte Gebetsweise praktiziert, wird er spontan bei seiner Ge- 
betsweise bleiben. Eine Rückkehr zu den vorherigen Gebetsweisen als dau- 
ernder Gebetspraxis ist nicht mehr möglich. 

Wenn er wirklich mit der ersten oder zweiten Woche anfinge, wo bliebe 
seine Hingabe des •Nimm Herr und empfange (EB 234)"? Würde ihm die 
Gnade nicht mehr genügen? Würde er nicht von Gott sein Gedächtnis, sei- 
nen Verstand und Willen zurücknehmen? 

Es ist nicht so, daß er nicht eine Betrachtung machen könnte. Er kann sie 
machen, aber als Gebetsweise wird er sie für sich nicht geeignet finden. Er 
wird sich kurze Zeit nach dem Beginn der Betrachtung nach mehr Ruhe, 
nach mehr Einfachheit, nach mehr Unmittelbarkeit sehnen und nur in der 
Gegenwart bleiben wollen. Ihm entspricht eine viel einfachere Weise zu be- 
ten. Er kann Übungen von Besinnen, Überlegen, •Erwägen" vollziehen, aber 
wenn er auf sein Inneres hört, wird er sich in diesen Übungen in die zweite 
Woche zurückversetzt fühlen. 

Der Exerzitant wird die ersten zwei Hinführungen und das Endgespräch 
der Gebetsstunde weiter mit mündlichen Gebeten machen können (EB 232, 
237, 239, 250, 251 usw.). Die Gebetsstunde selbst aber wird er jedenfalls im 
Sinne der Hingabe seiner inneren Fähigkeiten vollziehen. Alles andere wird 
ihm lästig sein. 

Durch das einfache Gebet verliert er nichts von den Früchten der vier Wo- 
chen. Mit der Stille und mit der dritten Weise des Gebetes ist der weitere 
Läuterungsprozeß nicht nur gesichert, sondern er wird noch intensiviert. Die 
Stille und die Leere lassen im Menschen alle •ungeordneten Anhänglich- 
keiten" (EB 1) hochsteigen, die noch ein Hindernis zu Gott sind18. Das ent- 
spricht der ersten Woche. Mit dem Jesusgebet ist für ein Wachsen in der 
Nachfolge Christi gut gesorgt. 

So sind die Teilziele der vier Wochen mehr als gut in diese kontemplative 
Zeit hineingenommen19 

18 Siehe die ganze fünfte und sechste Zeit, KKEE, 174-257, und viele andere Stellen. In der 
kontemplativen Zeit ist die Läuterung tägliches Brot. 
19 Die Erfahrung beweist reichlich, daß eben die Menschen, die mit großer Verantwortung und 
sehr aktiven Aufgaben in der Welt stehen, am meistens für diese kontemplative Weise des Be- 
tens dankbar sind. Das Bedenken, daß die kontemplative Gebetsweise zu Inaktivität führt, ist 
vollständig unbegründet. Siehe KKEE, 21 und das Gespräch mit Rudi, KKEE, 394-398. 



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 129 

15. Die Eignung des Exerzitanten für kontemplative Exerzitien 

Ignatius sagt in der achtzehnten Anmerkung, daß nicht allen Menschen die 
Übungen der zweiten und der folgenden Wochen gegeben werden sollen 
(EB 18). So stellt sich auch die Frage: Wem kann man die kontemplative 
Phase der Exerzitien zutrauen, und wer soll bei der letzten Betrachtung der 
Mysterien des Lebens Jesu haltmachen? 

An erster Stelle kann man sie allen Menschen zutrauen, die einmal die 
vollen Exerzitien gemacht und sie auch innerlich vollzogen haben. 

An zweiter Stelle kann man sie Menschen anbieten, die zwar die dreißig- 
tägigen Exerzitien nicht gemacht haben, aber auf anderen Wegen und mit 
der gleichen Gnade zu derselben geistlichen Reife geführt worden sind. 

An dritter Stelle kann man sie mit Nutzen auch einigen anderen zumuten. 
Die Gebetsweise eines Menschen regelt sich meistens ganz natürlich von 
selbst20 Man könnte kontemplative Exerzitien deswegen Menschen zu- 
trauen, die Exerzitien schon gemacht haben. Sollten sie auch noch nicht mit 
aller Sicherheit für die kontemplative Gebetsweise reif sein, könnten sie in 
die kontemplative Weise der Exerzitien eingeführt werden. Es geschieht 
nämlich, daß Menschen, wenn sie innerlich für diese Gebetsweise noch 
nicht ganz reif sind, nach den Exerzitien zu ihren Betrachtungen zurück- 
kehren. Auch in diesem Fall haben sie den großen Nutzen davon, daß sie 
über eine mögliche spätere Entwicklung gut informiert sind und zum richti- 
gen Zeitpunkt ganz natürlich zu der kontemplativen Gebetsweise übergehen. 

Sehr empfehlenswert wäre, daß alle, die anderen Exerzitien geben, diese 
kontemplative Art zu beten kennenlernen. Es könnte nämlich geschehen, 
daß Menschen bei ihnen Exerzitien machen, bei denen es schon längst fäl- 
lig ist, in das kontemplative Gebet eingeweiht zu werden. Wenn der Exerzi- 
tienmeister kontemplative Exerzitien nicht kennt und in sie nicht einführt, 
würde er diese Exerzitanten sehr frustriert weggehen lassen müssen. 

Von den kontemplativen Exerzitien sollte man auf alle Fälle solchen Per- 
sonen abraten, die psychisch nicht stabil sind. Die lange und intensive Stille 
bringt in ihnen so viel Ungeordnetes hoch, daß es in der Zeit der Exerzitien 
nicht aufgearbeitet werden kann. Man müßte sie deswegen davon fernhal- 
ten. 

Man müßte die Exerzitienleiter davor warnen, daß sie kontemplative Ex- 
erzitien denen geben, die ihren Hinweisen nicht folgen können. Ignatius 
spricht auch von der Notwendigkeit der Bereitschaft, sich führen zu lassen 
(EB 5). Wenn sie nämlich unter den Einfluß von Phantasiebildern, eingebil- 
deten Visionen, medialen Wahrnehmungen oder anderen Realitätschwund 

Wie sich das Beten spontan regelt, ist in KKEE, 362-364 detalliert beschrieben. 



Franz Jalics 130 

kommen, können sie wegen ihrer Unfolgsamkeit nicht herausgeführt wer- 
den. 

16. Zusammenfassung in zehn Punkten 

1. Die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, ist Prinzip und Fundament für 
eine neue, eine kontemplative Zeit der Exerzitien. 
2. Das Ziel, das dieses Fundament vor uns stellt, ist die Schau auf die Ge- 
genwart Gottes oder anders gesagt, die Ausrichtung der Aufmerksamkeit auf 
Gott in seinen Werken, in der Schöpfung, sowie im eigenen Bewußtsein. 
3. Das bringt mit sich, daß die anderen geistigen Fähigkeiten (Erinnerung, 
Verstand und Wille, Erwägung von Tröstungen) zur Ruhe gebracht werden 
müssen. 
4. Dazu gibt Ignatius einen neuen Übungsweg. Dieser Übungsweg besteht 
im konstanten Wiederholen eines Wortes mit jedem Atemzug, etwa eines 
Namens wie •Vater", um damit die Aufmerksamkeit auf die Person zu rich- 
ten, deren Namen man spricht. 
5. So ist das Jesusgebet eine buchstäbliche Ausführung der Anweisungen 
des Exerzitienbuches. 
6. Diese Gebetsweise hat eine auffallende Übereinstimmung mit der ersten 
Wahlzeit. 
7. Daraus ergibt sich eine eigene Wahlpraxis, die darin besteht, daß man sich 
nicht mit seinem Wahlproblem beschäftigt, sondern Gott Raum gibt, damit 
er, wenn er will, •ohne Ursache" dem Exerzitanten die nötige Klarheit 
schenkt. 
8. Die Unterscheidung der Geister hat sich zur einzigen Frage vereinfacht: 
Verweile ich im Schauen auf die Gegenwart Gottes oder beschäftige ich 
mich im Gegenteil mit mir, mit meiner Welt. In diesem letzten Fall stehe ich 
unter dem Einfluß des Geistes dieser Welt. 
9. Wer einmal die dreißigtägigen Exerzitien nicht nur äußerlich, sondern 
auch innerlich im vollen Sinne vollzogen hat und zur einfachen Gebetsweise 
gekommen ist, kann in allen folgenden Exerzitien treu bei dieser Gebets- 
weise bleiben, die alle anderen Betrachtungen und Gebetsweisen beinhaltet. 
10. In meinem Buch •Kontemplative Exerzitien" habe ich versucht, ein 
gründliches Handbuch zur Verfügung zu stellen, um die kontemplative 
Phase des ignatianischen Exerzitienbuches selber zu erfahren und andere 
dazu anzuleiten. 



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet        131 

Schlußwort 

Die wirksamste Form der •ersten Woche" waren immer die Volksmissionen. 
Jahrhundertelang haben sie auf dem Land und in der Stadt den Glauben be- 
lebt. Als ich jung war, habe ich mich für sie begeistert und wollte Volks- 
missionar werden. 

Die reinste Form der •zweiten", •dritten" und des Anfangs der •vierten 
Woche" sind die sogenannten Einzelexerzitien. Nachdem ich in meinen Stu- 
dienjahren oft Vortragsexerzitien gemacht hatte, wurde ich in das Geben von 
Einzelexerzitien eingeführt. Mein Enthusiasmus für sie war noch größer als 
für die Volksmission. Ich verbrachte meine Freizeit lange Jahre mit dem Ge- 
ben von Einzelexerzitien. 

Irgendwann habe ich dann in Südamerika des Lesens unkundigen Schwe- 
stern Exerzitien gegeben. Sie waren Köchinnen, Pflegepersonal in Kran- 
kenhäusern und Altenheimen. Sie konnten die Heilige Schrift nicht lesen. 
Und doch haben sie eine Ausstrahlung gehabt, die viele andere Ordensleute 
nicht haben. Daraufhin bin ich wieder zum Exerzitienbuch zurückgekehrt, 
habe tief in seine Zeilen hineingehorcht und bin zum Jesusgebet geführt 
worden. Es ist das Ziel und der Gipfel der ignatianischen Gebetsweise, seine 
reinste Form. 

Ein Freund, der in Politik und Wirtschaft tätig ist, sagte zu mir, als er den 
Erfolg meiner kontemplativen Exerzitien sah: •Du hast eine Marktlücke ent- 
deckt." •Marktlücke ...?!" - wiederholte ich für mich, um mich in diesen 
Handelsjargon hineinzufinden. Ich stimmte ihm zu. Später aber habe ich 
mich geschämt: •Nein, mein Freund, diese Marktlücke habe nicht ich ent- 
deckt. Entschuldige, diese Marktlücke hat Ignatius entdeckt, oder auch er 
nicht zuerst. Man kann sich leicht vorstellen, daß er diese Gebetsweise von 
einem Mönch auf dem Montserrat oder in Salamanca gelernt hat. Sie ist ja 
Gemeingut der Kirche". 




