Die kontemplative Phase der ignatianischen
Exerzitien und das Jesusgebet (II. Teil)

Franz Jalics, Gries (Oberfranken)

9. Die neue Art des Betens (EB 238-260)

9.1 Die dreistufigen Aufstellungen

Unmittelbar an die Kontemplation, um Liebe zu erlangen, schlieBt Ignatius
die drei Weisen des Gebetes. Er hat sie nicht zur Orientierung des Exerziti-
enmeisters geschrieben wie z. B. die Wahlzeiten (EB 175-189) oder die An-
merkungen (EB 1-20). Sie gehoren noch streng zu den Ubungen der Exer-
zitien auf die gleiche Weise wie z.B. die Betrachtung der Menschwerdung
(EB 101-109):

,.Fiir die folgenden Ubungen nimmt man vier Wochen, um den vier Teilen zu entsprechen,
in die die Ubungen eingeteilt werden: den ersten ... der zweite ... der dritte ... der vierte (Teil
ist) die Auferstehung und Himmelfahrt; und es werden drei Weisen zu beten aufgestellt (EB
4).

Der Kenner des Exerzitienbuches weill sofort, dal die drei Weisen des
Gebetes eine provozierende Herausforderung sind. Ignatius hat den Exerzi-
tanten schon dreimal mit einer dreistufigen Aufstellung konfrontiert. Alle
drei Aufstellungen fordern die GroBRmut (EB 5) des Exerzitanten bis zum
AuBersten heraus. Diese drei sind: die drei Ziele Luzifers und Jesu Christi
(EB 142-146), die drei Arten von Menschen (153-155) und die drei Weisen
der Demut (EB 165-167).

In der Betrachtung der Ziele Luzifers geht es um eine Intensivierung der
Nachfolge: von Reichtum iiber Ehre bis zum Hochmut. In der Ansprache
Christi dagegen von Armut tiber den Wunsch nach Schmihungen bis zur De-
mut. Ignatius stellt den Exerzitanten vor die duflersten Konsequenzen der
Nachfolge Christi.

Die drei Arten von Menschen zeigen gleicherweise eine Steigerung. Die
Reaktion der ersten ist unannehmbar, die der zweiten kommt zwar schein-
bar aus einem gutem Willen, ist aber unwirksam. Nur die dritte entscheidet
sich tiir die Nachfolge Christi. Der Exerzitant kann sich eventuell mit seinen
Motiven und Wiinschen schmerzlich konfrontiert fiihlen.

Bei den Stufen der Demut steigert Ignatius: ,,... notwendige ... vollkom-
menere ... vollkommenste ... Demut ... “ (EB 167). Es ist klar, daB er zur
vollkommensten Demut hinfiihren will. Er spricht die ,,Freigebigkeit* (EB
5) des Exerzitanten an. Dies ist im ganzen Buch die tiefste Herausforderung.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 117

Alle diese dreistufigen Aufstellungen sind provokativ. Als jedoch alle Ex-
erzitienmeister, die ich kannte, nicht die dritte, sondern die zweite Weise des
Betens gelobt und empfohlen haben, wurde ich stutzig. In diesem Fall wiirde
die Reihenfolge der Gebetsweisen dem Vorgehen des Ignatius und seinem
magis“ (EB 23) widersprechen, denn er hiitte die zweite Weise an die dritte
Stelle gesetzt. In der dritten Weise des Gebetes muf3 deswegen eine andere
Absicht verborgen sein, die wir nicht entdeckt haben. Darauthin habe ich
den Text genauer angeschaut, und es war nicht umsonst. Schauen wir seinen
Wortlaut an.

9.2. Die drei Gebetsweisen

Die erste Weise des Gebetes (EB 238-248) ist auf die Menschen zugeschnit-
ten, die in der ersten Woche stehen. Denn Ignatius glaubt, daf} sie noch ,,An-
gewohnheiten* (EB 242) haben, Todsiinden zu begehen (EB 244) und emp-
fiehlt ihnen, tiber die Gebote nachzusinnen (EB 240-243). Dies wiirde er bei
Exerzitanten, die in die zweite Woche eingetreten sind, nicht mehr annehmen.

Die zweite Weise des Gebetes (EB 249-257) entspricht dem Anspruch an
den Exerzitanten in der zweiten, dritten und am Anfang der vierten Woche:

»Kniend oder sitzend, je nach der groBeren Einstellung, in der er sich findet, und wie ihn
mehr Andacht begleitet, dabei die Augen geschlossen oder auf eine Stelle fixiert haltend, ohne
mit ihnen hin- und herzugehen, soll der Betreffende sagen: ,Vater‘. Und er verweile bei der
Erwigung dieses Wortes soviel Zeit, als er Bedeutungen, Vergleiche, Geschmack und Tro-
stung in zu diesem Wort gehorigen Erwigungen findet“. (EB 252)

Das entspricht eindeutig den Betrachtungen der zweiten Woche. Dort
sucht man Bedeutungen, stellt man Vergleiche und Erwigungen an. Dort be-
schiftigt man sich mit Gefithlen, Trostungen und Geschmack.

Die dritte Weise zu beten (EB 258-260) ist fiir Menschen vorgesehen, die
die gesamten Exerzitien, die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, einge-
schlossen, innerlich vollzogen haben:

»Bei einem jeden Atemzug oder Luftholen soll man geistig beten, indem man ein Wort des
Vaterunsers oder eines anderen Gebetstextes betet. Man soll also zwischen einem Atemzug
und einem anderen nur ein Wort beten und, solange die Zeit von einem Atemzug zum ande-
ren danert, hauptsichlich auf die Bedeutung dieses Wortes schanen oder auf die Person, zu
der man das Gebet spricht oder auf die Niedrigkeit seiner selbst oder auf den Unterschied von
so groBer Hoheit zu so grofler Niedrigkeit” (EB 258).

Der grofie Unterschied zur vorherigen Gebetsweise ist die Abwesenheit
jeder Uberlegung, jeder Erwiigung, jeder Suche nach Bedeutung, jedes Stre-
bens nach ,,Geschmack® oder ,,Trostung®, wie das noch der zweiten Weise
eigen war (EB 252 und 258). Da bleibt nur ein Schauen, das der echten Kon-
templation entspricht. Wir haben es bei der Betrachtung, um Liebe zu er-
langen, gesehen.



Franz Jalics 118

9.3. Das Schauen auf die Person

Besonders hervorzuheben ist das Schaven auf die Person selbst'. Gemeint
sind also nicht die Aktivititen der Person, nicht die Mysterien des Lebens
Jesu, nicht Bilder oder Ikonen, nicht einmal die Eigenschaften der Person.
Der Exerzitant soll auf die Person selbst schauen. Das Schauen hat die Erin-
nerungen des Gedéchtnisses, die Erwdgungen des Verstandes, das Erreichen-
wollen des Willens und die Unterscheidungen von Trost und Trostlosigkeit
abgeldst. Zu dieser Schau miissen wir noch eine Bemerkung hinzufiigen.

Eine Person kann nicht objektiv betrachtet oder angeschaut werden. Sie
ist kein Gegenstand. Die Person kann nur in Beziehung angeschaut oder er-
kannt werden. Und das will Ignatius ausdriicken, wenn er zur Schau auf die
Person hinzufiigt:

... oder auf die Niedrigkeit seiner selbst oder auf den Unterschied von so groBer Hoheit zu
so groBler eigener Niedrigkeit” (EB 258).

Ignatius will mit diesem Text keinen Vergleich anstellen, sondern zum
Schauen auf die Beziehung fithren, die sich selbst und Gott gleichermaRen
einschlieBt. Um zu verstehen, worum es hier geht, erinnern wir uns an einige
Aussagen der Mystiker: ,,Ich bin nichts, Du bist alles“. Oder wie Franziskus
eine ganze Nacht gebetet hat: ,,Wer bist du, und wer bin ich?*; oder wie ein
Gl4ubiger dem Pfarrer von Ars geantwortet hat: ,,Er schaut auf mich und ich
schauve auf ihn*. Paulus driickt dasselbe aus: , Nicht mehr ich lebe, sondern
Christus lebt in mir* (Gal 2,20) und noch klarer spricht der vierte Evange-
list: ,,Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, sol-
len auch sie in uns sein“ (Joh 17,21). Ignatius will keine Gegeniiberstellung
empfehlen. Sie wiirde das Denken des Verstandes wieder beleben, das der
Exerzitant schon lange hinter sich gelassen hat. Trotz des Kontrastes von Ho-
heit nnd Niedrigkeit kommt es allein auf ein Schauen auf die Beziehung an,
die Gott und den Exerzitanten gleicherweise einbezieht. Es handelt sich um
das BewuBtwerden der Begegnung in Demut und Barmherzigkeit. Der Exer-
zitant soll in sich selbst auf die Gegenwart Jesu Christi schanen.

9.4. Die drei Forderungen

Ignatius ist ein praktischer und pédagogischer Mensch und stellt allen drei
Betenden Forderungen, damit sie ihr Ziel im Gebet erreichen.

Der erste Betende ist ein Mensch in der ersten Woche. Thm entzieht Ig-
natius den Lirm der Welt, damit er mehr zur Ruhe kommt:

! 'Wahrnehmen, schauen, héren, aufmerksam sein, einfach dasein sind in dieser Hinsicht Sy-
nonyme. Zu ,wahrnehmen’ siche KKEE, 35-38.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 119

,,Bevor man ins Gebet eintritt, lasse man den Geist ein wenig ruhig werden, indem man
sich setzt oder umhergeht, wie es einem besser scheint” (EB 239).

Die zweite Gebetsweise entspricht dem Menschen, der in die zweite Wo-
che eingetreten ist, die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, aber innerlich
noch nicht vollzogen hat. Von ihm kann man mehr verlangen. Ignatius ent-
zieht ihm die Aktivititen der duBeren Sinne, 148t ihm jedoch die Aktivititen
der inneren Fahigkeiten:

,JKniend oder sitzend, je nach der grofieren Einstellung, in der er sich findet, und wie ihn
mehr Andacht begleitet, dabei die Augen geschlossen oder auf eine Stelle fixiert haltend, ohne

mit ihnen hin- und herzugehen, soll der Betreffende sagen: ,Vater‘. Und er verweile.” (EB
252)

Und:

LEr soll in der bereits genannten Weise eine Stunde beim ganzen Vaterunser verweilen.
...Wenn der Betreffende ... guten Stoff zu denken und Geschmack und Trost findet, kiimmere
er sich nicht, weiterzugehen, auch wenn die Stunde bei dem, was er findet, zu Ende geht.
(EB 253-254)

Er soll also korperlich ganz zur Ruhe kommen, die Aktivitit der Augen
abschalten und moglichst wenige Worte sprechen. Diese grolere Sammlung
wird ihm bei den ,,Erwigungen und anderen inneren Aktivititen helfen.

Dem Exerzitanten, der schon die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, in-
nerlich vollzogen hat, entzieht er die Aktivitdten der inneren Fihigkeiten
(Gedichtnis, Verstand, Wille und die Beschiftigung mit Empfinden von
Trost und Trostlosigkeit), wie wir eben gesechen haben. Thm 148t er aus-
schlieBflich das Schauen.

9.5. Besondere Hilfen

Da aber dieser Abschied von Erinnern, Denken, Wollen, sowie Achten auf
Trost und Trostlosigkeit sehr schwer ist, gibt er ihm noch eine Hilfe, die ihn
beim Aufgeben seiner Aktivitdten der inneren Fahigkeiten unterstiitzen soll.
Es ist die Aufmerksamkeit auf das Atmen:

.Die dritte Weise zu beten ist: Bei einem jeden Atemzug oder Luftholen soll man geistig
beten, indem man ein Wort ... betet. Man soll also zwischen einem Atemzug und einem an-
deren nur ein Wort beten.* (EB 258)

Es ist weltweit bekannt, daf} das Achten auf das Atmen? sehr hilfreich ist,
die Gedanken zu beseitigen und zu einer tiefen Sammlung zu fiihren, in der
sich die Aufmerksamkeit hin zum ungestdrten Schauen entfalten kann.

Ignatius muBte nicht wiederholen, dal dieses Wort auch ein Name sein
kann. Das hat er schon bei der vorigen Gebetsweise geklért. Ebenso wird

2 In KKEE, 72-75 gebe ich eine praktische Ubung, die mit dem Atemrhythmus leicht vertraut
macht.



Franz Jalics 120

man hier von der zweiten Weise des Gebetes iibernehmen, daB die Wieder-
holung eines Wortes eine ganze Stunde ausfiillen kann. Weil die innere Stille
der Exerzitanten in der kontemplativen Zeit noch tiefer ist als bei denen der
zweiten und dritten Woche, werden sie wohl viel linger bei demselben Na-
men bleiben als die Exerzitanten der vorigen Wochen: Monate lang oder so-
gar noch linger.

Aus dieser Perspektive der fortschreitenden Vereinfachung und Verinner-
lichung des Gebetes kann man erkennen, daf die Wiederholungsbetrachtun-
gen (EB 62, 118, usw.) und die Anwendungen der Sinne (EB 121)in der
zweiten und den folgenden Wochen eine Vorbereitung auf die dritte und
kontemplative Gebetsweise waren. Das Ruhen des Gedichtnisses, des Ver-
standes und des Willens zu erreichen, ist eine miihsame Aufgabe. Sie hat
diese Vorkehrungen notig gemacht.

Auch so ist die vollige Gedankenstille noch immer nicht leicht zu errei-
chen. Einige Hilfen, die aus der Tradition der Kirche dazukommen, kénnen
diese Entwicklung erleichtern.*

9.6. Die grofie Herausforderung

Der Exerzitant hat sein Gedéchtnis, seinen Verstand und seinen Willen im
Gebet der Betrachtung, um Liebe zu erlangen, Gott geschenkt. Ist er bereit,
die Konsequenzen daraus zu ziehen und diese seine Fihigkeiten effektiv und
konstant zu Ruhe zu bringen, damit Gott allein in ihm wirkt? Das ist die
groBBe Herausforderung der drei Gebetsweisen.

Hat der Exerzitant das Hingabegebet in der Betrachtung, um Liebe zu er-
langen, nicht beten kénnen, oder hat er es als eine bloBe Variante seines Hin-
gabegebetes in der Christkonigsbetrachtung gebetet, dann wird er die zweite
Weise des Gebetes wihlen. Wenn er aber dieses Gebet innerlich vollzogen
hat, dann wird er sich fiir die dritte Weise entscheiden. Er muB zeigen, wo
er steht.

7 In den KKEE beginnen wir mit der Anwendung der Sinne in der Natur, 38—40.

* Inden KKEE gebe ich solche Hilfen. Zu sehr guten Erfahrungen hat die Aufmerksamkeit auf
die Handfldchen gefiihrt. Sie ist, durch die traditionelle Haltung der im Gebet gefalteten Hinde
und durch die Handhaltung des Priesters in der Messe, nicht fremd. Sie entspricht auch dem
Ort der Wunden Christi und der Handauflegung. Mehr dazu in KKEE 106-108, ganz be-
sonders auch im Gesprich mit Pia 321-322 und in sehr vielen anderen Gesprichen.
Der Klang ist besonders im gregorianischen Gesang und in der Schwingung der Kir-
chenglocken immer eine Hilfe zur Sammlung und zum Gebet. Im Horen auf den inneren Klang
findet man einen Weg zur gedankenfreien Wachheit auf die Gegenwart des Auferstandenen
(KKEE, 189-190).



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 121

Es ist also klar, daB8 Ignatius Menschen, die die Exerzitien im ganzen
geistlichen Umfang vollzogen haben, eine neue Gebetsweise zeigt. Sie ist
der Gipfel, das Ideal oder die Endstation der Betrachtungen und Gebetswei-
sen. Von da an soll der Exerzitant nur dabei bleiben. Alles andere vertraut
er der Gnade an. Der Beter hat alles aufgegeben. Er ist im bestmdglichen
Zustand, da} die Gnade wirken kann. Sein Gebet ist einfach und unmittel-
bar geworden.

Da konnte einer fragen, warum man das nicht frither entdeckt hat, und
warum im Laufe der Jahrhunderte nicht solche Exerzitien gegeben wurden?
Das ist eine berechtigte Frage. Sie mufl aber den Historikern gestellt wer-
den. Das Ziel dieses Artikels ist die Beschreibung der Bezichung zwischen
dem Exerzitienbuch des Ignatius und meinem Buch iiber Exerzitien. So be-
schrinke ich mich auf den Text des Exerzitienbuches.

9.7. Die letzte Phase der vierten Woche

Die vierte Woche endet mit dem Einiiben einer der letzten zwei Gebetswei-
sen. Diese gehoren zu den Ubungen der vier Wochen. Ohne diese Ubungen
zu verrichten, sind die Exerzitien nicht ganz vollendet: ,Fiir die folgenden
Ubungen nimmt man vier Wochen“ (EB 4). Die drei Weisen des Gebetes
sind in diesem Ubungsplan ausdriicklich aufgezihlt, wie wir schon gesehen
haben (EB 4).

Nach derselben Anmerkung soll man dem inneren Prozef} des Exerzitan-
ten entsprechend die einzelnen Wochen verldngern oder abkiirzen. So kann
es geschehen, daB jemand leicht und erfolgreich durch die Wochen gegan-
gen ist. Die Wahlentscheidung ist ihm, wie eine an der Sonne gereifte
Frucht, in den SchoB gefallen. So ist er vielleicht schon nach drei oder drei-
einhalb Wochen zur dritten Weise des Gebetes gelangt. Er kann in diesem
Fall fiir den Rest der Exerzitien in der dritten Weise des Gebetes bleiben.
Das wird ihm fiir seinen Alltag zugute kommen, denn in seinem Alltag wird
er stindig auf diese Weise beten. Wenn er einmal dieses Gebet gekostet hat,
wird er sich nicht mehr von ihm abkehren wollen.

10. Das Jesusgebet

Stellen wir die Elemente der dritten Gebetsweise zusammen. Die Hinweise,
die duBeren Sinne zu beruhigen, gelten auch fiir die dritte Gebetsweise:

— Er soll sich hinknien oder hinsetzen (EB 252).

— Er soll die Augen schlieBen oder auf eine Stelle fixiert halten (EB 252).
— Er soll ein Wort sprechen (Ebd.).



Franz Jalics 122

— Er kann/soll eine Stunde dabei bleiben (EB 253). In der dritten Weise
auch linger.

Es kommen die Hinweise, die der dritten Gebetsweise eigen sind, hinzu:
- Er soll das Wort mit jedem Atemzug beten (EB 258).
— Beim Sprechen des Wortes soll er auf die Person achten, zu der er spricht
(EB 258).
— Statt zu Uberlegen, zu vergleichen, Geschmack oder Trostungen zu su-
chen, soll er einfach im Schauen bleiben (EB 252 und 258, wie oben schon
gesehen).
— Wenn man dazu bedenkt, da Ignatius eine ganz groBe Andacht zu Jesus
Christus gehabt hat, daB in der ,,Vision von La Storta® der Vater ihn zu Chri-
stus stellte, daB er seiner Griindung den Namen Jesu gegeben hat, daf sein
Emblem IHS war, daB die Gesellschaft Jesu bis zum Erscheinen der Herz-
Jesu-Andacht eine ganz grole Verehrung des Namens Jesu pflegte, daf§ sie
sich danach zur Verehrung des Herzens Jesu bekannt hat, daB Ignatius in den
Gespriichen des Exerzitienbuches sehr oft zu Maria, Jesus Christus und zum
Vater beten und daB er in seinen Exerzitien drei von den vier Wochen iiber
das Leben Jesu betrachten 1d8t, dann ist schon plausibel, dal dieses ,,wort*,
das er den Exerzitanten sprechen liBt, sehr oft der Name Jesu ist.

So verstehe ich die dritte Weise des Betens des Ignatius, und diesen Weg
zeige ich in meinem Buch iiber kontemplative Exerzitien mit dem Jesusge-
bet.

11. Die Unterscheidung der Geister in der kontemplativen Zeit

Fiir die erste und zweite Woche hat Ignatius Regeln zur Unterscheidung der
Geister geschrieben. Warum hat er fiir die kontemplative Zeit keine vorge-
legt?

Ein Grund, diese Regeln nicht zu schreiben, kdnnte wohl gewesen sein,
daB die Unterscheidung in der kontemplativen Zeit sehr einfach ist. Die Ein-
fachheit beherrscht alles. Das Gebet ist ein bloBes Schauen geworden; der
Betrachtungsstoff ist weggefallen; die Vorsorge fiir die Wahl besteht im
Weglassen aller Vorbereitungen, wie wir es gleich sehen werden; die Ver-
bindung zu Gott besteht nur in der Hinwendung durch Aufmerksamkeit und
Vertrauen. Alles hat sich auf eine Unmittelbarkeit der Beziehung zu Gott hin
entfaltet. Wie konnte da die Unterscheidung der Geister vielfiltig bleiben?

Eine einzige Aufgabe bleibt fiir die Unterscheidung der Geister. Die gei-
stigen Fihigkeiten (Erinnerung, Verstand, Wille) kommen sehr schwer zur
Ruhe. Es ist eine dringende Aufgabe der Unterscheidung der Geister zu prii-
fen, ob sich die Stille in diesen Fihigkeiten tatsichlich einstellt oder nicht.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 123

Die Grundfrage lautet in diesem Sinne: Bin ich mit meiner Aufmerksam-
keit bei Gott, oder bin ich bei mir? Bin ich mit meiner Aufmerksamkeit bei
meinem Atem, bei dem Namen oder Wort, bin ich bei der Person, zu der ich
spreche, oder kreise ich im Gegenteil um mich und um meine Welt?

Wenn ich bei Gott oder der Person bin, zu der ich spreche, bin ich unter
dem EinfluB des guten Geistes. Verweile ich dagegen bei meiner Welt, bin
ich unter dem EinfluB des Geistes der Welt. Es ist eine einfache Regel. Man
konnte sie aufschliisseln.

— Achte ich auf Gott, oder bin ich bei der Aktivitit meines Verstandes (EB
234)? Bin ich bei Gott, oder bin ich bei meinen Gedanken, , Erwigungen®
und ,,Vergleichen“ ( EB 252), die in der zweiten, dritten und am Anfang der
vierten Woche noch richtig sind, jetzt aber nicht mehr?

— Verweile ich bei Gott oder halte ich mich bei meinem ,,Geschmack und
Trostungen* (EB 252) oder bei anderen Gefiihlen auf? Vorher waren sie not-
wendig, aber jetzt sind sie Zerstreuungen.

— Bemiihe ich mich, bei Gott zu bleiben oder beschiftige ich mich mit mei-
nen ,,Erinnerungen* (EB 234), Vorstellungen, Phantasiebildern, Erlebnis-
sen, Erfolgen, meiner Vergangenheit, Dingen, die ich alle schon lange Gott
hingegeben habe (EB 234)?

— Weile ich bei Gott oder verharre ich bei meinem ,,Willen* (EB 234), Pla-
nen, Erwartungen, Interessen, Sorgen und bei allem, was ich erreichen will?
Habe ich etwa vergessen, daB ich meinen Willen Gott ganz hingegeben
habe?

— Vertraue ich auf Gott oder plage ich mich mit meinen Siinden, Schuldge-
fiihlen und Minderwertigkeiten?

— Bin ich auf Gott ausgerichtet oder griible ich liber meine Probleme?

— Bin ich bei Gott oder bin ich bei einzelnen Bitten und Wiinschen? In die-
sem Fall geniigt mir Gott selber doch nicht ganz (EB 234).

Nur die Erfahrung kann Einsicht in diese Regel der Ausrichtung auf Gott
geben. Nur wer diese Weise des Betens lebt, kann sie verstehen. Es ist ganz
so wie mit den anderen Regeln der Unterscheidung. Jene versteht man auch
nur von der Praxis her.

Man miiBte beschreiben, wie der Exerzitant mit seinen Gedanken und mit
seinen Gefiihlen®, die ihm im Gebet hochkommen, umgeht®.

5 Zum Umgang mit den Gefiihlen siehe das Gesprich mit Daniel KKEE, 240-242.

¢ Die Unterscheidung der Geister auf diese Weise ist in den KKEE praktisch in allen Dialogen
das Hauptthema. Sie ist in langen Beschreibungen und in kurzen Antworten, systematisch und
gelegentlich immer wieder zur Einlibung formuliert und wiederholt.



Franz Jalics 124

12. Die Wahl in der kontemplativen Zeit

Ignatius sieht fiir die zweite Woche der Exerzitien eine Wahl vor. Ist es vor-
stellbar, da man auch in der kontemplativen Zeit eine Wahl trifft? Selbst-
verstdndlich, er selber hat eine solche Entscheidung in seiner kontemplati-
ven Phase angestrebt. Betrachten wir, was er iiber die Wahlzeiten sagt (EB
169a-189a).

Ignatius weist auf drei verschiedene Seelenzustinde hin, in denen man
eine Wahl treffen kann.

»Die erste Zeit ist: Wann Gott, unser Herr, den Willen so bewegt und anzieht, daB diese
fromme Seele dem Gezeigten folgt, ohne zu zweifeln noch zweifeln zu konnen; so wie es der

heilige Paulus und der heilige Mattéius getan haben, als sic Christus, unserem Herrn, nach-
folgten“ (EB 175).

Das muB3 man noch durch eine andere Stelle erginzen’:

»Allein Gott, unser Herr, vermag der Seele Trostungen zu geben ohne vorhergehende Ur-
sache. Denn es ist dem Schopfer eigen, einzutreten, hinauszugehen, Regung in ihr zu bewir-
ken, indem er sie ganz zur Liebe zu seiner gottlichen Majestit hinzieht. Ich sage ,ohne Ursa-
che’: ohne jedes vorherige Verspiiren oder Erkennen irgendeines Gegenstandes, durch den
diese Trostung kdime mittels der eigenen Akte von Verstand und Willen.“ ( EB 330)

Es fillt gleich auf, daB dieses ,,ohne Ursache®, dieses plotzlich Uberwil-
tigtsein, wie bei Paulus oder Mattius, am besten zur kontemplativen Wahl
passen. Dort ist ja alle ,,Ursache* ausgeschlossen. Und was sind diese Ur-
sachen? Was ist dieses ,,... jedes vorherige Verspiiren oder Erkennen irgend-
eines Gegenstandes “ und ohne ,, eigene Akte von Verstand und Willen*?

Man kann sofort erkennen, daB der erste Hinweis, nimlich die Tréstun-
gen, auf den Seelenzustand der zweiten Woche anspielen und die Anwen-
dung von ,,Verstand und Willen* sich auf den Zustand der ersten Woche be-
ziehen, der zweiten Woche aber auch nicht fern stehen. Nur nach der Be-
trachtung, um Liebe zu erlangen, bewegt man sich nicht mehr auf dieser
Ebene.

Das wird in den nichsten zwei Wahlzeiten bestitigt, denn die zweite
Wahlzeit ist:

,»Wann man aus der Erfahrung von Tréstungen und Trostlosigkeiten und aus der Erfahrung
der Unterscheidung verschiedener Geister genug Klarheit und Erkenntnis gewinnt.“ (EB 176)

Die Aussage braucht nicht viel Kommentar. Sie ist Bestandteil der zwei-
ten Woche.

Die dritte Wahlzeit ist eine ,,ruhige Zeit*:

,Ich sagte ,ruhige Zeit‘: wann die Seele nicht von verschiedenen Geistern bewegt wird und
ihre natiirlichen Fahigkeiten gebraucht.* (EB 177)

7 Siehe die Fuinote zu EB 330 in der deutschen Ubersetzung von P. Knauer, 139.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 125

Diese Wahlweise entspricht der ersten Woche. Dort ist ndmlich voraus-
gesetzt, daB man weder durch Unterscheidung von Trostungen (zweite Zeit)
noch ,,ohne Ursache* (erste Zeit) eine Wahl treffen konnte:

,,Wenn man in der ersten oder zweiten Wahlzeit keine Wahl trifft ... . (EB 178)

Diese Wahlzeit ist in der Praxis eine Ergdnzung der zweiten Wahlzeit.

Wir konnen also sagen, daB die wichtigste Wahlzeit die erste ist, und sie
darf erst versucht werden, wenn der Seelenzustand des Exerzitanten es er-
laubt. Es ist klar, daB man diese Zeit nicht herbeizwingen kann. Man kann
sie nicht einmal direkt vorbereiten. Und doch wird gesagt, daB diese wich-
tiger ist als die anderen, und die anderen kommen nur in Frage, wenn diese
nicht geschieht.

13. Die Wahlpraxis in der kontemplativen Zeit

Zum Verstindnis der kurzen Hinweise von Ignatius wird helfen, wenn ich
eine mogliche Praxis der ersten Wahlzeit beschreibe. Denn es konnte je-
mandem der Einwand einfallen, daB die erste Wahlzeit gar nicht vorbereitet
werden kann.

Das ist auch richtig. Die erste Wahlzeit ist nicht planbar. Dennoch gibt es
eine indirekte Vorbereitung: leer werden und nicht an das Wahlproblem den-
ken. Denn wenn man daran denkt, kann sich sicher keine Wahl ohne Ursa-
che ergeben. So sagt es Ignatius:

,Ich sage ,ohne Ursache*: ohne jedes ... Verspiiren oder Erkennen irgendeines Gegenstandes,
durch den diese Trostung kime mittels der eigenen Akte von Verstand und Willen” (EB 330).

Dieser Zustand ist genau die dritte Weise des Betens, wie wir gesehen ha-
ben: mit jedem Atemzug, mit jedem Wort, ohne jede ,,Akte von Verstand
und Willen* (EB 330) nur auf die Person schauen (EB 258).

Die einzige Vorbereitung auf die erste Wahlzeit ist, sich nicht mit dem
Wahlproblem zu beschiftigen: leer zu werden und sich auf Gott auszurich-
ten. Wir konnen im kontemplativen Bereich nichts tun. Es wird alles ,,dazu-
geschenkt“ (Mt 6,33). Wie sieht also konkret die Wahlpraxis aus?

Jemand, der kontemplative Exerzitien machen will, kommt und sagt, daB3
er eine Wahl zu treffen hat. Der Exerzitienleiter miiite fragen, ob diese Ent-
scheidung dringend sei oder nicht. Sie ist zum Beispiel eilig, wenn die Ent-
scheidung bis zum Ende der Exerzitien feststehen muB. In diesem Fall muf}
man die zweite und dritte Wahlzeit wihlen. Damit kehrt man zum Bereich
der zweiten Woche zuriick. Das ist notig, weil die Gnade sich nicht forcie-
ren 14Bt. Uberlegungen und Unterscheidung der Trostungen sind in diesem
Fall unumginglich. Deshalb gehort dieser Vorgang zur zweiten Woche und
zur zweiten und dritten Wahlzeit.



Franz Jalics 126

Sagt aber der Exerzitant, daB seine Wahl noch eine lingere Frist hat, ein
Jahr zum Beispiel, dann kann man anbieten, den Weg der ersten Wahlzeit
einzuschlagen. In diesem Fall muB der Exerzitant weiter mit seiner Hingabe,
nicht zu denken und nichts Besonderes zu wollen, fortfahren. Er soll auch
nicht auf Trost und Trostlosigkeit achten. Er hat seine Wahlsituation voll-
stdndig zu vergessen, und seine Aufgabe ist, seine Aufmerksamkeit einzig
und allein auf Jesus Christus auszurichten.

Sehr oft geschieht es, daB der Betroffene nach fiinf, sechs oder mehr Ta-
gen eines Morgens aufwacht und mit Staunen feststellt, daB seine Entschei-
dung ganz einfach wie eine Sdule dasteht, als wiire sie schon immer klar ge-
wesen. Er hatte sie ohne Vorbereitungen getroffen, denn er hatte nur auf Je-
sus Christus oder Gott geschaut. Solche Entscheidungen sind der Erfahrung
nach innerlich viel klarer als die Entschliisse auf Grund von Denken und
dem Beobachten von Trostungen.

Sollte eine solche Klarheit nicht geschenkt werden, sind die Betroffenen
dennoch in aller Regel mit ihren Exerzitien sehr zufrieden. Sie sagen, daB
die Entscheidung zwar nicht gefallen sei, aber sie selber hitten beziiglich
des gesamten Wahlproblems viel an innerer Klarheit gewonnen. Sie seien
von innen her durchlissiger geworden, und sie seien niher zu ihrer Ent-
scheidung gefiihrt worden. So sieht die Praxis der ersten Wahlzeit in den
kontemplativen Exerzitien kurz gefaBt aus*

Eine andere Form der Praxis der ersten Wahlzeit wire, wie es Ignatius
selbst gemacht und in seinem Tagebuch genau beschrieben hat. Er wollte
entscheiden, ob die Kollegien Vermégen haben sollten oder nicht. Er wuBte,
dal} die Kollegien ohne Grundbesitz nicht leben kénnen. Doch die Armut
war ihm ein ganz grofes Anliegen. Seine Vorgehensweise ist uns aber durch
sein Tagebuch tiberliefert worden. Er hat den Schwerpunkt seines Wahlpro-
zesses allmihlich von einer mehr gedanklichen Uberlegung hin zu einem
mehr gefiihlsméBigen Wahrnehmen von Trost- und Trostlosigkeitszustinden
und weiter, sich tiberhaupt nicht mehr mit dem zur Wahl Stehenden zu be-
schiiftigen, sondern seinen inneren Blick allein ganz auf Gott - Jesus und die
Heilige Dreifaltigkeit - auszurichten, verlagert. Ist er am Anfang die ,,Wahl-
punkte*® der Reihe nach durchgegangen, so scheint ihm spiiter, ,,daf es kei-
nen Grund mehr gibt, noch mehr Wahlpunkte anzuschauen*'®. Er bemerkt,
daB ihn das Uberlegen ,,aus der so innigen Andacht (herauszieht)“!'. Im

# Siehe das Gespriich mit Anni, KKEE, 120-121 und mit Lina KKEE, 391-393.

° Die Wahlpunkte des hl. Ignatius iiber die Hiuser der Gesellschaft Jesu. MHS1 M1 Cost. 1,
78-81, abgedruckt in: Ignatius von Loyola, Das Geistliche Tagebuch. Herausgegeben von
Adolf Haas S.J. und Peter Knauer S.J., Freiburg i. Br. 1961, 227-231.

10 16. Februar, GT 158.

' Ebd.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 127

Uberlegen erkennt er sogar eine Versuchung, der er zu widerstehen hat.
Suchte er zunichst Bestitigung durch Trost, so ,,wollte oder suchte (er spi-
ter) keine weitere, groBere Bestitigung mehr, sondern blieb in dieser Hin-
sicht ruhig und gelassen.'> Um was er jetzt bittet, ist, daB ihn Jesus ,auf
dem Weg, der ihm am besten scheint, mit dem Willen der Heiligsten Drei-
faltigkeit gleichformig ... (macht)“"®. Er gibt sich zufrieden, sich ,,von der
gottlichen Majestit lenken zu lassen, der es zukommt, je nachdem und wann
es besser ist, ihre Gnaden zu geben und wieder zuriickzuziehen“'*. Er emp-
fiehlt sich Jesus an, ,,aber nicht um auf irgendeine Weise noch mehr Be-
stitigung zu erlangen, sondern damit vor der Heiligsten Dreifaltigkeit mit ...
(ihm) ihr groBerer Dienst .... erreicht wiirde, auf dem geeignetsten Weg, wo-
fern ... (er sich) nur in ihrer Gnade finde*“". Die Wahl riickt in den Hinter-
grund, in den Vordergrund Jesus und die Heilige Dreifaltigkeit, die Andacht,
das Vertrauen und die Liebe zu ihm/ihr. Es scheint ihm sogar, ,,daB ... (er)
nicht mehr das Verlangen hatte und gar nicht in der Lage war, auf ... (sich)
zu blicken, ... (sich) des Vergangenen zu erinnern ..."**". Es zieht ihn ,,ganz
zur Liebe zur Heiligsten Dreifaltigkeit hin*'".

Wir sehen, daB sich Ignatius am 16. Februar von den mentalen Uberle-
gungen (dritte Wahlzeit) und am 26. Februar von der Ebene der Trostungen
(zweite Wahlzeit) gel6st hat und mehr und mehr nur in der Gegenwart der
Heiligsten Dreifaltigkeit geblieben ist.

14. Die Gestalt der kontemplativen Exerzitien im Sinne des Ignatius

Ignatius hat niemandem zweimal die Exerzitien gegeben. Er hat deswegen
nicht den Fall geschildert, daB einer, der die ersten Exerzitien mit vollem Er-
folg innerlich vollzogen hat, noch ein zweites Mal Exerzitien machen will.

Wir setzen heute eine andere Situation voraus. Jemand bittet entweder um
Jahresexerzitien oder um Exerzitien, weil er eine Entscheidung zu treffen
hat. Nehmen wir an, daB er schon einmal die dreiBigtdgigen Exerzitien ge-
macht hat, und zu dem geistlichen Zustand gekommen ist, der fiir die kon-
templative Zeit beschrieben wird (EB 230-260). Wie wird er die Exerzitien
machen, oder wie soll er sie machen? Soll er bei der ersten Woche anfangen
und die Exerzitien Tag fiir Tag so verbringen, wie sie im Exerzitienbuch

12.26. Februar, GT 174.
13 26. Februar, GT 175
4 Ebd.

15 27. Februar, GT 175f.
'6 5. Mirz, GT 185.
177, Mirz, GT 193.



Franz Jalics 128

tiberliefert sind? Oder konnte er im Gegenteil die ganzen Exerzitien mit der
dritten Weise des Gebetes verbringen?

Wenn, wie wir voraussetzen, dieser Exerzitant die kontemplative Zeit der
Exerzitien schon innerlich vollzogen hat und in seinem Alltag stindig und
konsequent die dritte Gebetsweise praktiziert, wird er spontan bei seiner Ge-
betsweise bleiben. Eine Riickkehr zu den vorherigen Gebetsweisen als dau-
ernder Gebetspraxis ist nicht mehr méglich.

Wenn er wirklich mit der ersten oder zweiten Woche anfinge, wo blicbe
seine Hingabe des ,,Nimm Herr und empfange (EB 234)“? Wiirde ihm die
Gnade nicht mehr geniigen? Wiirde er nicht von Gott sein Gedichtnis, sei-
nen Verstand und Willen zuriicknehmen?

Es ist nicht so, daB er nicht eine Betrachtung machen kénnte. Er kann sie
machen, aber als Gebetsweise wird er sie fiir sich nicht geeignet finden. Er
wird sich kurze Zeit nach dem Beginn der Betrachtung nach mehr Rubhe,
nach mehr Einfachheit, nach mehr Unmittelbarkeit sehnen und nur in der
Gegenwart bleiben wollen. Thm entspricht eine viel einfachere Weise zu be-
ten. Er kann Ubungen von Besinnen, Uberlegen, ~Erwigen* vollziehen, aber
wenn er auf sein Inneres hort, wird er sich in diesen Ubungen in die zweite
Woche zuriickversetzt fiihlen.

Der Exerzitant wird die ersten zwei Hinfiihrungen und das Endgesprich
der Gebetsstunde weiter mit miindlichen Gebeten machen kénnen (EB 232,
237, 239, 250, 251 usw.). Die Gebetsstunde selbst aber wird er jedenfalls im
Sinne der Hingabe seiner inneren Fihigkeiten vollziehen. Alles andere wird
ihm lastig sein.

Durch das einfache Gebet verliert er nichts von den Friichten der vier Wo-
chen. Mit der Stille und mit der dritten Weise des Gebetes ist der weitere
LéuterungsprozeB nicht nur gesichert, sondern er wird noch intensiviert. Die
Stille und die Leere lassen im Menschen alle »ungeordneten Anhinglich-
keiten* (EB 1) hochsteigen, die noch ein Hindernis zu Gott sind'®. Das enit-
spricht der ersten Woche. Mit dem Jesusgebet ist fiir ein Wachsen in der
Nachfolge Christi gut gesorgt.

So sind die Teilziele der vier Wochen mehr als gut in diese kontemplative
Zeit hineingenommen'*-

'* Siehe die ganze fiinfie und sechste Zeit, KKEE, 174-257, und viele andere Stellen. [n der
kontemplativen Zeil ist die Liuterung tigliches Brot.

** Die Erfahrung beweist reichlich, da eben die Menschen, die mit groBer Verantwortung und
sehr akliven Aufgaben in der Welt stehen, am meistens fiir diese kontemplative Weise des Be-
lens dankbar sind. Das Bedenken, daB die konlemplative Gebelsweise zu Inaktivitit fiihrt, ist
vollsténdig unbegriindet. Siche KKEE, 21 und das Gespriich mit Rudi, KKEE, 394-398.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 129

15. Die Eignung des Exerzitanten fiir kontemplative Exerzitien

Ignatius sagt in der achtzehnten Anmerkung, daf} nicht allen Menschen die
Ubungen der zweiten und der folgenden Wochen gegeben werden sollen
(EB 18). So stellt sich auch die Frage: Wem kann man die kontemplative
Phase der Exerzitien zutrauen, und wer soll bei der letzten Betrachtung der
Mysterien des Lebens Jesu haltmachen?

An erster Stelle kann man sie allen Menschen zutrauen, die einmal die
vollen Exerzitien gemacht und sie auch innerlich vollzogen haben.

An zweiter Stelle kann man sie Menschen anbieten, die zwar die dreiBig-
tdgigen Exerzitien nicht gemacht haben, aber auf anderen Wegen und mit
der gleichen Gnade zu derselben geistlichen Reife gefiihrt worden sind.

An dritter Stelle kann man sie mit Nutzen auch einigen anderen zumuten.
Die Gebetsweise eines Menschen regelt sich meistens ganz natiirlich von
selbst®> Man konnte kontemplative Exerzitien deswegen Menschen zu-
trauen, die Exerzitien schon gemacht haben. Sollten sie auch noch nicht mit
aller Sicherheit fiir die kontemplative Gebetsweise reif sein, kénnten sie in
die kontemplative Weise der Exerzitien eingefiihrt werden. Es geschieht
namlich, dafl Menschen, wenn sie innerlich fiir diese Gebetsweise noch
nicht ganz reif sind, nach den Exerzitien zu ihren Betrachtungen zuriick-
kehren. Auch in diesem Fall haben sie den groBlen Nutzen davon, daB sie
liber eine mogliche spitere Entwicklung gut informiert sind und zum richti-
gen Zeitpunkt ganz natiirlich zu der kontemplativen Gebetsweise iibergehen.

Sehr empfehlenswert wire, daf3 alle, die anderen Exerzitien geben, diese
kontemplative Art zu beten kennenlernen. Es konnte ndmlich geschehen,
dall Menschen bei ihnen Exerzitien machen, bei denen es schon lingst fil-
lig ist, in das kontemplative Gebet eingeweiht zu werden. Wenn der Exerzi-
tienmeister kontemplative Exerzitien nicht kennt und in sie nicht einfiihrt,
wiirde er diese Exerzitanten sehr frustriert weggehen lassen miissen.

Von den kontemplativen Exerzitien sollte man auf alle Fille solchen Per-
sonen abraten, die psychisch nicht stabil sind. Die lange und intensive Stille
bringt in ihnen so viel Ungeordnetes hoch, daf es in der Zeit der Exerzitien
nicht aufgearbeitet werden kann. Man miite sie deswegen davon fernhal-
ten.

Man miite die Exerzitienleiter davor warnen, daf} sie kontemplative Ex-
erzitien denen geben, die ihren Hinweisen nicht folgen konnen. Ignatius
spricht auch von der Notwendigkeit der Bereitschaft, sich fiihren zu lassen
(EB 5). Wenn sie ndmlich unter den Einflul von Phantasiebildern, eingebil-
deten Visionen, medialen Wahrnehmungen oder anderen Realititschwund

* Wie sich das Beten spontan regelt, ist in KKEE, 362-364 detalliert beschrieben.



Franz Jalics 130

kommen, kénnen sie wegen ihrer Unfolgsamkeit nicht herausgefiihrt wer-
den.

16. Zusammenfassung in zehn Punkten

1. Die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, ist Prinzip und Fundament fiir
eine neue, eine kontemplative Zeit der Exerzitien.

2. Das Ziel, das dieses Fundament vor uns stellt, ist die Schau auf die Ge-
genwart Gottes oder anders gesagt, die Ausrichtung der Aufmerksamkeit auf
Gott in seinen Werken, in der Schopfung, sowie im eigenen BewuBtsein.

3. Das bringt mit sich, daB die anderen geistigen Fihigkeiten (Erinnerung,
Verstand und Wille, Erwigung von Trostungen) zur Ruhe gebracht werden
mussen.

4. Dazu gibt Ignatius einen neuen Ubungsweg. Dieser Ubungsweg besteht
im konstanten Wiederholen eines Wortes mit jedem Atemzug, etwa eines
Namens wie ,,Vater”, um damit die Aufmerksamkeit auf die Person zu rich-
ten, deren Namen man spricht.

5. So ist das Jesusgebet eine buchstibliche Ausfilhrung der Anweisungen
des Exerzitienbuches.

6. Diese Gebetsweise hat eine auffallende Ubereinstimmung mit der ersten
Wahlzeit.

7. Daraus ergibt sich eine eigene Wahlpraxis, die darin besteht, daB man sich
nicht mit seinem Wahlproblem beschiftigt, sondern Gott Raum gibt, damit
er, wenn er will, ,,ohne Ursache* dem Exerzitanten die notige Klarheit
schenkt.

8. Die Unterscheidung der Geister hat sich zur einzigen Frage vereinfacht:
Verweile ich im Schauen auf die Gegenwart Gottes oder beschiftige ich
mich im Gegenteil mit mir, mit meiner Welt. In diesem letzten Fall stehe ich
unter dem EinfluB} des Geistes dieser Welt.

9. Wer einmal die dreiBigtigigen Exerzitien nicht nur duferlich, sondern
auch innerlich im vollen Sinne vollzogen hat und zur einfachen Gebetsweise
gekommen ist, kann in allen folgenden Exerzitien treu bei dieser Gebets-
weise bleiben, die alle anderen Betrachtungen und Gebetsweisen beinhaltet.
10. In meinem Buch ,,Kontemplative Exerzitien* habe ich versucht, ein
griindliches Handbuch zur Verfiigung zu stellen, um die kontemplative
Phase des ignatianischen Exerzitienbuches selber zu erfahren und andere
dazu anzuleiten.



Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet 131

SchluBwort

Die wirksamste Form der ,.ersten Woche* waren immer die Volksmissionen.
Jahrhundertelang haben sie auf dem Land und in der Stadt den Glauben be-
lebt. Als ich jung war, habe ich mich fiir sie begeistert und wollte Volks-
missionar werden.

Die reinste Form der ,,zweiten®, ,dritten” und des Anfangs der ,,vierten
Woche* sind die sogenannten Einzelexerzitien. Nachdem ich in meinen Stu-
dienjahren oft Vortragsexerzitien gemacht hatte, wurde ich in das Geben von
Einzelexerzitien eingefiihrt. Mein Enthusiasmus fiir sie war noch grofer als
fiir die Volksmission. Ich verbrachte meine Freizeit lange Jahre mit dem Ge-
ben von Einzelexerzitien.

Irgendwann habe ich dann in Siidamerika des Lesens unkundigen Schwe-
stern Exerzitien gegeben. Sie waren Kochinnen, Pflegepersonal in Kran-
kenhiusern und Altenheimen. Sie konnten die Heilige Schrift nicht lesen.
Und doch haben sie eine Ausstrahlung gehabt, die viele andere Ordensleute
nicht haben. Daraufhin bin ich wieder zum Exerzitienbuch zuriickgekehrt,
habe tief in seine Zeilen hineingehorcht und bin zum Jesusgebet gefiihrt
worden. Es ist das Ziel und der Gipfel der ignatianischen Gebetsweise, seine
reinste Form.

Ein Freund, der in Politik und Wirtschaft titig ist, sagte zu mir, als er den
Erfolg meiner kontemplativen Exerzitien sah: ,,Du hast eine Marktliicke ent-
deckt.” , Marktliicke ...2!* - wiederholte ich fiir mich, um mich in diesen
Handelsjargon hineinzufinden. Ich stimmte ihm zu. Spiter aber habe ich
mich geschdmt: ,,Nein, mein Freund, diese Marktliicke habe nicht ich ent-
deckt. Entschuldige, diese Marktliicke hat Ignatius entdeckt, oder auch er
nicht zuerst. Man kann sich leicht vorstellen, daB er diese Gebetsweise von
einem Ménch auf dem Montserrat oder in Salamanca gelernt hat. Sie ist ja
Gemeingut der Kirche®.





