
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der Christ und die Angst 
Gedanken zu einem existentiellen und theologischen Thema1 

I. Jesu Angst und unsere Angst 

Das Johannesevangelium berichtet, daß Jesus vor seiner Passion nach dem Mahl mit 
seinen Jüngern und der Fußwaschung (im 13. Kapitel) eine große Abschiedsrede hält 
(Sie umfaßt die Kapitel 14-16). Jesus beginnt diese Rede an die Jünger mit den Wor- 
ten: •Habt keine Angst!" (Joh 14,1), oder wie man es auch übersetzen könnte: •Laßt 
euch nicht in Verwirrung bringen!". Der griechische Ausdruck lautet: •me tarassest- 
ho". Das hier gebrauchte Wort •tarässein" wäre wiederzugeben mit •aufwühlen", •er- 
schüttern", •verwirren", •ängstigen". Der Evangelist hatte das Verb schon einige Male 
vorher verwendet, davon dreimal, um Jesu eigenen Seelenzustand zu beschreiben. 

Als Jesus vom Tod seines Freundes Lazarus erfährt, heißt es von ihm: •etäraxen 
heautön", •er war innerlich erschüttert" (Joh 11,33). Und als Jesus seinen Kreuzestod 
klar vor sich sieht, spricht er die Worte: •he psyche mu tetäraktai", •meine Seele ist er- 
schüttert, ist voll Angst. Was soll ich sagen? Vater, rette mich aus dieser Stunde? Aber 
deshalb bin ich in diese Stunde gekommen..." (Joh 12,27). Und bei der Ankündigung 
des Verrates durch Judas wird von Jesus gesagt: •etarächte to pneümati", •er war im 
Geist erschüttert und sagte: Amen, Amen, ich sage euch: einer von euch wird mich ver- 
raten" (Joh 13,21). 

Der Verlust eines geliebten Menschen, der Verrat des Freundes, die Gewißheit des 
eigenen Todes, das erschüttert Jesus im Innersten, das macht ihm Angst. Und dennoch 
wendet er sich an seine Jünger mit den Worten: •Laßt euch nicht erschüttern!" •Habt 
keine Angst!" Es sieht so aus, als wollte Jesus seine Jünger vor dem Zustand bewahren, 
den er selbst zu durchleiden hatte. Aber das, was er zu durchleiden hatte, würde doch 
auch seinen Jüngern nicht erspart bleiben. •Wenn einer mir dienen will, folge er mir 
nach, und wo ich bin, dort wird auch mein Diener sein" (Joh 12,26). Nachfolge, so geht 
aus diesen Worten hervor, heißt nicht nur, das eigene Verhalten Jesus angleichen, in 
seine •Fußstapfen treten", wie man sagt, sondern auch die inneren Wege Jesu mitge- 
hen, an den Bewegungen seines Herzens teilnehmen, bei ihm lernen, was Trauer, Angst 
und Schmerz sind. 

Es ist, wie wenn Jesus seinen Jüngern sagen würde: Es wird vieles Furchtbare auf 
euch zukommen, wenn ihr euch mit mir einlaßt, vieles, was euch bis ins Innerste tref- 
fen und erzittern lassen wird. Aber bei all dem sollt ihr wissen: Ihr braucht keine Angst 
zu haben. 
1 Betrachtungspunkte für die Teilnehmer an einem Exerzitienkurs in Schlehdorf im September 
1996. 



Einübung und Weisung 133 

Daß eine solch paradoxe Redeweise nicht von vornherein sinnlos sein muß, sondern 
einen Platz in unserm Sprechen hat, möchte ich an einem Beispiel aus meiner persön- 
lichen Erinnerung erläutern. Ich hatte als Kind sehr schlechte Zähne und mußte mich 
deshalb häufig schmerzhaften Behandlungen beim Zahnarzt unterziehen. Meine Mut- 
ter begleitete mich anfangs immer und blieb zu meiner Beruhigung auch während der 
Behandlung anwesend. Ich erinnere mich, daß sie manchmal unmittelbar vor Beginn 
der Prozedur ihrem heulenden Sohn Mut zusprach mit den Worten: •Hab keine Angst! 
Es tut nicht weh". Nun, ich hatte genügend Erfahrung und wußte genau, daß es wehtun 
würde, und die Angst davor schnürte mir weiterhin die Kehle zu. Aber trotzdem waren 
die Worte meiner Mutter für mich keineswegs blanker Zynismus. Im Gegenteil, ihr Zu- 
spruch war ein wichtiger Trost in meiner verzweifelten Lage. Meine Mutter war für 
mich eine Art letzter Garantie dafür, daß alles doch nicht so schlimm kommen werde, 
wie ich befürchtete, eine Garantie für die in diesem Moment kaum glaubliche Hoff- 
nung, daß die bevorstehende Qual nicht von ewiger Dauer sein und alles doch noch gut 
enden würde. 

Das Wort Jesu •Habt keine Angst!" kann also nicht bedeuten, daß die Seinen vor al- 
lem Schlimmen bewahrt werden. Eher soll dieses Wort auf eine bedrohliche Zukunft 
vorbereiten, mit ihrer Unvermeidlichkeit vertraut machen. Zugleich aber bietet Jesus 
mit diesem Wort ein Vertrauensverhältnis an, das es erlaubt, dieser Zukunft gelassen 
entgegenzugehen. 

Jesus bewahrt die Seinen nicht vor dem Schlimmen, im Gegenteil. Er führt sie in ge- 
wisser Weise noch tiefer in Angst und Schrecken hinein. Denn wer Jesus nachfolgt, 
dem ist es nicht mehr erlaubt, sich etwas vorzumachen. Er hat die Welt mit den Augen 
Jesu zu sehen, und das heißt, daß er sie in der Fürchterlichkeit sehen muß, die sie nun 
einmal besitzt. Wer Jesus nachfolgt, wird sich mehr ängstigen, wird mehr Unsicherheit 
und Verwirrung ertragen müssen. Er kann sich nicht wie andere dagegen schützen, in- 
dem er ein festes Gebäude um sich baut, das alles Feindliche von ihm fernhält. Die Ge- 
meinschaft mit Jesus macht schutzloser. Aber sie gibt auch die Kraft, in dieser Schutz- 
losigkeit zu leben. 

Jesus selbst kennt die Angst vor dem Tod. Er kennt die verzweifelte Erschütterung, 
die der Verrat eines Freundes oder der Verlust eines geliebten Menschen verursachen. 
Er lehrt die Erschütterung auszuhalten und sich nicht durch lärmenden Optimismus 
über sie hinwegzutäuschen. 

Jesus bringt unser Leiden nicht zum Verschwinden. Er nimmt es auf sich, um es uns 
als das seine zurückzugeben. Diese Gemeinschaft des Leidens ist für uns die Erlösung. 
Denn sie befreit uns aus der Vereinsamung und der Verlorenheit, in die uns das Leiden 
normalerweise zu stürzen droht. Wir dürfen unser Leiden als Teilnahme am Leiden 
Gottes selbst verstehen, und dies ist Teilnahme an seinem Leben, Teilnahme also nicht 
nur an seiner Ohnmacht, sondern auch an seiner unendlichen Überlegenheit über die 
Mächte der Angst und des Schreckens. 

Am Anfang der Abschiedsreden steht das Wort: •Habt keine Angst!". Am Schuß der 
Abschiedsrede (am Ende des 16. Kapitels), als eine Art Zusammenfassung und als 
Auftakt für das große Gebet zum Vater (im 17. Kapitel), spricht Jesus das Wort: •In der 
Welt habt ihr Angst, aber seid getrost, ich habe die Welt überwunden" (Joh 16,33). 



Einübung und Weisung 134 

II. Die göttliche Selbstpreisgabe als Sieg der Liebe 

Das Vollbringen dieser Überwindung ist ausgesprochen in dem Wort der Passionsge- 
schichte, dem Wort Jesu am Kreuz: •Es ist vollbracht" (Joh 19,30). Aber sieht denn so 
eine glorreiche Überwindung aus? Ist es nicht eher der Augenblick der schlimmsten 
Niederlage? Zeigt Gott darin nicht selbst seine ganze Schwäche? Denn Jesus wußte 
sich eins mit Gott: •Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen" (Joh 14,9). Diese 
Identifikation bedeutet, daß der von Jesus geoffenbarte Gott in die Ohnmacht seines 
Offenbarers hineingezogen ist. 

Doch diese Tiefe der Ohnmacht, diese ihre göttliche Tiefe, ist auch ihre Überwin- 
dung. Gott hat die Ohnmacht Jesu auf sich genommen. Freilich Gott hat sie auf sich ge- 
nommen, und das ist die Erlösung. Er hat sich als Gott der Ohnmacht in ihrer äußersten 
menschlichen Radikalität unterzogen und sie dadurch von innen her entmachtet. Den 
zerstörenden und lebensfeindlichen Mächten hat Gott Raum gegeben. Sie konnten sich 
austoben, und gerade so wurde ihre Ohnmacht offensichtlich. 

Aber dieses ihr Austoben hat Gott nicht vom sicheren Ort seiner himmlischen Herr- 
lichkeit aus gewährt, so daß diese Mächte noch mit ungebrochenem Stolz vor der nur 
faktisch größeren Macht kapitulieren konnten. Dieser Stolz wäre hohl. Gott hat sich 
vom Stoß dieser Mächte treffen lassen. Nur so wurde ihre Niederlage offenbar. 

Der Stoß der Lanze in die Seite des Menschen Jesus trifft Gott selbst. Dies ist die 
Aussage des Johannesevangeliums. Der auferstandene Herr fordert Thomas auf, die 
Hand in seine zerstoßene Seite zu legen, und Thomas antwortet darauf mit dem Be- 
kenntnis: •Mein Herr und mein Gott" (Joh 20,28). Es ist dies die einzige Stelle in den 
Evangelien, wo Jesus als Gott angeredet wird. Die Wunde des Menschen Jesus ist dem- 
nach die Wunde Gottes selbst. 

Warum zeigt dies nicht lediglich die tragische Hilflosigkeit eines gütigen Gottes? 
Wo liegt die Erlösung? Sie liegt darin, daß Gott in dieser Selbstauslieferung Gott ge- 
blieben ist, der vollkommen mächtige und selige. Warum ist er dies geblieben? Warum 
behält er seine göttliche Souveränität? Eben weil er sich ausgeliefert hat, und zwar sich 
selbst ausgeliefert, sich selbst gegeben hat, und nicht irgendwie versehentlich hinein- 
gezogen wurde wie die Götter in den verschiedenen Mythologien. Das Schicksal 
kommt nicht einfach von außen über ihn. Er erleidet es, weil er sich preisgibt. 

Die wahre Selbstpreisgabe ist nur dem möglich, der vollkommen über sich verfügt, 
und sie ist nur an den möglich, der diese Gabe ganz zu empfangen vermag. Deswegen 
ist diese Preisgabe ein Geschehen von Gott zu Gott, vom Vater zum Sohn, vom Sohn 
zum Vater im einen Geist. •Vater, in deine Hände befehle ich meinen Geist" (Lk 
23,46). Alle feindlichen Mächten konnten nichts anderes tun, als diese Hingabe der 
göttlichen Personen aneinander zu bewirken. Das genau ist ihre Niederlage, daß sie der 
Liebe dienen müssen, die sie zu zerstören suchen. 

•Es ist vollbracht" (Joh 19,30). Diese Tat des Menschen Jesus ist zugleich ein Voll- 
bringen Gottes. •Meine Speise ist es, den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat, 
und sein Werk zu vollbringen" (Joh 4,34; beide Male ist es dasselbe Wort: •teleiöo"). 
•Es ist vollbracht", dies ist sein Werk, sein, Gottes Vollbringen. 

Wenn alle licht- und lebensfeindlichen Mächte ihre ganze Kraft in die Wucht des 



Einübung und Weisung 135 

Lanzenstoßes gesammelt haben, so müssen sie in ohnmächtiger Wut mitansehen, wie 
aus der durchstoßenen Seite Blut und Wasser fließen. Nach der klassischen Auslegung 
von 1 Joh 5,6f sind es die Sinnbilder für Taufe und Eucharistie. Aus seiner Wunde 
strömt uns seine Liebe entgegen, die ewig strömende Liebe des dreieinen Gottes. Das 
ist der tiefe Sinne des (mittelalterlichen) Anima-Christi-Gebetes, des Lieblingsgebetes 
des Hl. Ignatius, das er seinem Exerzitienbuch vorangestellt hat: •In deinen Wunden 
berge mich, von dir laß nimmer scheiden mich". 

Erst von diesem Gebet her und von der biblischen Wahrheit dieses Gebetes her wird 
klar, daß die Todesangst Jesu unsere Angst nicht ins Überdimensionale steigert, son- 
dern daß wir mit unserer Angst in der Todesangst Jesu geborgen sind. Und es erhellt 
sich für uns nochmals der Sinn seiner Worte: •In der Welt habt ihr Angst, aber seid ge- 
trost, ich habe die Welt überwunden". 

Josef Schmidt, München 

Das österliche Gewand 
Daß Äußerlichkeiten nichts wert seien, gehört zu dem, was heute allemal als selbst- 
verständlich vorausgesetzt werden muß. Daß hingegen, wer immer es kann, sich 
Äußerlichkeiten viel kosten läßt, steht dazu nur scheinbar im Widerspruch. Klei- 
dung ist als äußere Hülle des Menschen Inbegriff von Äußerlichkeit, und nichts än- 
dert sich so schnell wie die Mode, nach welcher sich zu kleiden hat, wer dazu- 
gehören will. So gelingt es, das Rad der Konsumbewegung im Schwung zu halten, 
obwohl jeder weiß und sagt: dies seien doch alles nur Äußerlichkeiten. 

Das religiöse Gefühl hat demgegenüber einen sehr waches Gespür für Äußer- 
lichkeiten, zumindest so weit es in der Tradition der Schriften des Alten und Neuen 
Testaments steht. Das Symbol sagt mehr als lange abstrakte Reflexionen. 

Die Texte der Passionsgeschichte sind einerseits die am meisten •historischen" 
im ganzen Neuen Testament. Mit großer Sorgfalt werden Ort und Zeit verzeichnet. 
Aber darüber hinaus findet sich an diesem Objekt auch reiche Gelegenheit, die an- 
deren drei Sinne der Hl. Schrift zu erforschen. Denn für den Christen enthält die Hl. 
Schrift neben dem wörtlichen Sinn immer auch dreifach einen geistlichen Sinn: den 
allegorischen Sinn, der die Schrift auf die Geheimnisse Christi und der Kirche hin 
deutet, den anagogischen, der die Bestimmung des Menschen und der Welt be- 
trachtet, in Christus sich zu vollenden, und schließlich den tropologischen, der uns 
Anhalt gibt für unser Handeln. 

Seit einiger Zeit hat mich ein Detail an den Texten der Passion interessiert, das 
nur im geistlichen Schriftsinn fruchtbar wird: Wer die Berichte von den letzten Ta- 
gen Jesu hört und auf dieses Detail achtet, der wird an vielen Stellen über das Ge- 
wand, speziell über das Gewand Jesu berichtet finden. 

Am Sonntag vor der Kreuzigung zieht Jesus in Jerusalem ein, und die mit ihm 
einziehende feiernde Menge breitet ihre Kleider aus, damit Jesus auf dem Esel, dem 




