EINUBUNG UND WEISUNG

Der Christ und die Angst

Gedanken zu einem existentiellen und theologischen Thema!

I. Jesu Angst und unsere Angst

Das Johannesevangelium berichtet, daf} Jesus vor seiner Passion nach dem Mahl mit
seinen Jiingern und der FuBwaschung (im 13. Kapitel) eine grole Abschiedsrede hiilt
(Sie umfaBt die Kapitel 14-16). Jesus beginnt diese Rede an die Jiinger mit den Wor-
ten: ,,Habt keine Angst!“ (Joh 14,1), oder wie man es auch iibersetzen kénnte: ,,LaBt
euch nicht in Verwirrung bringen!“. Der griechische Ausdruck lautet: ,,me tarassést-
ho*. Das hier gebrauchte Wort , tardssein® wire wiederzugeben mit ,,aufwiihlen®, ,.er-
schiittern*, ,,verwirren®, ,,dngstigen“. Der Evangelist hatte das Verb schon einige Male
vorher verwendet, davon dreimal, um Jesu ei genen Seelenzustand zu beschreiben.

Als Jesus vom Tod seines Freundes Lazarus erfihrt, heift es von ihm: .etdraxen
heautén®, ,er war innerlich erschiittert* (Joh 11,33). Und als Jesus seinen Kreuzestod
klar vor sich sieht, spricht er die Worte: ,,he psyché mu tetdraktai®, ,,meine Seele ist er-
schiittert, ist voll Angst. Was soll ich sagen? Vater, rette mich aus dieser Stunde? Aber
deshalb bin ich in diese Stunde gekommen...“ (Joh 12,27). Und bei der Ankiindigung
des Verrates durch Judas wird von Jesus gesagt. ,.etardchte to pnetimati®, ,.er war im
Geist erschiittert und sagte: Amen, Amen, ich sage euch: einer von euch wird mich ver-
raten” (Joh 13,21).

Der Verlust eines geliebten Menschen, der Verrat des Freundes, die GewiBheit des
eigenen Todes, das erschiittert Jesus im Innersten, das macht ihm Angst. Und dennoch
wendet er sich an seine Jiinger mit den Worten: ,.LaBt euch nicht erschiittern!* , Habt
keine Angst!* Es sieht so aus, als wollte Jesus seine Jiinger vor dem Zustand bewahren,
den er selbst zu durchieiden hatte. Aber das, was er zu durchleiden hatte, wiirde doch
auch seinen Jiingern nicht erspart bleiben. ,,Wenn einer mir dienen will, folge er mir
nach, und wo ich bin, dort wird auch mein Diener sein® (Joh 12,26). Nachfol ge, so geht
aus diesen Worten hervor, heifit nicht nur, das eigene Verhalten Jesus angleichen, in
seine ,,FuBstapfen treten, wie man sagt, sondern auch die inneren Wege Jesu mitge-
hen, an den Bewegungen seines Herzens teilnehmen, bei ihm lernen, was Trauer, Angst
und Schmerz sind.

Es ist, wie wenn Jesus seinen Jiingern sagen wiirde: Es wird vieles Furchtbare auf
euch zukommen, wenn ihr euch mit mir einlaft, vieles, was euch bis ins Innerste tref-
fen und erzittern lassen wird. Aber bei all dem sollt ihr wissen: Ihr braucht keine Angst
zu haben.

' Betrachtungspunkte fiir die Teilnehmer an einem Exerzitienkurs in Schiehdorf im September
1996.



Einiibung und Weisung 133

Dalf} eine solch paradoxe Redeweise nicht von vornherein sinnlos sein muf, sondern
einen Platz in unserm Sprechen hat, méchte ich an einem Beispiel aus meiner persén-
lichen Erinnerung erldutern. Ich hatte als Kind sehr schlechte Zihne und muBte mich
deshalb haufig schmerzhaften Behandlungen beim Zahnarzt unterziehen. Meine Mut-
ter begleitete mich anfangs immer und blieb zu meiner Beruhigung auch wihrend der
Behandlung anwesend. Ich erinnere mich, daf§ sie manchmal unmittelbar vor Beginn
der Prozedur ihrem heulenden Sohn Mut zusprach mit den Worten: ,,Hab keine Angst!
Es tut nicht weh”. Nun, ich hatte geniigend Erfahrung und wufte genau, daB es wehtun
wiirde, und die Angst davor schniirte mir weiterhin die Kehle zu. Aber trotzdem waren
die Worte meiner Mutter fiir mich keineswegs blanker Zynismus. Im Gegenteil, ihr Zu-
spruch war ein wichtiger Trost in meiner verzweifelten Lage. Meine Mutter war fiir
mich eine Art letzter Garantie dafiir, daf} alles doch nicht so schlimm kommen werde,
wie ich befiirchtete, eine Garantie fiir die in diesem Moment kaum glaubliche Hoff-
nung, daf} die bevorstehende Qual nicht von ewiger Dauer sein und alles doch noch gut
enden wiirde.

Das Wort Jesu ,,Habt keine Angst!* kann also nicht bedeuten, daf3 die Seinen vor al-
lem Schlimmen bewahrt werden. Eher soll dieses Wort auf eine bedrohliche Znkunft
vorbereiten, mit ihrer Unvermeidlichkeit vertraut machen. Zugleich aber bietet Jesus
mit diesem Wort ein Vertrauensverhiltnis an, das es erlaubt, dieser Zukunft gelassen
entgegenzugehen.

Jesus bewahrt die Seinen nicht vor dem Schlimmen, im Gegenteil. Er fiihrt sie in ge-
wisser Weise noch tiefer in Angst nnd Schrecken hinein. Denn wer Jesus nachfolgt,
dem ist es nicht mehr erlaubt, sich etwas vorzumachen. Er hat die Welt mit den Augen
Jesu zu sehen, und das heifit, daB er sie in der Fiirchterlichkeit sehen muB8, die sie nun
einmal besitzt. Wer Jesus nachfolgt, wird sich mehr dngstigen, wird mehr Unsicherheit
und Verwirrung ertragen miissen. Er kann sich nicht wie andere dagegen schiitzen, in-
dem er ein festes Gebdaude um sich baut, das alles Feindliche von ihm fernhalt. Die Ge-
meinschaft mit Jesus macht schutzloser. Aber sie gibt auch die Kraft, in dieser Schutz-
losigkeit zu leben.

Jesus selbst kennt die Angst vor dem Tod. Er kennt die verzweifelte Erschiitterung,
die der Verrat eines Freundes oder der Verlust eines geliebten Menschen verursachen.
Er lehrt die Erschiitterung auszuhalten und sich nicht durch lirmenden Optimismus
iiber sie hinwegzutiuschen.

Jesus bringt unser Leiden nicht zom Verschwinden. Er nimmt es auf sich, um es uns
als das seine zuriickzugeben. Diese Gemeinschaft des Leidens ist fiir uns die Erlosung.
Denn sie befreit uns aus der Vereinsamung und der Verlorenheit, in die uns das Leiden
normalerweise zu stiirzen droht. Wir diirfen unser Leiden als Teilnahme am Leiden
Gottes selbst verstehen, und dies ist Teilnahme an seinem Leben, Teilnahme also nicht
nur an seiner Ohnmacht, sondern auch an seiner unendlichen Uberlegenheit iiber die
Michte der Angst und des Schreckens.

Am Anfang der Abschiedsreden steht das Wort: ,,Habt keine Angst!*. Am Schuf der
Abschiedsrede (am Ende des 16. Kapitels), als eine Art Zusammenfassung und als
Auftakt fiir das groe Gebet zum Vater (im 17. Kapitel), spricht Jesus das Wort: ,,In der
Welt habt ihr Angst, aber seid getrost, ich habe die Welt iiberwunden® (Joh 16,33).



Einiibung und Weisung 134

II. Die gottliche Selbstpreisgabe als Sieg der Liebe

Das Vollbringen dieser Uberwindung ist ausgesprochen in dem Wort der Passionsge-
schichte, dem Wort Jesu am Kreuz: ,Es ist vollbracht* (Joh 19,30). Aber sieht denn so
eine glorreiche Uberwindung aus? Ist es nicht eher der Augenblick der schlimmsten
Niederlage? Zeigt Gott darin nicht selbst seine ganze Schwiche? Denn Jesus wufite
sich eins mit Gott: ,,Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen (Joh 14,9). Diese
Identifikation bedeutet, da der von Jesus geoffenbarte Gott in die Ohnmacht seines
Offenbarers hineingezogen ist.

Doch diese Tiefe der Ohnmacht, diese ihre gottliche Tiefe, ist auch ihre Uberwin-
dung. Gott hat die Ohnmacht Jesu auf sich genommen. Freilich Gott hat sie auf sich ge-
nommen, und das ist die Erlosung. Er hat sich als Gott der Ohnmacht in ihrer duflersten
menschlichen Radikalitédt unterzogen und sie dadurch von innen her entmachtet. Den
zerstorenden und lebensfeindlichen Méchten hat Gott Raum gegeben. Sie konnten sich
austoben, und gerade so wurde ihre Ohnmacht offensichtlich.

Aber dieses ihr Austoben hat Gott nicht vom sicheren Ort seiner himmlischen Herr-
lichkeit aus gewihrt, so daB diese Michte noch mit ungebrochenem Stolz vor der nur
faktisch grofieren Macht kapitulieren konnten. Dieser Stolz wiére hohl. Gott hat sich
vom Stof} dieser Méchte treffen lassen. Nur so wurde ihre Niederlage offenbar.

Der Stofy der Lanze in die Seite des Menschen Jesus trifft Gott selbst. Dies ist die
Aussage des Johannesevangeliums. Der auferstandene Herr fordert Thomas auf, die
Hand in seine zerstoflene Seite zu legen, und Thomas antwortet darauf mit dem Be-
kenntnis: ,,Mein Herr und mein Gott“ (Joh 20,28). Es ist dies die einzige Stelle in den
Evangelien, wo Jesus als Gott angeredet wird. Die Wunde des Menschen Jesus ist dem-
nach die Wunde Gottes selbst.

Warum zeigt dies nicht lediglich die tragische Hilflosigkeit eines giitigen Gottes?
Wo liegt die Erlosung? Sie liegt darin, daB Gott in dieser Selbstauslieferung Gott ge-
blieben ist, der vollkommen machtige und selige. Warum ist er dies geblieben? Warum
behilt er seine gottliche Souverénitit? Eben weil er sich ausgeliefert hat, und zwar sich
selbst ausgeliefert, sich selbst gegeben hat, und nicht irgendwie versehentlich hinein-
gezogen wurde wie die Gotter in den verschiedenen Mythologien. Das Schicksal
kommt nicht einfach von auflen iiber ihn. Er erleidet es, weil er sich preisgibt.

Die wahre Selbstpreisgabe ist nur dem moglich, der vollkommen iiber sich verfiigt,
und sie ist nur an den moglich, der diese Gabe ganz zu empfangen vermag. Deswegen
ist diese Preisgabe ein Geschehen von Gott zu Gott, vom Vater zum Sohn, vom Sohn
zum Vater im einen Geist. ,,Vater, in deine Hinde befehle ich meinen Geist* (Lk
23,46). Alle feindlichen Michten konnten nichts anderes tun, als diese Hingabe der
gottlichen Personen aneinander zu bewirken. Das genau ist ihre Niederlage, daB sie der
Liebe dienen miissen, die sie zu zerstdren suchen.

,.Es ist vollbracht* (Joh 19,30). Diese Tat des Menschen Jesus ist zugleich ein Voll-
bringen Gottes. ,,Meine Speise ist es, den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat,
und sein Werk zu vollbringen* (Joh 4,34; beide Male ist es dasselbe Wort: , teleiéo®).
,.Es ist vollbracht“, dies ist sein Werk, sein, Gottes Vollbringen.

Wenn alle licht- und lebensfeindlichen Michte ihre ganze Kraft in die Wucht des



Einiibung und Weisung 135

LanzenstoBes gesammelt haben, so miissen sie in ohnmichtiger Wut mitansehen, wie
ans der durchstoBenen Seite Blut und Wasser flieBen. Nach der klassischen Auslegung
von 1 Joh 5,6f sind es die Sinnbilder fiir Taufe und Eucharistie. Aus seiner Wunde
strdmt uns seine Liebe entgegen, die ewig stromende Liebe des dreieinen Gottes. Das
ist der tiefe Sinne des (mittelalterlichen) Anima-Christi-Gebetes, des Lieblingsgebetes
des HI. Ignatius, das er seinem Exerzitienbuch vorangestellt hat: ,,In deinen Wunden
berge mich, von dir laf nimmer scheiden mich*.

Erst von diesem Gebet her und von der biblischen Wahrheit dieses Gebetes her wird
klar, daB die Todesangst Jesn unsere Angst nicht ins Uberdimensionale steigert, son-
dern daB wir mit unserer Angst in der Todesangst Jesu geborgen sind. Und es erhellt
sich fiir nns nochmals der Sinn seiner Worte: ,,In der Welt habt ihr Angst, aber seid ge-
trost, ich habe die Welt iiberwunden®.

Josef Schmidt, Miinchen

Das osterliche Gewand

DaB AuBerlichkeiten nichts wert seien, gehort zu dem, was heute allemal als selbst-
verstindlich vorausgesetzt werden muf. DaB hingegen, wer immer es kann, sich
AuBerlichkeiten viel kosten 14Bt, steht dazn nuor scheinbar im Widerspruch. Klei-
dung ist als duBere Hiille des Menschen Inbegriff von AuBerlichkeit, und nichts &n-
dert sich so schnell wie die Mode, nach welcher sich zu kleiden hat, wer dazn-
gehoren will. So gelingt es, das Rad der Konsumbewegung im Schwung zu halten,
obwohl jeder weiB und sagt: dies seien doch alles nur AuBerlichkeiten.

Das religiose Gefiihl hat demgegeniiber einen sehr waches Gespiir fiir AuBer-
lichkeiten, zumindest so weit es in der Tradition der Schriften des Alten und Neuen
Testaments steht. Das Symbol sagt mehr als lange abstrakte Reflexionen.

Die Texte der Passionsgeschichte sind einerseits die am meisten ,historischen®
im ganzen Neuen Testament. Mit groBer Sorgfalt werden Ort und Zeit verzeichnet.
Aber dariiber hinauns findet sich an diesem Objekt auch reiche Gelegenheit, die an-
deren drei Sinne der H1. Schrift zn erforschen. Denn fiir den Christen enthélt die H1.
Schrift neben dem wértlichen Sinn immer auch dreifach einen geistlichen Sinn: den
allegorischen Sinn, der die Schrift anf die Geheimnisse Christi und der Kirche hin
dentet, den anagogischen, der die Bestimmung des Menschen und der Welt be-
trachtet, in Christus sich zu vollenden, und schlieBlich den tropologischen, der uns
Anhalt gibt fiir unser Handeln.

Seit einiger Zeit hat mich ein Detail an den Texten der Passion interessiert, das
nur im geistlichen Schriftsinn fruchtbar wird: Wer die Berichte von den letzten Ta-
gen Jesu hort und auf dieses Detail achtet, der wird an vielen Stellen iiber das Ge-
wand, speziell iiber das Gewand Jesu berichtet finden.

Am Sonntag vor der Kreuzigung zieht Jesns in Jerusalem ein, und die mit ihm
einziehende feiernde Menge breitet ihre Kleider aus, damit Jesns auf dem Esel, dem





