
Einübung und Weisung 135 

Lanzenstoßes gesammelt haben, so müssen sie in ohnmächtiger Wut mitansehen, wie 
aus der durchstoßenen Seite Blut und Wasser fließen. Nach der klassischen Auslegung 
von 1 Joh 5,6f sind es die Sinnbilder für Taufe und Eucharistie. Aus seiner Wunde 
strömt uns seine Liebe entgegen, die ewig strömende Liebe des dreieinen Gottes. Das 
ist der tiefe Sinne des (mittelalterlichen) Anima-Christi-Gebetes, des Lieblingsgebetes 
des Hl. Ignatius, das er seinem Exerzitienbuch vorangestellt hat: •In deinen Wunden 
berge mich, von dir laß nimmer scheiden mich". 

Erst von diesem Gebet her und von der biblischen Wahrheit dieses Gebetes her wird 
klar, daß die Todesangst Jesu unsere Angst nicht ins Überdimensionale steigert, son- 
dern daß wir mit unserer Angst in der Todesangst Jesu geborgen sind. Und es erhellt 
sich für uns nochmals der Sinn seiner Worte: •In der Welt habt ihr Angst, aber seid ge- 
trost, ich habe die Welt überwunden". 

Josef Schmidt, München 

Das österliche Gewand 
Daß Äußerlichkeiten nichts wert seien, gehört zu dem, was heute allemal als selbst- 
verständlich vorausgesetzt werden muß. Daß hingegen, wer immer es kann, sich 
Äußerlichkeiten viel kosten läßt, steht dazu nur scheinbar im Widerspruch. Klei- 
dung ist als äußere Hülle des Menschen Inbegriff von Äußerlichkeit, und nichts än- 
dert sich so schnell wie die Mode, nach welcher sich zu kleiden hat, wer dazu- 
gehören will. So gelingt es, das Rad der Konsumbewegung im Schwung zu halten, 
obwohl jeder weiß und sagt: dies seien doch alles nur Äußerlichkeiten. 

Das religiöse Gefühl hat demgegenüber einen sehr waches Gespür für Äußer- 
lichkeiten, zumindest so weit es in der Tradition der Schriften des Alten und Neuen 
Testaments steht. Das Symbol sagt mehr als lange abstrakte Reflexionen. 

Die Texte der Passionsgeschichte sind einerseits die am meisten •historischen" 
im ganzen Neuen Testament. Mit großer Sorgfalt werden Ort und Zeit verzeichnet. 
Aber darüber hinaus findet sich an diesem Objekt auch reiche Gelegenheit, die an- 
deren drei Sinne der Hl. Schrift zu erforschen. Denn für den Christen enthält die Hl. 
Schrift neben dem wörtlichen Sinn immer auch dreifach einen geistlichen Sinn: den 
allegorischen Sinn, der die Schrift auf die Geheimnisse Christi und der Kirche hin 
deutet, den anagogischen, der die Bestimmung des Menschen und der Welt be- 
trachtet, in Christus sich zu vollenden, und schließlich den tropologischen, der uns 
Anhalt gibt für unser Handeln. 

Seit einiger Zeit hat mich ein Detail an den Texten der Passion interessiert, das 
nur im geistlichen Schriftsinn fruchtbar wird: Wer die Berichte von den letzten Ta- 
gen Jesu hört und auf dieses Detail achtet, der wird an vielen Stellen über das Ge- 
wand, speziell über das Gewand Jesu berichtet finden. 

Am Sonntag vor der Kreuzigung zieht Jesus in Jerusalem ein, und die mit ihm 
einziehende feiernde Menge breitet ihre Kleider aus, damit Jesus auf dem Esel, dem 



Einübung und Weisung 136 

Zeichen des Friedensfürsten, einziehen kann. In der Liturgie des Gründonnerstag 
berichtet das Johannesevangelium, pointiert an der Stelle, an der bei den synopti- 
schen Evangelien vom letzten Abendmahl und der Einsetzung der Eucharistie ge- 
handelt wird, von der Fußwaschung. Jesus legt dabei sein Oberkleid ab, um seinen 
Jüngern die Füße zu waschen. 

Nach der Verhaftung und dem Verhör Jesu werden ihm zum ersten Mal die Klei- 
der vom Leib gerissen. Die Soldaten entblößen Jesus, um ihm dann einen Soldaten- 
rock umzuhängen und ihn so zu verspotten. Unter dem Kreuz, so wird uns berich- 
tet, haben die Henker-Soldaten, ganz nach römischem Brauch und Recht, die Klei- 
der des Gekreuzigten als ihre Beute unter sich aufgeteilt. Nackt hängt der Heiland 
am Kreuz. 

Vom Ostermorgen schließlich, wird berichtet, daß der Auferstandene seine Ge- 
wänder im Grab zurückgelassen hat. 

Was hat es mit dem Gewand auf sich? Wie ist mit diesen Details das Todes- 
schicksal Jesu und die Osterbotschaft zu deuten? 

Nach der Erzählung im Buch Genesis ist die erste unmittelbare Folge des Sün- 
denfalls, daß der Mensch sich seiner Nacktheit bewußt wird. War der Mensch zu- 
vor gleichsam durch die Vertrautheit und Nähe Gottes bekleidet, findet er sich jetzt 
nackt vor: unbekleidet, unbeschützt, ohne Status, ohne Gewißheit seiner Heimat und 
ohne Geborgenheit. Mit Feigenblättern muß er notdürftig seine Scham bedecken; 
der Ersatz für die verlorene Gewißheit der Gegenwart Gottes ist mit dem Tod der 
Tiere erkauft: mit den Fellen getöteter Tiere muß der nackte Mensch bekleidet wer- 
den. Nacktheit ist der Fluch für den Ungehorsam (Dtn 28,48) und der genaue Aus- 
druck für die Gottesferne, in der sich der Mensch bewegt. Im Buch Ijob findet sich 
das Bild der Nacktheit des Menschen immer wieder als Bild des verlorenen Men- 
schen: nackt aus der Mutter Schoß hervorgegangen, werden wir nackt wieder ins 
Grab sinken. Aber auch das umgekehrte Motiv kehrt in der Heiligen Schrift wieder: 
Wenn der Geist der Verzückung über Saul kommt, dann zieht er seine Kleider aus 
(1 Sam 19,24), denn vor Gott und mit Gott ist der Mensch niemals nackt. Unüber- 
troffen ist die Zärtlichkeit, mit der die Liebe Gottes den nackten Menschen, der 
•zappelnd in seinem Blut" geboren wird, bekleidet, so wie ein Liebender den Man- 
tel über die Geliebte breitet (Ez 16,8). 

Um das in der Bibel Gesagte und Gemeinte gut zu verstehen, müssen wir von un- 
serem heutigen Verständnis von Kleidung weit abgehen. Auch wenn kaum jemand 
von uns darüber ausdrücklich reflektiert haben mag: seit der Renaissance gibt es in 
unserer Kultur ein Verständnis vom Menschen, das die Kleidung als ein •Äußerli- 
ches", •Uneigentliches" abwertet und dagegen den Körper in der Tradition der grie- 
chisch-römischen Antike als ursprüngliche Reinheit feiert. Ein nahezu absurdes Bei- 
spiel dafür liefert Eckermann in der Schilderung des soeben gestorbenen Goethe; die 
Größe des Verblichenen kann er nicht anders schildern denn in einem Lobpreis auf 
die Vollkommenheit des Körpers. Mit der Realität des Leichnams eines Menschen 
von immerhin 82 Jahren hatte das sicher nichts zu tun. Die Freikörperkultur (die in 
den zwanziger Jahren in Deutschland zu den größten kulturellen Bewegungen 
gehörte) ist ein weiterer Ausdruck dieser Anthropologie. Im biblischen Verständnis 



Einübung und Weisung 137 

hingegen ist Nacktheit Ausdruck des unvollständigen Menschen: der Arme, der Er- 
niedrigte, der Ausgesetzte und ohne Stellung im Kosmos umherirrende Mensch ist 
nackt. Der vollständige Mensch trägt ein Kleid. 

Im Markusevangelium findet sich ein Bild, mit dem wir diese Allegorie des Ge- 
wandes fortschreiben können: auf unsere Beziehung zu Jesu Kreuz und Auferste- 
hung (auch wenn der Evangelist Markus diese Bildersprache kaum im Sinn gehabt 
haben dürfte, als er sein Evangelium niederschrieb). 

In der Szene der nächtlichen Verhaftung Jesu wird von einem jungen Mann be- 
richtet, der wohl zufällig dabeistand, vielleicht nur ein Schaulustiger, der sich eben 
einen Mantel übergeworfen hat, um zu sehen, was da vor sich geht (Mk 14,5lf). Die 
Soldaten, die Jesus verhaften wollen, versuchen auch ihn zu ergreifen; sie bekom- 
men aber nur sein Gewand zu fassen, er selbst flieht nackt. Die Nacktheit wirft ihn 
zurück in die Hilflosigkeit des ersten Menschen, der in seiner Schuld nackt vor Gott 
steht. 

Der Mensch, der hier nackt flieht, ist vermutlich nur ein unbeteiligter Zuschauer 
gewesen. Jemand, der sich schnell etwas umgeworfen hat, um zuschauen zu kön- 
nen, was da vor sich geht. Er macht aber die Erfahrung, die jeder macht, der sich zu 
nah an das Schicksal Jesu heranwagt. Er wird in dieses Schicksal verstrickt. Vor 
dem leidenden Gerechten, dem Menschen des Ecce Homo, vor dem Kreuz kann man 
nicht unbeteiligt bleiben, hat man sich einmal zu nahe herangewagt. 

Der Mensch, der nackt flieht, ist ein Bild für den Menschen, der sich nicht mehr 
verstecken kann vor seiner Situation, vor seiner Schuld und dem Kreuz, das er tra- 
gen muß: So wie Christus, unter die Verbrecher gezählt, nackt am Kreuz hängt. 

Wer kann sich aussuchen, wo oder wie er das Kreuz Jesu am eigenen Leib spürt? 
Ob es unsere eigene Schuld ist, die auf uns zurückschlägt? Welche Schuld erleiden 
wir, verdient oder selbst schuldlos? Den Verlust von Heimat, von Orientierung, von 
Arbeit oder Sinn, die Erfahrung von Verrat, Treulosigkeit, ja von Gottverlassenheit 
sucht sich jedenfalls kein Mensch aus. Ebensowenig hat sich Jesus sein Kreuz aus- 
gesucht. ,/ibba, Vater, alles ist dir möglich. Nimm diesen Kelch von mir!", betet Je- 
sus; aber er fügt an: ,JVicht, was ich will, sondern was du willst, soll geschehen" (Mk 
14,36). Das Schicksal geschieht an Jesus, er will und sucht es so wenig wie irgend 
ein Mensch, der das verliert, was ihm Halt und Bedeutung gibt. Jesus werden die 
Kleider vom Leib gerissen, während er wehrlos und erschöpft auf die Hinrichtung 
wartet. 

Dennoch will Jesus, der menschgewordene Gott, dieses Schicksal, denn es ist die 
Konsequenz seines Willens zum Menschsein unter Menschen. Das Johannesevan- 
gelium stellt diese Sicht in den Vordergrund: Am Gründonnerstag hat Jesus frei- 
willig das Gewand abgelegt, um seinen Jüngern die Füße zu waschen. "Zu dieser 
Stelle", schreibt der große Kirchenvater Origenes, "möchten wir denen einiges sa- 
gen, die nicht vom Wortlaut aus höher gehen und die nicht in geistiger Art die in 
diesen Worten uns vorgelegte Nahrung für die Seele erkennen wollen". Origenes 
deutet die Geste des abgelegten Gewandes als konsequenten Schritt des menschge- 
wordenen Sohnes Gottes, der sich all dessen entäußert und entblößt, was er hat, um 
von ganz unten her uns Menschen mit zu Gott hinauf zu nehmen. Ganz entblößt, in 



Einübung und Weisung 138 

seiner Gestalt als Knecht hat Gott seine Liebe uns Menschen ausgeliefert. Der Kö- 
nig, den die Soldaten mit dem Krönungsmantel kleiden, ist ein Dienender. Darin ist 
die tiefste Wahrheit von Jesus dem Christus und des ganzen christlichen Glaubens 
angedeutet. 

Am Kreuz werden Jesus die Kleider endgültig genommen. Die Auslieferung an 
die Macht des Todes, das Johannesevangelium ist in diesem Punkt überdeutlich, ist 
eine freie Tat Gottes. Daher siegt Christus am Kreuz, mitten in der Niederlage. Un- 
ter dem Kreuz aber verteilen die Soldaten die vier Teile des Gewandes Jesu unter 
sich und losen um das "von oben her" in einem durchgewebte Obergewand Jesu. 

Diese Stelle ist nicht nur eine ausdrückliche Deutung von Psalm 21, also eine 
Deutung auf das Schicksal des unschuldig leidenden Gerechten hin. Cyprianus (f 
258) hat diese Stelle in der ersten Hälfte des dritten Jahrhunderts auch auf die Kir- 
che hin gedeutet. Der nackte Gott hinterläßt uns seine Gestalt, mit der er umkleidet 
war. Die vier Teile stehen für die vier Himmelsrichtungen der universalen Kirche. 
Das Obergewand, das so betont "von oben her" in einem Stück gewoben ward, darf 
hingegen nicht geteilt werden. Die Kirche ist berufen, die von Gott geschenkte Ein- 
heit zu wahren. 

Als die Frauen am Ostermorgen zum Grab kommen, wird noch einmal von einem 
•jungen Mann" berichtet. Aber dieser junge Mann ist der Engel, der die Auferste- 
hung verkündet: •Erschreckt nicht! Ihr sucht Jesus von Nazareth, den Gekreuzig- 
ten. Er ist auferstanden; er ist nicht hier. (...) Nun aber geht und sagt seinen Jün- 
gern, vor allem Petrus: Er geht euch voraus nach Galiläa; dort werdet ihr ihn se- 
hen, wie er es euch gesagt hat" (Mk 16,5). Dieser junge Mann ist mit einem 
»weißen Gewand« bekleidet, der Engel am Grab. 

Vom weißen Gewand der Taufe hat unser »Weißer Sonntag« seinen Namen. Die 
neu Getauften tragen ein weißes Gewand. Sie sind nicht mehr nackt. Sie müssen sich 
auch nicht mehr auf Kosten anderer (mit Fellen getöteter Tiere) bekleiden. Gott 
schenkt uns in der Taufe neu seine Gegenwart; er •kleidet uns in Gewänder des 
Heils" (Jes 61,10). Dieses Gewand des Heils versteht Paulus konkret: in der Taufe 
werden wir mit Christus selbst neu bekleidet (Gal 3,27 und Rom 13,14). So nur kön- 
nen wir Christen, Christus-Menschen sein. 

Wenn es uns gelingt, so aus dem Glauben zu leben, daß wir Zeugen für die Auf- 
erstehung sind, wenn wir nicht in unserer Nacktheit weglaufen, sondern uns von 
Gott neu bekleiden lassen, dann wird die Osterbotschaft für uns wahr, dann erfüllt 
sich, was in der Taufe begonnen hat. Die Christen sind berufen zur Einheit im Glau- 
ben; sie sind berufen, sich gleichsam mit Christus selbst zu bekleiden. Denn das 
sollte uns Christen auszeichnen: daß wir für die Wahrheit Gottes, die Wahrheit des 
Menschen, die Wahrheit des Glaubens einstehen, auch da, wo es uns, vielleicht nicht 
das Kreuz, aber doch Verachtung, Spott und Einsamkeit einbringt. Wir können das, 
wenn wir uns in den Glauben hüllen, daß Gottes Gegenwart und Liebe das einzige 
ist, das zählt. Mit Paulus: •Wenn wir nämlich ihm gleich geworden sind in seinem 
Tod, dann werden wir mit ihm auch in seiner Auferstehung vereinigt sein." 

Martin Löwenstein, Frankfurt 




