Einiibung und Weisung 135

LanzenstoBes gesammelt haben, so miissen sie in ohnmichtiger Wut mitansehen, wie
ans der durchstoBenen Seite Blut und Wasser flieBen. Nach der klassischen Auslegung
von 1 Joh 5,6f sind es die Sinnbilder fiir Taufe und Eucharistie. Aus seiner Wunde
strdmt uns seine Liebe entgegen, die ewig stromende Liebe des dreieinen Gottes. Das
ist der tiefe Sinne des (mittelalterlichen) Anima-Christi-Gebetes, des Lieblingsgebetes
des HI. Ignatius, das er seinem Exerzitienbuch vorangestellt hat: ,,In deinen Wunden
berge mich, von dir laf nimmer scheiden mich*.

Erst von diesem Gebet her und von der biblischen Wahrheit dieses Gebetes her wird
klar, daB die Todesangst Jesn unsere Angst nicht ins Uberdimensionale steigert, son-
dern daB wir mit unserer Angst in der Todesangst Jesu geborgen sind. Und es erhellt
sich fiir nns nochmals der Sinn seiner Worte: ,,In der Welt habt ihr Angst, aber seid ge-
trost, ich habe die Welt iiberwunden®.

Josef Schmidt, Miinchen

Das osterliche Gewand

DaB AuBerlichkeiten nichts wert seien, gehort zu dem, was heute allemal als selbst-
verstindlich vorausgesetzt werden muf. DaB hingegen, wer immer es kann, sich
AuBerlichkeiten viel kosten 14Bt, steht dazn nuor scheinbar im Widerspruch. Klei-
dung ist als duBere Hiille des Menschen Inbegriff von AuBerlichkeit, und nichts &n-
dert sich so schnell wie die Mode, nach welcher sich zu kleiden hat, wer dazn-
gehoren will. So gelingt es, das Rad der Konsumbewegung im Schwung zu halten,
obwohl jeder weiB und sagt: dies seien doch alles nur AuBerlichkeiten.

Das religiose Gefiihl hat demgegeniiber einen sehr waches Gespiir fiir AuBer-
lichkeiten, zumindest so weit es in der Tradition der Schriften des Alten und Neuen
Testaments steht. Das Symbol sagt mehr als lange abstrakte Reflexionen.

Die Texte der Passionsgeschichte sind einerseits die am meisten ,historischen®
im ganzen Neuen Testament. Mit groBer Sorgfalt werden Ort und Zeit verzeichnet.
Aber dariiber hinauns findet sich an diesem Objekt auch reiche Gelegenheit, die an-
deren drei Sinne der H1. Schrift zn erforschen. Denn fiir den Christen enthélt die H1.
Schrift neben dem wértlichen Sinn immer auch dreifach einen geistlichen Sinn: den
allegorischen Sinn, der die Schrift anf die Geheimnisse Christi und der Kirche hin
dentet, den anagogischen, der die Bestimmung des Menschen und der Welt be-
trachtet, in Christus sich zu vollenden, und schlieBlich den tropologischen, der uns
Anhalt gibt fiir unser Handeln.

Seit einiger Zeit hat mich ein Detail an den Texten der Passion interessiert, das
nur im geistlichen Schriftsinn fruchtbar wird: Wer die Berichte von den letzten Ta-
gen Jesu hort und auf dieses Detail achtet, der wird an vielen Stellen iiber das Ge-
wand, speziell iiber das Gewand Jesu berichtet finden.

Am Sonntag vor der Kreuzigung zieht Jesns in Jerusalem ein, und die mit ihm
einziehende feiernde Menge breitet ihre Kleider aus, damit Jesns auf dem Esel, dem



Einiibung und Weisung 136

Zeichen des Friedensfiirsten, einziehen kann. In der Liturgie des Griindonnerstag
berichtet das Johannesevangelium, pointiert an der Stelle, an der bei den synopti-
schen Evangelien vom letzten Abendmahl und der Einsetzung der Eucharistie ge-
handelt wird, von der Fuiwaschung. Jesus legt dabei sein Oberkleid ab, um seinen
Jiingern die FiiBe zu waschen.

Nach der Verhaftung und dem Verhor Jesu werden ihm zum ersten Mal die Klei-
der vom Leib gerissen. Die Soldaten entbléBen Jesus, um ihm dann einen Soldaten-
rock umzuhéngen und ihn so zu verspotten. Unter dem Kreuz, so wird uns berich-
tet, haben die Henker-Soldaten, ganz nach romischem Brauch und Recht, die Klei-
der des Gekreuzigten als ihre Beute unter sich anfgeteilt. Nackt hiingt der Heiland
am Kreuz.

Vom Ostermorgen schlieBlich, wird berichtet, daB der Auferstandene seine Ge-
wiénder im Grab zuriickgelassen hat.

Was hat es mit dem Gewand auf sich? Wie ist mit diesen Details das Todes-
schicksal Jesu und die Osterbotschaft zu deuten?

Nach der Erzdhlung im Buch Genesis ist die erste unmittelbare Folge des Siin-
denfalls, daf der Mensch sich seiner Nacktheit bewuBt wird. War der Mensch zu-
vor gleichsam durch die Vertrautheit und Nihe Gottes bekleidet, findet er sich jetzt
nackt vor: unbekleidet, unbeschiitzt, ohne Status, ohne GewiBheit seiner Heimat und
ohne Geborgenheit. Mit Feigenblittern muB er notdiirftig seine Scham bedecken;
der Ersatz fiir die verlorene GewiBheit der Gegenwart Gottes ist mit dem Tod der
Tiere erkauft: mit den Fellen getoteter Tiere muB der nackte Mensch bekleidet wer-
den. Nacktheit ist der Fluch fiir den Ungehorsam (Dtn 28,48) und der genaue Aus-
druck fir die Gottesferne, in der sich der Mensch bewegt. Im Buch Ijob findet sich
das Bild der Nacktheit des Menschen immer wieder als Bild des verlorenen Men-
schen: nackt aus der Mutter Schofl hervorgegangen, werden wir nackt wieder ins
Grab sinken. Aber auch das umgekehrte Motiv kehrt in der Heiligen Schrift wieder:
Wenn der Geist der Verziickung iiber Saul kommt, dann zieht er seine Kleider aus
(1 Sam 19,24), denn vor Gott und mit Gott ist der Mensch niemals nackt. Uniiber-
troffen ist die Zirtlichkeit, mit der die Liebe Gottes den nackten Menschen, der
»Zappelnd in seinem Blut* geboren wird, bekleidet, so wie ein Liebender den Man-
tel iiber die Geliebte breitet (Ez 16,8).

Um das in der Bibel Gesagte und Gemeinte gut zu verstehen, miissen wir von un-
serem heutigen Versténdnis von Kleidung weit abgehen. Auch wenn kaum jemand
von uns dariiber ansdriicklich reflektiert haben mag: seit der Renaissance gibt es in
unserer Kultur ein Verstdndnis vom Menschen, das die Kleidung als ein ,,AnBerli-
ches®, ,,Uneigentliches* abwertet und dagegen den Korper in der Tradition der grie-
chisch-rémischen Antike als urspriingliche Reinheit feiert. Ein nahezu absurdes Bei-
spiel dafiir liefert Eckermann in der Schilderung des soeben gestorbenen Goethe; die
GroBe des Verblichenen kann er nicht anders schildern denn in einem Lobpreis auf
die Vollkommenheit des Kérpers. Mit der Realitit des Leichnams eines Menschen
von immerhin 82 Jahren hatte das sicher nichts zu tun. Die Freikorperkultur (die in
den zwanziger Jahren in Deutschland zu den groBten kulturellen Bewegungen
gehorte) ist ein weiterer Ausdruck dieser Anthropologie. Im biblischen Verstindnis



Einiibung und Weisung 137

hingegen ist Nacktheit Ausdruck des unvollstandigen Menschen: der Arme, der Er-
niedrigte, der Ausgesetzte und ohne Stellung im Kosmos umherirrende Mensch ist
nackt. Der vollstindige Mensch tréigt ein Kleid.

Im Markusevangelium findet sich ein Bild, mit dem wir diese Allegorie des Ge-
wandes fortschreiben konnen: auf unsere Beziehung zu Jesu Kreuz und Auferste-
hung (auch wenn der Evangelist Markus diese Bildersprache kaum im Sinn gehabt
haben diirfte, als er sein Evangelium niederschrieb).

In der Szene der nichtlichen Verhaftung Jesu wird von einem jungen Mann be-
richtet, der wohl zufillig dabeistand, vielleicht nur ein Schaulustiger, der sich eben
einen Mantel iibergeworfen hat, um zu sehen, was da vor sich geht (Mk 14,51f). Die
Soldaten, die Jesus verhaften wollen, versuchen auch ihn zu ergreifen; sie bekom-
men aber nur sein Gewand zu fassen, er selbst flieht nackt. Die Nacktheit wirft ihn
zuriick in die Hilflosigkeit des ersten Menschen, der in seiner Schuld nackt vor Gott
steht.

Der Mensch, der hier nackt flieht, ist vermutlich nur ein unbeteiligter Zuschauer
gewesen. Jemand, der sich schnell etwas umgeworfen hat, um zuschauen zu kon-
nen, was da vor sich geht. Er macht aber die Erfahrung, die jeder macht, der sich zu
nah an das Schicksal Jesu heranwagt. Er wird in dieses Schicksal verstrickt. Vor
dem leidenden Gerechten, dem Menschen des Ecce Homo, vor dem Kreuz kann man
nicht unbeteiligt bleiben, hat man sich einmal zu nahe herangewagt.

Der Mensch, der nackt flieht, ist ein Bild fiir den Menschen, der sich nicht mehr
verstecken kann vor seiner Situation, vor seiner Schuld und dem Kreuz, das er tra-
gen mufl: So wie Christus, unter die Verbrecher gezihlt, nackt am Kreuz hingt.

Wer kann sich aussuchen, wo oder wie er das Kreuz Jesu am eigenen Leib spiirt?
Ob es unsere eigene Schuld ist, die auf uns zuriickschlidgt? Welche Schuld erleiden
wir, verdient oder selbst schuldlos? Den Verlust von Heimat, von Orientierung, von
Arbeit oder Sinn, die Erfahrung von Verrat, Treulosigkeit, ja von Gottverlassenheit
sucht sich jedenfalls kein Mensch aus. Ebensowenig hat sich Jesus sein Kreuz aus-
gesucht. ,, Abba, Vater, alles ist dir méglich. Nimm diesen Kelch von mir!*, betet Je-
sus; aber er fiigt an: ,,Nicht, was ich will, sondern was du willst, soll geschehen* (Mk
14,36). Das Schicksal geschieht an Jesus, er will und sucht es so wenig wie irgend
ein Mensch, der das verliert, was ihm Halt und Bedeutung gibt. Jesus werden die
Kleider vom Leib gerissen, wihrend er wehrlos und erschopft auf die Hinrichtung
wartet.

Dennoch will Jesus, der menschgewordene Gott, dieses Schicksal, denn es ist die
Konsequenz seines Willens zum Menschsein unter Menschen. Das Johannesevan-
gelium stellt diese Sicht in den Vordergrund: Am Griindonnerstag hat Jesus frei-
willig das Gewand abgelegt, um seinen Jiingern die Fiile zu waschen. “Zu dieser
Stelle”, schreibt der groBe Kirchenvater Origenes, “mochten wir denen einiges sa-
gen, die nicht vom Wortlaut aus hoher gehen und die nicht in geistiger Art die in
diesen Worten uns vorgelegte Nahrung fiir die Seele erkennen wollen”. Origenes
deutet die Geste des abgelegten Gewandes als konsequenten Schritt des menschge-
wordenen Sohnes Gottes, der sich all dessen entduf3ert und entbloBt, was er hat, um
von ganz unten her uns Menschen mit zu Gott hinauf zu nehmen. Ganz entbl68t, in



Einiibung und Weisung 138

seiner Gestalt als Knecht hat Gott seine Liebe uns Menschen ausgeliefert. Der Ko-
nig, den die Soldaten mit dem Krénungsmantel kleiden, ist ein Dienender. Darin ist
die tiefste Wahrheit von Jesus dem Christus und des ganzen christlichen Glaubens
angedeutet.

Am Kreuz werden Jesus die Kleider endgiiltig genommen. Die Auslieferung an
die Macht des Todes, das Johannesevangelium ist in diesem Punkt iiberdeutlich, ist
eine freie Tat Gottes. Daher siegt Christus am Kreuz, mitten in der Niederlage. Un-
ter dem Kreuz aber verteilen die Soldaten die vier Teile des Gewandes Jesu unter
sich und losen um das “von oben her” in einem durchgewebte Obergewand Jesu.

Diese Stelle ist nicht nur eine ausdriickliche Deutung von Psalm 21, also eine
Deutung auf das Schicksal des unschuldig leidenden Gerechten hin. Cyprianus (}
258) hat diese Stelle in der ersten Hilfte des dritten Jahrhunderts auch auf die Kir-
che hin gedeutet. Der nackte Gott hinterldBt uns seine Gestalt, mit der er umkleidet
war. Die vier Teile stehen fiir die vier Himmelsrichtungen der universalen Kirche.
Das Obergewand, das so betont “von oben her” in einem Stiick gewoben ward, darf
hingegen nicht geteilt werden. Die Kirche ist berufen, die von Gott geschenkte Ein-
heit zu wahren.

Als die Frauen am Ostermorgen zum Grab kommen, wird noch einmal von einem
»jungen Mann* berichtet. Aber dieser junge Mann ist der Engel, der die Auferste-
hung verkiindet: ,,Erschreckt nicht! Ihr sucht Jesus von Nazareth, den Gekreuzig-
ten. Er ist auferstanden; er ist nicht hier. (...) Nun aber geht und sagt seinen Jiin-
gern, vor allem Petrus: Er geht euch voraus nach Galilda; dort werdet ihr ihn se-
hen, wie er es euch gesagt har“ (Mk 16,5). Dieser junge Mann ist mit einem
»weillen Gewand« bekleidet, der Engel am Grab.

Vom weilen Gewand der Taufe hat unser »WeiBler Sonntag« seinen Namen. Die
neu Getauften tragen ein weifles Gewand. Sie sind nicht mehr nackt. Sie miissen sich
auch nicht mehr auf Kosten anderer (mit Fellen getoteter Tiere) bekleiden. Gott
schenkt uns in der Taufe neu seine Gegenwart; er ,kleidet uns in Gewdnder des
Heils* (Jes 61,10). Dieses Gewand des Heils versteht Paulus konkret: in der Taufe
werden wir mit Christus selbst neu bekleidet (Gal 3,27 und Rom 13,14). So nur kon-
nen wir Christen, Christus-Menschen sein.

Wenn es uns gelingt, so aus dem Glauben zu leben, dafl wir Zeugen fiir die Auf-
erstehung sind, wenn wir nicht in unserer Nacktheit weglaufen, sondern uns von
Gott neu bekleiden lassen, dann wird die Osterbotschaft fiir uns wahr, dann erfiillt
sich, was in der Taufe begonnen hat. Die Christen sind berufen zur Einheit im Glau-
ben; sie sind berufen, sich gleichsam mit Christus selbst zu bekleiden. Denn das
sollte uns Christen auszeichnen: da8 wir fiir die Wahrheit Gottes, die Wahrheit des
Menschen, die Wahrheit des Glaubens einstehen, auch da, wo es uns, vielleicht nicht
das Kreuz, aber doch Verachtung, Spott und Einsamkeit einbringt. Wir kénnen das,
wenn wir uns in den Glauben hiillen, dal Gottes Gegenwart und Liebe das einzige
ist, das zéhlt. Mit Paulus: ,,Wenn wir ndmlich ihm gleich geworden sind in seinem
Tod, dann werden wir mit ihm auch in seiner Auferstehung vereinigt sein.*

Martin Lowenstein, Frankfurt





