LITERATURBERICHT

., Wire da nicht das Licht* (A. Zagajewski)

Der Glaube im Spiegel moderner Lyrik

I

In seiner Novelle ,,Das verlorene Lachen®! erzihlt G. Keller (1819-1890) von einem
Pfarrer, der seine Predigten mit einer Fiille von Zitaten aus der klassischen Literatur
garniert; das gehobene Publikum weil die Bildung des Predigers zu schitzen. Als
der Pfarrer jedoch einer alten Béuerin bei deren Sterben beistehen will und die letz-
ten Gebete zu sprechen beginnt, dreht diese ihm den Riicken zu.

In der Novelle geht es nur vordergriindig um die Eitelkeit eines Geistlichen. Zu be-
denken ist, daB Keller ein uiberzeugter Anhinger Ludwig Feuerbachs war. Dieser
wirft dem Christentum vor, den Menschen durch den Glanben an ein besseres Leben
im Himmel um den Glauben an ein besseres Leben auf Erden gebracht zu haben. In
Wahrheit ist das Jenseits ,,das Diesseits im Spiegel der Phantasie — das bezaubernde
Bild ... das im Bilde angeschaute, von aller groben Materie gereinigte — verschoner-
te Diesseits.“? Das Jenseits ist eine GroBe ohne Realititsgehalt. Statt auf den Himme!
zu setzen, gilt es, sich ganz dem Diesseits und den in ihm enthaltenden Quellen des
Gliicks und der Menschlichkeit zuzowenden. Dazo gehort auch die Kunst. Sie ver-
steht sich nicht als Abglanz géttlicher Schonheit, sie will nichts mehr, aber auch
nichts weniger sein als eine antonome Manifestation menschlicher Kreativitét. Kel-
lers Novelle beschreibt also ein Christentumn, das, auch wenn es sich mit Zitaten der
Klassiker schmiickt, nichts zu sagen hat und deswegen zu Recht kein Gehor findet.

Der Prediger aus Kellers Novelle gleicht jenen Pastoren der dinischen Kirche, die
S. Kierkegaard (1813-1855), ein Zeitgenosse Kellers, mit dtzendender Kritik iiber-
zieht. Kierkegaard wirft den Représentanten seiner Kirche vor, den wahren Geist des
Christentums zu untergraben, indem sie Kultur und Christentum bedenkenlos mit-
einander vermischen. Nach Kierkegaard ist das Christentum eine Wahrheit, die sich
weder rein gedanklich noch rein dsthetisch erschlieBt, sondern eine solche, die die
Existenz beriihrt nnd verwandelt; eine Wahrheit, fiir die der Mensch leben und ster-
ben kann. Christ zu sein ist Sache des Einzelnen. ,,Es kommt darauf an, daf} einer es
wagt, ganz er selbst, ein einzelner Mensch, dieser bestimmte einzelne Mensch zu
sein; allein vor Gott.*? Dieser letzie existentielle Ernst ist in der #sthetischen

I G. Keller, Samtliche Werke. Bd. VII1. Ziirich / Miinchen 1927, 300 - 451. - Vgl. G. Kaiser,
Wozu noch Literatur? Uber Dichtung und Leben. Miinchen 1996, 101.

2 L. Feuerbach, Das Wesen des Christentums. Koln 1967, 194

3 Zitiert nach W. Weischedel, Die philosophische Hintertreppe. Miinchen 1975, 235.



Literaturbericht 140

Lebensweise nicht moglich. Sie erschopft sich in unverbindlichem Experimentieren
mit den Moglichkeiten und in der Jagd nach immer Neuem und Zerstreuendem. Wer
s0 lebt, ist der Daseinsleere verfallen und bleibt im wesentlichen Sinne unwirklich.

Die Positionen Kellers bzw. Feuerbachs und Kierkegaards wirken bis heute nach.
Die Autonomie der Kiinste ist allgemein anerkannt, und es sieht so aus, als sei das
Tischtuch zwischen den Kiinsten und dem christlichen Glauben zerschnitten. Es
scheint, als hétten sich beide — aufler Mifiverstindnissen und einigen Hoflichkeiten,
wenig zu sagen. DaB es sich dennoch lohnen kann, aufeinander zu horen, mochte ich
an drei Gedichten zeigen, deren Autoren sich selbstverstindlich dem modernen
Kunstverstindnis verpflichtet wissen. Den Gedichten ist gemeinsam, da8 in ihnen
christliche bzw. biblische Motive aufgegriffen und in einer jeweils individuellen
kiinstlerischen Perspektive verarbeitet werden.

Bei der Interpretation der Texte méchte ich einem Vorschlag George Steiners fol-
gen, der die Lektiire von Texten als einen ,,Austausch von Freiheiten** definiert hat.
Seine Empfehlung lautet, Texte wie Giiste zu behandeln, was bedeutet, sie willkom-
men zu heilen und ihnen zuzutrauen, da sie Mitteilenswertes zu sagen haben, auch
wenn sie fremd sind; dazu gehort , sie ausreden zu lassen und ihnen nicht ins Wort zu
fallen; und schlieBlich gilt es, sie an dem zu messen, was sie selbst sein wollen, ndm-
lich Kunst.

I

»Mystik fiir Anfianger* ist der Titel des kiirzlich versffentlichten Gedichtbandes des
in Frankreich und den USA lebenden polnischen Dichters Adam Zagajewski. In
diesem Band ist auch das Gedicht ,,Die drei Konige* zu finden’.

Die drei Konige

»Wir werden zu spit kommen ...«
André Frénaud, ,, Drei Konige “

Wiren da nicht die Wiiste, das Gelschter und die Musik
—kédmen wir zurecht, und wenn unsere Sehnsucht

sich nicht mit dem Staub der StraBen vermengt hitte.

Wir haben arme Linder gesehen, drmer noch

durch ihren ewigen HaB;

der Zug, gefiillt mit Soldaten und Fliichtlingen,

hielt lange noch auf dem Bahnhof, und der Bahnhof brannte.
Man empfing uns mit grofen Ehrungen,

* G. Steiner, Von realer Gegenwart. Miinchen 1990, 205

> A. Zagajewski, Mystik fiir Anfinger. Gedichte. Aus dem Polnischen iibertragen von K. De-
decius. Miinchen 1997, 56f.



Literaturbericht 141

so daB wir dachten — vielleicht ist einer von uns
wirklich ein Monarch?
Die Friihlingswiesen hielten uns fest, die Dotter-
blumen und die Blicke der Dorfméadchen,
die nach fremder Liebe lechzen.
Wir hatten den Goéttern Opfergaben dargebracht, aber wir wulliten nicht,
ob sie unsere Gesichter erkannten
durch den honiggoldenen Vorhang des Feuers.
Einmal waren wir eingeschlafen und schliefen viele Monate,
und die Trdume in uns dréhnten gefdhrlich, schwer,
wie die Wellen der Flut bei Vollmond.
Die Bange machte uns wach und wieder mufiten wir gehen,
das Schicksal, die schmutzigen Herbergen verfluchend;
vier Jahre lang wehte ein kalter Wind
und der Stern war gelb, nachlidssig an den Mantel
geniiht wie ein Schulwappen an den Armel.
Das Taxi roch nach Anis und nach dem zwanzigsten Jahrhundert,
der Fahrer sprach mit russischem Akzent.
Unser Schiff ging unter, das Flugzeng geriet plétzlich in Turbulenzen.
Wir zerstritten uns gewaltig und jeder
schlng eine andere Richtung der Hoffnung ein.
Ich erinnere mich kaum, was wir gesucht haben,
und ich bin auch unsicher, ob die Dezembernacht
sich jemals 6ffnen wiirde wie die Pupille
eines Fotoapparates.
Vielleicht wire ich gliicklich und lebte beruhigt,
wire nicht das Licht, das iiber den Mauern
der Stadt gegen Morgen explodiert
tagtdglich und mein Verlangen blendet.
Adam Zagajewski

Die Uberschrift des Gedichts spielt anf die neutestamentliche Erzihlung von den
Magiern an, die aus dem Osten iiber Jerusalem nach Bethlehem gekommen sind, um
dem neugeborenen Konig der Juden zu huldigen. Der Evangelist Matthius beleuch-
tet in dieser Perikope die Ubernahme des christlichen Glaubens durch die Heiden.
Mit ihrer Bekehrung beginnt wahr zu werden, was bei Jesaja angekiindigt wird:
»Auf, werde licht, denn es kommt dein Licht, und die Herrlichkeit des Herrn geht
leuchtend auf iiber dir. Denn siehe, Finsternis bedeckt die Erde und Dunkel die Vol-
ker, doch iiber dir geht leuchtend der Herr auf, seine Herrlichkeit erscheint iiber dir.
Voélker wandern zu deinem Licht und Kénige zu deinem strahlenden Glanz.” (Jes
60,1-3) In der Tradition wurden die Magier mit den Konigen des Jesajatextes identi-
fiziert; die Zahl der Konige erschlol man aus den drei Gaben Gold, Weihrauch und
Myrrhe. Wie sehr die drei Kénige die religiose Phantasie angeregt haben, zeigt nicht
zuletzt die Legende vom vierten Konig, der sein Leben lang unterwegs ist, um dem
Messias in den Armen und endlich auf Golgotha zu begegnen.



Literaturbericht 142

Das Gedicht Zagajewskis greift an mehreren Stellen auf biblische Motive zuriick.
Das Suchmotiv, der ehrenvolle Empfang, die Triume, der Stern und die Stadt sind
dem Matthiustext entnommen; vermutlich ist auch der Anis, nach dem das Taxi
riecht, eine Anspielung auf den bei Matthéus erwihnten Weihrauch. Die Motive
Licht und Finsternis gehen hingegen auf Jesaja zuriick.

Der Dichter fiigt die biblischen Motive in den Kontext der Gegenwart ein, in das
ausdriicklich erwihnte 20. Jahrhundert, ein Zeitalter, fiir das zum einen die Technik
charakteristisch ist — der Text nennt Ziige, Taxis, Schiffe, Flugzeuge und einen Foto-
apparat, zum andern grofle Katastrophen: Hunger und Armut, Soldaten und Fliicht-
linge, ein brennender Bahnhof und nicht zuletzt die Shoa, die scheinbar beildufig
durch den auf dem Mantel aufgenihten gelben Stern angedeutet wird.

Verflochten mit dem Kontext dieses Jahrhunderts erhalten die biblischen Motive
eine neue Bedeutung. Nach wenigen Zeilen wird der Leser darauf aufmerksam ge-
macht, da die drei Konige in Wirklichkeit namenlose Gestalten unseres Jahrhun-
derts sind, die ironisch bemerken, daB einer aus ihrer Gruppe fiir einen Monarchen
gehalten wird. Die Trdume der Drei sind Alptrdume, schwer und gefihrlich droh-
nend. Kein Engel erscheint, um zum Aufbruch zu mahnen, es ist die Bangnis, die
wach macht. Von einer gemeinsamen Ankunft der Drei ist keine Rede mehr; im Ge-
genteil, sie haben sich zerstritten und am Ende geht jeder seiner Hoffnung nach. Aus
dem Stern, der die Magier zum neugeborenen Kénig der Juden fiihrt, ist der Juden-
stern geworden. Das biblische Hoffnungszeichen ist zum Zeichen fiir den Genozid an
Gottes erwihltem Volk geworden. Das Ziel des Unterwegsseins scheint am Ende
vergessen zu sein, und das Licht iiber den Mauern der Stadt 148t das Herz nicht vor
Freude beben (vgl. Jes 60,5), es ist vielmehr eine Macht, die das Ich an einem ruhi-
gen und gliicklichen Leben hindert.

So scheint das Gedicht darauf zu zielen, die biblischen Motive durch die Einbet-
tung in die diistere Geschichte unseres Jahrhundert als Hlusion zu entlarven und die
biblische GewiBheit durch eine GewiBheit des Schreckens und der Angst zu ersetzen.
DafB das Gedicht die Katastrophen registriert, daB es von Armut und HaB, von Fliicht-
lingen und Untergéngen, von Bangnis und Fluch spricht, daran 148¢ sich nicht zwei-
feln. Bemerkenswert ist jedoch, daf sich das Gedicht nicht auf Klage und Fluch be-
schrinkt.

Auch in diesem Jahrhundert gibt es Friihlingswiesen, Dotterblumen, das Lechzen
nach Liebe. Der Dichter selbst soll diese Stelle durch ein Gedicht erldutern, das in
,»Mystik fir Anfanger” mitverffentlicht ist. Drei Engel — so hei3t der Titel des Ge-
dichts — erscheinen in einer Passage der St. Georg-StraBe; der erste nimmt die Kla-
gen der Passanten entgegen, Klagen iiber die Angste einer schénen Frau, iiber die
Unfahigkeit der Regierung, die Geheimnislosigkeit des Lebens, iiber Krankheiten
und Verfolgungen. Darauf setzt der zweite Engel mit einer schiichternen Gegenrede
ein:

,.In den Bliiten der wilden Rose schweift der Geruch
der Kindheit, an den Feiertagen gehn

die Médchen spazieren wie friiher,

und in der Art, wie sie die Schals binden,

ist etwas Unsterbliches.



Literaturbericht 143

Das Gedichtnis lebt im Meer, im Galopp des Bluts,

in den dunklen verbrannten Steinen, in Gedichten

und in jedem besinnlichen Gesprich. Die Welt ist genauso,
wie sie immer war,

voll Schatten und Erwartung."

Wie bei den drei Engeln werden in dem Gedicht ,Die drei Konige™ Untergénge re-
gistriert und beklagt und zugleich — wenn auch zuriickhaltender — Friihlingwiesen
und Liebe als Zeichen neu aufbliihenden Lebens benannt.

Die Interpretation muB noch einen Schritt weiter getrieben werden. Das Gedicht
geht weder darin auf, Schrecken und Freude nebeneinder zu stellen, noch erschopft
es sich darin, biblische Motive in die Untergiinge unseres Jahrhunderts einzuzeich-
nen. Gleich an mehreren Stellen ist von einem Nichtwissen, von Unsicherheit und
von einem Vielleicht die Rede. Wenn sich die Erzihler ironisch fragen, ob einer von
ihnen ein Monarch ist, ist das ein Indiz dafiir, daB unklar ist, welche Rolle sie spie-
len. Die Drei leugnen die Existenz der Gdétter nicht; sie passen sich den religiosen
Gebriuchen an; nur wissen sie nicht, ob sie von den Géttern erkannt werden. Die
Drei gehen im Streit auseinander, iiberraschender Weise nicht in Verzweiflung, son-
dern in eine je andere Richtung der Hoffnung. Das Ich der SchluBverse behauptet
nicht, der Himmel sei fiir immer und ewig verschlossen. Es bleibt in der Schwebe,
wer den Fotoapparat 6ffnet. Es bleibt offen, ob es sich um ein Eingreifen Gottes han-
delt oder um die Bekehrung des Menschen von seinem ewigen HaB.

Vor diesem Hintergrund erhélt auch der SchluBteil des Gedichtes eine neue Be-
deutung. Beim ersten Lesen 148t sich das Licht als Hinweis auf eine grausame Gott-
heit interpretieren. Beim zweiten Lesen erscheint dasselbe Licht in einem anderen
Sinn: Was wiire das fiir ein Mensch, der sich angesichts der Finsternisse dieses Jahr-
hunderts in sein Schneckenhaus von Ruhe und Gliick zuriickziehen wiirde? Unter
dieser Voraussetzung erhilt das Licht die Bedeutung, den Menschen wachzuriitteln
und sein Fragen lebendig zu erhalten.

I

,.Die Menschheit schaudert vor dem Blute, das hier vergossen ward in langen wilden
Kriegen, bis die alten PreuBen fast ginzlich ausgerottet, Kuren und Letten hingegen
in eine Knechtschaft gebracht wurden, unter deren Joch sie jetzt noch schmachten.*”
In diesem Zitat aus Herders Ideen zur Geschichte der Philosophie der Menschheit
klingt das Lebensthema des evangelischen Christen und Dichters Johannes Bo-

¢ Vgl Anm. 5, 94.

7 J.G. Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Ohne Angaben zitiert.
in: G. Wolf, Beschreibung eines Zimmers. 15 Kapitel iiber Johannes Bobrowski. Berlin 1971,
70f. — Die von Herder genannten PreuBen sind die Pruzzen, die um 1200 zwischen Weichsel
und Memel lebten und von den Rittern des Deutschen Ordens nach 1230 in blutigen Kémpfen
nahezu vernichtet wurden.



Literaturbericht 144

browski an, der 1917 in Tilsit an der Memel geboren wurde — ,, im ehemals norddst-
lichsten Winkel Deutschlands, wo Polen, Litauer, Letten, Reste des untergegangenen
Pruzzenvolkes, Russen und Deutsche miteinander und durcheinander lebten — die Zi-
geuner dazu und mit ihnen allen die Judenheit.*® Der Dichter ist 1965 in Berlin (Ost)
gestorben.

Zu schreiben begonnen hat Bobrowski 1941 als deutscher Soldat in RuBland.
Seitdem sieht er in der Geschichte der Dentschen mit ihren 6stlichen Nachbarn eine
»lange Geschichte aus Ungliick und Verschuldung, seit den Tagen des dentschen Or-
dens®; eine Belastung, ,,wohl nicht zu tilgen und zu sithnen, aber eine Hoffnung wert
und einen redlichen Versuch in dentschen Gedichten.*® In der Intention, ,eine Uber-
schau des unwiderruflich Vergangenen zu entwerfen und ,,noch einmal giiltig dar-
zustellen, ehe es ganz vergangen ist“!°, sind die beiden Gedichtsammlungen ,,Samar-
tische Zeit“"" und ,,Schattenland Strome*'? entstanden. Das Gedicht ,,Ostern ist dem
1962 veroffentlichten Band ,,Schattenland Strome* entnommen. '3

OSTERN

Dort noch Hiigel,

die Finsternis, aber

die Steige sind recht, aus der Ferne
die Ebenen nahn, mit dem Wind
heriiber ihr Schrei.

Uber den Wald. Der FluB

kommt, die Birkenschlige

gehn an die Mauer, Tiirme,

Gestirn um die Kuppeln, das goldne
Dach hebt an Ketten ein Krenz.

Da

in die finstere Stille

Licht, Gesang, wie nnter

der Erde erst, Glocken, Schlige,
der Stimmen Hihnegeschrei

8 J. Bobrowski, Gesammelte Werke. Bd. IV. Stuttgart 1987, 327

¢ Vgl. Anm. 8, 335,

1 Vgl. Anm. 8, 336.

"' Der Gedichtband ,, Samartische Zeit* erscheint im Februar 1961 in Stuttgart und im Okto-
ber desselben Jahres in Berlin (Ost). — Mit dem Namen Samartia bezeichneten die Rémer das
ihnen nur dunkel bekannte Nordosteuropa.

> Der Band ,, Schattenland Strome * wurde im Mirz 1962 in Stuttgart und im Mai 1963 in Ber-
lin (Ost) verdffentlicht.

13 J. Bobrowski, Gesammelte Werke. Bd. 136.



Literaturbericht 145

und Umarmung der Liifte,
schallender Liifte, anf weiler
Mauer Tiirme, die hohen

Tiirme des Lichts, ich hab

deine Augen, ich hab deine Wange,
ich hab deinen Mund, es ist
erstanden der Herr, so ruft,

Augen, ruft, Wange, ruf, Mund,
ruf Hosianna.

Johannes Bobrowski'*

Dreh- und Angelpunkt des Gedichts ist das Da zu Beginn der dritten Strophe. Das Da
verweist auf die Feier einer Art Osterliturgie, auf ein Geschehen, dessen Darstellung
iiber beide Strophen hinweg, von keinem Punkt unterbrochen, gleichsam atemlos auf
das Hosianna der Schlufizeile zulauft.

Die beiden ersten Strophen benennen den Ort der osterlichen Feier, weite Ebenen
und eine Klosterstadt, kurz die Landschaft RuBlands. Hier dominieren die Substanti-
ve. Benannt werden Gegebenheiten der Natur, Hiigel, Ebenen, Wald und FluB, aber
auch Spuren menschlicher Titigkeit, die Steige, Birkenschlige, Mauern und Tiirme
der Klosterstadt. Die einzelnen Substantive werden nebeneinander gestellt; kein Pri-
dikat, das die Strophen zu einem grammatisch vollstindigen Satz abrundet; keine
Konjunktionen, welche zwischen den einzelnen Satzteilen iiberleiten.

Diese russische Landschaft ist keine Idylle und erst recht keine touristisch zu kon-
sumierende Kulisse. Gleich das zweite Substantiv ist die Finsternis, deren Energie
durch den bestimmten Artikel unterstrichen wird. Erinnert wird an die Passionsge-
schichte Jesu Christi. ,,Und zur sechsten Stunde kam eine Finsternis iiber das ganze
Land bis zur neunten Stunde.“ (Mk 15,33) Weitere Verweise auf die Passionsge-
schichte sind uniibersehbar. Von den Ebenen weht ein Schrei heriiber, der an an den
Todesschrei Jesu (Mk 15,37) erinnert. Durch seine Stellung am Ende der ersten Stro-
phe erhilt der Schrei eine besondere Betonung. Gleichzeitig verweist er auf das
Kreuz am Ende der zweiten Strophe. RuBland ist nicht nur die schier unendliche
Weite der Ebenen, in der Spuren menschlicher Titigkeit zu finden sind, es erinnert an
Golgatha. Im Unterschied zur Passionsgeschichte tritt keine Leidensgestalt auf, die
den Todesschrei ausstoBt; Menschen, die leiden oder gelitten haben, werden nicht
benannt. Vielmehr sind es die Ebenen, deren Schrei mit dem Wind weitergetragen
wird. In der Landschaft klingt die Passion ihrer Bewohner nach. Die Natur allein fiir
sich zu betrachten, hieBe von den menschlichen Leidensgeschichten zu abstrahieren.
Der Eigenart dieser Landschaft wird nur gerecht, wer auf den Wind und auf den in
ihm vernehmbaren Schrei lauscht.

In dieser Passionslandschaft setzt mit der dritten Strophe eine Feier ein, in der das
osterliche Bekenntnis ,,es ist erstanden der Herr zitiert wird. Die Feier wird nicht

4 J. Bobrowski, Schattenland Strome, in: Gesammelte Werke. Bd. I, 136.



Literaturbericht 146

nur beschrieben. Wer den Text laut liest, kann spiiren, wie er in den Sog einer groBen
Festlichkeit hineingezogen wird. Anders und zugespitzt gesagt: Das Gedicht selbst
ist die osterliche Feier. Und die Lektiire ist die Liturgie.

Die Feier setzt ein mit der Benennung sichtbarer und horbarer Phiinomene: Licht,
weiBe Mauern, Tiirme des Lichts, aber auch Gesang, Glocken, Schlige und schallen-
de Liifte. Kosmisches wird erwahnt. Wie unter der Erde hebt der Gesang an. In der
Umarmung der Liifte werden Erotisches und Kosmisches miteinander verbunden.
Weiter unten ist von Wange, Auge und Mund die Rede. Die Feier, die im Gedicht le-
bendig wird, ist ein Zusammenspiel von Akustischem und Visuellem, von Kosmos
und Mensch.

Auffillig ist, daB in der ersten Hilfte des Textes der Artikel bei den Substantiven
fehlt. Auf diese Weise wirkt das Benennen der einzelnen Dinge wie eine Folge von
Gong — oder Glockenschlégen, die lange nachklingen und in denen zahlreiche Ober-
und Unterténe mitschwingen. Das Gedicht ruft auf diese Weise den gesamten Um-
fang der Bedentungen von Licht, Gesang usw. wach.

Eine Folge von Ausrufen und Aufforderungen bildet den SchluBteil des Gedichts.
Ein Ich taucht ebenso unvermittelt auf wie ein Du. Das Ich redet wie ein Liebender.
Was wiire ein Fest ohne den Eros! Wer die Liebenden sind, bleibt offen. Ob der auf-
erstandene Christus der Angespochene ist, ob Maria von Magdala oder der ungliubi-
ge Thomas die Sprecher sind, 148t sich auf Grund des Auferstehungszitats nicht aus-
schlieBen, bleibt jedoch letztlich in der Schwebe. Die osterliche Feier schlieBt mit
Appellen an Augen, Wange und Mund, das Hosianna auszurufen, wobei sich die Fra-
ge aufdriingt, warum der Ruf nicht das 6sterliche Halleluja ist.

Die osterliche Feier des Gedichts verlduft nicht nur harmonisch. Der Stimmen
Hihnegeschrei — bereits vom Wortklang her stérend - 148t nicht allein an den An-
bruch eines neuen Tages denken, sondern im Kontext von Karfreitag und Ostern an
den Verrat des Petrus. Auch bei dem Hosianna darf der Kontext der Passionsge-
schichte nicht tibergangen werden. Es ist der Ruf der Menge beim Einzug Jesu in Je-
rualem, dem kurze Zeit spéter das ,,Kreuzige ihn* vor Pilatus folgt. Der Passionsge-
schichte der ersten Strophen folgt also eine dsterliche Feier, in der nicht einfach alles
gut wird, in der vielmehr Stimmen des Verrats laut werden. Wer aber kénnten die
Verriter sein?

Ich schlage folgende Intérpretation vor: Der Verdacht des Verrats richtet sich ge-
gen das Gedicht selbst. Das Gedicht ist in Wahrheit keine Liturgie, sondern ein
Kunstwerk. GewiB hat es die Kraft, in den Sog 6sterlicher Festlichkeit hineinzuzie-
hen. Doch als Kunstwerk kann es das Versprechen der christlichen Liturgie nicht ab-
geben, daB die Opfer der russischen Passion zu nenem Leben erweckt werden. Die-
sen Trost kann nur der Glaube im Horen auf die Offenbarung empfangen und in der
Liturgie feiern. Die Kunst ist kein Ersatz fiir diesen Trost, und sie ist ebenfalls kein
Ersatz fiir den Glauben. Sie wiirde sich selbst verraten, wiirde sie diesen Anspruch
erheben.

Welchen Sinn hat ein Gedicht, das den Titel Ostern tréigt, das in eine Art Liturgie
miindet und sich gleichzeitig kritisch gegen sich selbst wendet? Eine Antwort ergibt
sich aus der Eigenart der menschlichen Sprache. Das Gedicht spielt auf die Moglich-
keiten und Grenzen des Sprechens an. Bobrowski weifl darum, dafl sein Wort nicht



Literaturbericht 147

zu neuem Leben auferwecken kann; es ist menschliches und nicht géttliches Wort.
Die Sprache kann jedoch unwiderruflich Vergangenenes benennen und festhalten.
Erinnert sei an Bobrowskis Intention, Vergangenes ,,noch einmal giiltig darzustellen,
ehe es ganz vergangen ist“!*. In der Tat kann menschliches Sprechen Verstummtes
neu zum Leben erwecken. Mit den Mittel der Sprache kann dariiber hinaus die Uto-
pie der Auferstehung entwickelt werden; auch dies im Wissen um die Grenzen
menschlichen Sprechens. Auferstehung im Vollsinn des Wortes zu bewirken, ist al-
lein Gott vorbehalten.

v

»Mein Vaterland ist tot / sie haben es begraben im Feuer / Ich lebe in meinem Mut-
terland / Wort.“!¢ In diesen ,,Mutterland* iiberschriebenen Zeilen spiegelt sich das
Lebensschicksal der 1907 im viersprachigen Czernowitz geborenen Rose Auslinder.
Eine gliickliche Kindheit, ein inniges Verhiltnis zu ihrer Mutter, Uberlebende des
Ghettos von Czernowitz, Auswanderung nach New York, wo sie als Angestellte ei-
ner Speditionsfirma arbeitet. Nach einem Gesprich mit Paul Celan beginnt sie, wie-
der deutsche Gedichte zu schreiben. Rose Auslidnder stirbt am 3.1.1988. Die letzten
Jahre ihres Lebens hatte sie im Nelly Sachs Haus der Diisseldorfer jiidischen Ge-
meinde verbracht.

WANN ZIEHN WIR EIN

Wann ziehn wir ein
ins besamte Wort
Lowenzahnhaus
feingesponnen

im luftfarbnen Licht

Kein Luftschlof§
Wortall

jedes Wort

in der Kugel

ein Samen

Wann graben wir aus
den verschiitteten Quell
werfen alle Miinzen

in den Brunnen
schopfen Wassersterne

5 Vgl. Anm.10
16 R. Auslidnder, Mutteriand. Gedichte. Hrsg. B. Mosblech. Kéln 1978, 11.



Literaturbericht 148

fiir die L.owenzahnwiese
Wann ziehn wir ein

in den Loéwenzahnstern
ins besamte Wort

Rose Auslinder'”

Welche Beziehung dieses Gedicht znm Thema des Beitrags hat, ist nicht unmittelbar
zu erkennen. Anders als bei Bobrowski und Zagajewski enthilt es keine direkte An-
spielung auf das Kirchenjahr. Der L.éwenzahn ist das zentrale Bild. Ein weiteres Bild
ist der Brauch, Miinzen dort in den Brunnen zu werfen, wohin man wiederkehren
mochte. Der bekannteste Ort fiir diesen Brauch ist die Fontana di Trevi in Rom. Das
Gedicht besteht aus kurzzeiligen Strophen in freien Rhythmen und ohne Reim. Auf-
fallend ist der Verzicht auf die Zeichensetzung. Wie Bobrowski bevorzugt Auslin-
der im ersten Teil des Gedichts Substantive ohne bestimmten Artikel. Diese Beob-
achtungen laden ein, auf die in den Worten mitschwingenden Bedeutungen beson-
ders zu achten.

Der Titel ,,Wann ziehn wir ein®, der zu Beginn der ersten und der letzten Strophe
wiederholt wird, diirfte der Schliissel zum Verstidndnis sein. ,,Mit dieser Er6ffnungs-
frage ist der Einzug der Kinder Israels ins Gelobte Land, ins Land der Verheiung er-
innert. Es ist wie eine Frage zur Antwort des Gospelsongs ,When the Saints go mar-
chin‘ in...”*“"® Das Gedicht erscheint dann als duBerst diskrete Frage nach dem mes-
sianischen Friedensreich.

Das Bild des Lowenzahnhauses spielt auf den leicht zerstorbaren, kugelférmigen
Samenstand der Blume an. Mit dem Haus ist die Vorstellung des Bergenden gege-
ben; ,.feingesponnen /im luftfarbnen Licht“ ist es nicht nur von grofiter Zartheit und
Zerbrechlichkeit, sondern auch auch durchflutet von einem Licht grotmoglicher
Transparenz; dieses gleicht jenem Weil}, in dem die Farben des Spektrums zusam-
menfallen.

Die Samen des Lowenzahns sind ein Bild fiir die Sprache. Jedes Wort verweist auf
das Wortall, das Ganze der Sprache, das einer Kugel gleicht, dem Symbol fiir voll-
kommene Harmonie schlechthin. Das Léwenzahnhaus ist jedoch mehr als eine
selbstgeniigsame Vollkommenheit, wie sie im Bild der Kngel angedentet wird. Ein
leiser Lufthauch geniigt, sie vergehen zu lassen und die Samen auf ihre Lebenswege
zu schicken. Die Idee des Guten scheint auf, zu dem es gehort, verschwenderische
Fiille zu sein.

»Kein LuftschloB“ — diese Behauptung zu Beginn der zweiten Stophe wird in der
dritten eingelost, die von dem Reich der Liifte auf die Erde zurlickfiihrt, auf die
Lowenzahnwiese. Die Stophe setzt ein mit einer Abwandlung des Titels. Es gilt eine
verschiittete Quelle anszngraben. Die Jiidin Ausldnder diirfte auf die Klage Jahwes

17 R. Auslidnder, Gesammelte Werke. Bd.11L. Frankfurt/M 1984, 59

'® G. Kaiser, Geschichte der deutschen Lyrik von Heine bis zur Gegenwart. Frankfurt 1991,
756f. — Die wesentlichen Gesichtspunkte meiner Lektiire des Gedichts verdanke ich der Inter-
pretation Kaisers.



Literaturbericht 149

beim Propheten Jeremia anspielen: ,,Mein Volk hat mich verlassen, den Quell leben-
digen Wassers, um sich Zisternen zu graben, Zisternen mit Rissen, die das Wasser
nicht halten.” (Jer 2,13) Die messianische Sprache kann nur aufblithen, wenn sie von
Gottes Wort als der Quelle des Lebens getrinkt wird.

Dariiber hinaus gilt es, alle Miinzen in den Brunnen zu werfen, damit schlieBlich
Wassersterne geschopft werden konnen fiir die Léwenzahnwiese. In duBerster Be-
hutsamkeit wird auf eine Verwandlung der Miinzen in Wassersterne angespielt. Die
Miinzen haben einen Materialwert und sind zugleich Zahlungsmittel. Es ist nicht
anszuschlieBen, da die Miinzen auf die Geldwirtschaft anspielen und damit anf die
Versuchung, allein auf die eigene Kraft zu setzen und nicht auf Gott. Es ist dann kon-
sequent, alle Miinzen in den Brunnen zu werfen, wo sie ihren Zahlungswert verlie-
ren, aber in neuer Weise aufleuchten kénnen, was verstindlich wird, wenn man an
das Edelmetall denkt, ans denen sie urspriinglich hergestellt wurden.

Mit dem Lowenzahnhaus der ersten Strophe korrespondiert der Léwenzahnstern
am Ende des Gedichts. Dazwischen ist die Lowenzahnwiese benannt. Haus und
Stern , ,,das Behausende und Entgrenzende, das Bergende und das Orientierende, das
Irdische und das Himmlische* und ,,im Irdischen das Bauwerk und der Vegetations-
raum ... fallen zasammen.“'®

Ich méchte noch einen Schritt weitergehen. In einem Dreizeiler schreibt Rose
Auslédnder: ,,Wir kamen heim / ohne Rosen / sie blieben im Ausland.“? Es ist der
Dichterin nicht moglich, ihre Vision der messianischen Sprache an der Rose, der
klassischen Metapher vollendeter Schonheit zu entwickeln. Stattdessen greift sie auf
eine der ordindrsten Pflanzen zuriick, den Lowenzahn. Auf Grund seines Namens
und seiner Farbe erinnert der Lowenzahnstern an den Judenstern. Der als Unkraut
verachtete und gern mit Stumpf und Stiehl herausgerissene Léwenzahn deutet auf
den Leidensweg des jiidischen Volkes, moglicherweise auf die Passion aller Opfer
der menschlichen Geschichte hin. Demnach kommt in der messianischen Vollen-
dung nicht nor das Individuelle in Einheit mit dem Ganzen, nicht nur das Irdische als
Widerschein des Himmlischen zu Wort, sondern auch das Leid der Opfer. Ob es in
Jubel verwandelt werden kann, wird im Gedicht weder gesagt noch geleugnet.

Die Lektiire des Textes bestatigt die eingangs aufgestellte Vermutung, daB es sich
bei dem Gedicht um eine duflerst zarte Vision des messianischen Friedensreiches
handelt. Wo aber ist dieses Reich zo finden? Der glaubige Jude erwartet sein Kom-
men in der Zukunft. Fiir die Dichterin und ihre Leser ist das Gedicht selbst bereits ein
Stiick Gegenwart des Neuen. ,,Das Gedicht stellt seine Fragen nach der Zukunft im
Prisenz —,,Wann ziehn wir ein*; nicht: ,, Wann werden wir einziehn??! Was das Ge-
dicht zur Sprache bringt, ist noch nicht und ist doch schon. Es ist nicht die vollende-
te Sprache der messianischen Welt, aber es kann die Vision des Reiches lebendig er-
halten. Es selbst ist ,,besamtes Wort“, Vorwegnahme der messianischen Zukunft.

9 Vgl. Anm. 18, 755.

® Die Zeilen sind unter dem Titel ,,Wandlung* zu finden in: Im Atemhaus wohnen, Frankfurt
1981.

2 Vgl. Anm. 18, 757.



Literaturbericht 150

\"

Verabschieden wir uns von unseren Gisten und kehren wir zur Ausgangsfrage nach
der Beziehung von moderner Kunst und christlichem Glauben zuriick. Wie spiegelt
sich dieses Verhiltnis in den eben interpretierten Texten?

Die drei Autoren greifen auf christliche Motive und biblische Bilder zuriick und
fiigen diese frei, also ungebunden an ein kirchliches Bekenntnis, in neue Zusammen-
hénge ein, in den Kontext der Katastrophen dieses Jahrhunderts oder in die weit iiber
dieses Jahrhundert hinausreichende Leidensgeschichte Ruflands. Irritationen fiir
gldubige Christen kénnen die Folge sein. Die Gedichte konnen aber auch dazu an-
stoBBen, religiose Klischees in Frage zu stellen, Sprachhiilsen, Gefiihlshiilsen und
Denkblockierungen zu zersetzen? und zur Frage nach der Wahrheit des Glaubens im
Kontext der modernen Welt herauszufordern.

Es dndern sich aber nicht nur die Motive des Glaubens; diese wirken gleichzeitig
veridndernd auf den Kontext ein. Die in den Gedichten entworfene Wirklichkeit er-
scheint nicht einfach in der Perspektive einer naiven Unmittelbarkeit, sondern in ei-
nem Licht, das die GewiBheit des positivistischen Denkens aufbricht und in Frage
stellt.

SchlieBlich ist deutlich geworden, daB die Gedichte auf die Grenzen ihrer Mog-
lichkeit anspielen. Moderne Dichtung ist kein Ersatz fiir den Glauben, sie ,,enthilt
niemals die Wahrheit.“? ,Wie inspiriert auch immer, kein Gedicht, kein Gemilde,
kein Musikstiick ... vermag es, uns mit dem Tod zu verséhnen.?*

Ferdinand Schumacher, Miinster

2 Vgl. Anm. 1, 103.
3 Vgl. Anm. 1, 101.
* Vgl. Anm. 4, 188.





