
LITERATURBERICHT 

•Wäre da nicht das Licht" (A. Zagajewski) 

Der Glaube im Spiegel moderner Lyrik 

In seiner Novelle •Das verlorene Lachen"1 erzählt G. Keller (1819-1890) von einem 
Pfarrer, der seine Predigten mit einer Fülle von Zitaten aus der klassischen Literatur 
garniert; das gehobene Publikum weiß die Bildung des Predigers zu schätzen. Als 
der Pfarrer jedoch einer alten Bäuerin bei deren Sterben beistehen will und die letz- 
ten Gebete zu sprechen beginnt, dreht diese ihm den Rücken zu. 

In der Novelle geht es nur vordergründig um die Eitelkeit eines Geistlichen. Zu be- 
denken ist, daß Keller ein überzeugter Anhänger Ludwig Feuerbachs war. Dieser 
wirft dem Christentum vor, den Menschen durch den Glauben an ein besseres Leben 
im Himmel um den Glauben an ein besseres Leben auf Erden gebracht zu haben. In 
Wahrheit ist das Jenseits •das Diesseits im Spiegel der Phantasie - das bezaubernde 
Bild ... das im Bilde angeschaute, von aller groben Materie gereinigte - verschöner- 
te Diesseits."2 Das Jenseits ist eine Größe ohne Realitätsgehalt. Statt auf den Himmel 
zu setzen, gilt es, sich ganz dem Diesseits und den in ihm enthaltenden Quellen des 
Glücks und der Menschlichkeit zuzuwenden. Dazu gehört auch die Kunst. Sie ver- 
steht sich nicht als Abglanz göttlicher Schönheit, sie will nichts mehr, aber auch 
nichts weniger sein als eine autonome Manifestation menschlicher Kreativität. Kel- 
lers Novelle beschreibt also ein Christentum, das, auch wenn es sich mit Zitaten der 
Klassiker schmückt, nichts zu sagen hat und deswegen zu Recht kein Gehör findet. 

Der Prediger aus Kellers Novelle gleicht jenen Pastoren der dänischen Kirche, die 
S. Kierkegaard (1813-1855), ein Zeitgenosse Kellers, mit ätzendender Kritik über- 
zieht. Kierkegaard wirft den Repräsentanten seiner Kirche vor, den wahren Geist des 
Christentums zu untergraben, indem sie Kultur und Christentum bedenkenlos mit- 
einander vermischen. Nach Kierkegaard ist das Christentum eine Wahrheit, die sich 
weder rein gedanklich noch rein ästhetisch erschließt, sondern eine solche, die die 
Existenz berührt und verwandelt; eine Wahrheit, für die der Mensch leben und ster- 
ben kann. Christ zu sein ist Sache des Einzelnen. •Es kommt darauf an, daß einer es 
wagt, ganz er selbst, ein einzelner Mensch, dieser bestimmte einzelne Mensch zu 
sein- allein vor Gott."3    Dieser letzte existentielle Ernst ist in der ästhetischen 

1 G. Keller, Sämtliche Werke. Bd. VIII. Zürich / München 1927, 300 - 451. - Vgl. G. Kaiser, 
Wozu noch Literatur? Über Dichtung und Leben. München 1996, 101. 
2 L. Feuerbach, Das Wesen des Christentums. Köln 1967, 194 
3 Zitiert nach W. Weischedel, Die philosophische Hintertreppe. München 1975, 235. 



Literaturbericht 140 

Lebensweise nicht möglich. Sie erschöpft sich in unverbindlichem Experimentieren 
mit den Möglichkeiten und in der Jagd nach immer Neuem und Zerstreuendem. Wer 
so lebt, ist der Daseinsleere verfallen und bleibt im wesentlichen Sinne unwirklich. 

Die Positionen Kellers bzw. Feuerbachs und Kierkegaards wirken bis heute nach. 
Die Autonomie der Künste ist allgemein anerkannt, und es sieht so aus, als sei das 
Tischtuch zwischen den Künsten und dem christlichen Glauben zerschnitten. Es 
scheint, als hätten sich beide - außer Mißverständnissen und einigen Höflichkeiten, 
wenig zu sagen. Daß es sich dennoch lohnen kann, aufeinander zu hören, möchte ich 
an drei Gedichten zeigen, deren Autoren sich selbstverständlich dem modernen 
Kunstverständnis verpflichtet wissen. Den Gedichten ist gemeinsam, daß in ihnen 
christliche bzw. biblische Motive aufgegriffen und in einer jeweils individuellen 
künstlerischen Perspektive verarbeitet werden. 

Bei der Interpretation der Texte möchte ich einem Vorschlag George Steiners fol- 
gen, der die Lektüre von Texten als einen •Austausch von Freiheiten"4 definiert hat. 
Seine Empfehlung lautet, Texte wie Gäste zu behandeln, was bedeutet, sie willkom- 
men zu heißen und ihnen zuzutrauen, daß sie Mitteilenswertes zu sagen haben, auch 
wenn sie fremd sind; dazu gehört, sie ausreden zu lassen und ihnen nicht ins Wort zu 
fallen; und schließlich gilt es, sie an dem zu messen, was sie selbst sein wollen, näm- 
lich Kunst. 

II 

•Mystik für Anfänger" ist der Titel des kürzlich veröffentlichten Gedichtbandes des 
in Frankreich und den USA lebenden polnischen Dichters Adam Zagajewski. In 
diesem Band ist auch das Gedicht •Die drei Könige" zu finden5. 

Die drei Könige 

•Wir werden zu spät kommen ..." 
Andre Frenaud, •Drei Könige" 

Wären da nicht die Wüste, das Gelächter und die Musik 
- kämen wir zurecht, und wenn unsere Sehnsucht 
sich nicht mit dem Staub der Straßen vermengt hätte. 
Wir haben arme Länder gesehen, ärmer noch 
durch ihren ewigen Haß; 
der Zug, gefüllt mit Soldaten und Flüchtlingen, 
hielt lange noch auf dem Bahnhof, und der Bahnhof brannte. 
Man empfing uns mit großen Ehrungen, 

4 G. Steiner, Von realer Gegenwart. München 1990, 205 
5 A. Zagajewski, Mystik für Anfänger. Gedichte. Aus dem Polnischen übertragen von K. De- 
decius. München 1997, 56f. 



Literaturbericht 141 

so daß wir dachten - vielleicht ist einer von uns 
wirklich ein Monarch? 
Die Frühlingswiesen hielten uns fest, die Dotter- 
blumen und die Blicke der Dorfmädchen, 
die nach fremder Liebe lechzen. 
Wir hatten den Göttern Opfergaben dargebracht, aber wir wußten nicht, 
ob sie unsere Gesichter erkannten 
durch den honiggoldenen Vorhang des Feuers. 
Einmal waren wir eingeschlafen und schliefen viele Monate, 
und die Träume in uns dröhnten gefährlich, schwer, 
wie die Wellen der Flut bei Vollmond. 
Die Bange machte uns wach und wieder mußten wir gehen, 
das Schicksal, die schmutzigen Herbergen verfluchend; 
vier Jahre lang wehte ein kalter Wind 
und der Stern war gelb, nachlässig an den Mantel 
genäht wie ein Schulwappen an den Ärmel. 
Das Taxi roch nach Anis und nach dem zwanzigsten Jahrhundert, 
der Fahrer sprach mit russischem Akzent. 
Unser Schiff ging unter, das Flugzeug geriet plötzlich in Turbulenzen. 
Wir zerstritten uns gewaltig und jeder 
schlug eine andere Richtung der Hoffnung ein. 
Ich erinnere mich kaum, was wir gesucht haben, 
und ich bin auch unsicher, ob die Dezembernacht 
sich jemals öffnen würde wie die Pupille 
eines Fotoapparates. 
Vielleicht wäre ich glücklich und lebte beruhigt, 
wäre nicht das Licht, das über den Mauern 
der Stadt gegen Morgen explodiert 
tagtäglich und mein Verlangen blendet. 

Adam Zagajewski 

Die Überschrift des Gedichts spielt auf die neutestamentliche Erzählung von den 
Magiern an, die aus dem Osten über Jerusalem nach Bethlehem gekommen sind, um 
dem neugeborenen König der Juden zu huldigen. Der Evangelist Matthäus beleuch- 
tet in dieser Perikope die Übernahme des christlichen Glaubens durch die Heiden. 
Mit ihrer Bekehrung beginnt wahr zu werden, was bei Jesaja angekündigt wird: 
•Auf, werde licht, denn es kommt dein Licht, und die Herrlichkeit des Herrn geht 
leuchtend auf über dir. Denn siehe, Finsternis bedeckt die Erde und Dunkel die Völ- 
ker, doch über dir geht leuchtend der Herr auf, seine Herrlichkeit erscheint über dir. 
Völker wandern zu deinem Licht und Könige zu deinem strahlenden Glanz." (Jes 
60,1-3) In der Tradition wurden die Magier mit den Königen des Jesajatextes identi- 
fiziert; die Zahl der Könige erschloß man aus den drei Gaben Gold, Weihrauch und 
Myrrhe. Wie sehr die drei Könige die religiöse Phantasie angeregt haben, zeigt nicht 
zuletzt die Legende vom vierten König, der sein Leben lang unterwegs ist, um dem 
Messias in den Armen und endlich auf Golgotha zu begegnen. 



Literaturbericht 142 

Das Gedicht Zagajewskis greift an mehreren Stellen auf biblische Motive zurück. 
Das Suchmotiv, der ehrenvolle Empfang, die Träume, der Stern und die Stadt sind 
dem Matthäustext entnommen; vermutlich ist auch der Anis, nach dem das Taxi 
riecht, eine Anspielung auf den bei Matthäus erwähnten Weihrauch. Die Motive 
Licht und Finsternis gehen hingegen auf Jesaja zurück. 

Der Dichter fügt die biblischen Motive in den Kontext der Gegenwart ein, in das 
ausdrücklich erwähnte 20. Jahrhundert, ein Zeitalter, für das zum einen die Technik 
charakteristisch ist - der Text nennt Züge, Taxis, Schiffe, Flugzeuge und einen Foto- 
apparat, zum andern große Katastrophen: Hunger und Armut, Soldaten und Flücht- 
linge, ein brennender Bahnhof und nicht zuletzt die Shoa, die scheinbar beiläufig 
durch den auf dem Mantel aufgenähten gelben Stern angedeutet wird. 

Verflochten mit dem Kontext dieses Jahrhunderts erhalten die biblischen Motive 
eine neue Bedeutung. Nach wenigen Zeilen wird der Leser darauf aufmerksam ge- 
macht, daß die drei Könige in Wirklichkeit namenlose Gestalten unseres Jahrhun- 
derts sind, die ironisch bemerken, daß einer aus ihrer Gruppe für einen Monarchen 
gehalten wird. Die Träume der Drei sind Alpträume, schwer und gefährlich dröh- 
nend. Kein Engel erscheint, um zum Aufbruch zu mahnen, es ist die Bangnis, die 
wach macht. Von einer gemeinsamen Ankunft der Drei ist keine Rede mehr; im Ge- 
genteil, sie haben sich zerstritten und am Ende geht jeder seiner Hoffnung nach. Aus 
dem Stern, der die Magier zum neugeborenen König der Juden führt, ist der Juden- 
stern geworden. Das biblische Hoffnungszeichen ist zum Zeichen für den Genozid an 
Gottes erwähltem Volk geworden. Das Ziel des Unterwegsseins scheint am Ende 
vergessen zu sein, und das Licht über den Mauern der Stadt läßt das Herz nicht vor 
Freude beben (vgl. Jes 60,5), es ist vielmehr eine Macht, die das Ich an einem ruhi- 
gen und glücklichen Leben hindert. 

So scheint das Gedicht darauf zu zielen, die biblischen Motive durch die Einbet- 
tung in die düstere Geschichte unseres Jahrhundert als Illusion zu entlarven und die 
biblische Gewißheit durch eine Gewißheit des Schreckens und der Angst zu ersetzen. 
Daß das Gedicht die Katastrophen registriert, daß es von Armut und Haß, von Flücht- 
lingen und Untergängen, von Bangnis und Fluch spricht, daran läßt sich nicht zwei- 
feln. Bemerkenswert ist jedoch, daß sich das Gedicht nicht auf Klage und Fluch be- 
schränkt. 

Auch in diesem Jahrhundert gibt es Frühlingswiesen, Dotterblumen, das Lechzen 
nach Liebe. Der Dichter selbst soll diese Stelle durch ein Gedicht erläutern, das in 
•Mystik für Anfänger" mitveröffentlicht ist. Drei Engel - so heißt der Titel des Ge- 
dichts - erscheinen in einer Passage der St. Georg-Straße; der erste nimmt die Kla- 
gen der Passanten entgegen, Klagen über die Ängste einer schönen Frau, über die 
Unfähigkeit der Regierung, die Geheimnislosigkeit des Lebens, über Krankheiten 
und Verfolgungen. Darauf setzt der zweite Engel mit einer schüchternen Gegenrede 
ein: 

•In den Blüten der wilden Rose schweift der Geruch 
der Kindheit, an den Feiertagen gehn 
die Mädchen spazieren wie früher, 
und in der Art, wie sie die Schals binden, 
ist etwas Unsterbliches. 



Literaturbericht 143 

Das Gedächtnis lebt im Meer, im Galopp des Bluts, 
in den dunklen verbrannten Steinen, in Gedichten 
und in jedem besinnlichen Gespräch. Die Welt ist genauso, 
wie sie immer war, 
voll Schatten und Erwartung. "6 

Wie bei den drei Engeln werden in dem Gedicht •Die drei Könige" Untergänge re- 
gistriert und beklagt und zugleich - wenn auch zurückhaltender - Frühlingwiesen 
und Liebe als Zeichen neu aufblühenden Lebens benannt. 

Die Interpretation muß noch einen Schritt weiter getrieben werden. Das Gedicht 
geht weder darin auf, Schrecken und Freude nebeneinder zu stellen, noch erschöpft 
es sich darin, biblische Motive in die Untergänge unseres Jahrhunderts einzuzeich- 
nen. Gleich an mehreren Stellen ist von einem Nichtwissen, von Unsicherheit und 
von einem Vielleicht die Rede. Wenn sich die Erzähler ironisch fragen, ob einer von 
ihnen ein Monarch ist, ist das ein Indiz dafür, daß unklar ist, welche Rolle sie spie- 
len. Die Drei leugnen die Existenz der Götter nicht; sie passen sich den religiösen 
Gebräuchen an; nur wissen sie nicht, ob sie von den Göttern erkannt werden. Die 
Drei gehen im Streit auseinander, überraschender Weise nicht in Verzweiflung, son- 
dern in eine je andere Richtung der Hoffnung. Das Ich der Schlußverse behauptet 
nicht, der Himmel sei für immer und ewig verschlossen. Es bleibt in der Schwebe, 
wer den Fotoapparat öffnet. Es bleibt offen, ob es sich um ein Eingreifen Gottes han- 
delt oder um die Bekehrung des Menschen von seinem ewigen Haß. 

Vor diesem Hintergrund erhält auch der Schlußteil des Gedichtes eine neue Be- 
deutung. Beim ersten Lesen läßt sich das Licht als Hinweis auf eine grausame Gott- 
heit interpretieren. Beim zweiten Lesen erscheint dasselbe Licht in einem anderen 
Sinn: Was wäre das für ein Mensch, der sich angesichts der Finsternisse dieses Jahr- 
hunderts in sein Schneckenhaus von Ruhe und Glück zurückziehen würde? Unter 
dieser Voraussetzung erhält das Licht die Bedeutung, den Menschen wachzurütteln 
und sein Fragen lebendig zu erhalten. 

III 

•Die Menschheit schaudert vor dem Blute, das hier vergossen ward in langen wilden 
Kriegen, bis die alten Preußen fast gänzlich ausgerottet, Kuren und Letten hingegen 
in eine Knechtschaft gebracht wurden, unter deren Joch sie jetzt noch schmachten."7 

In diesem Zitat aus Herders Ideen zur Geschichte der Philosophie der Menschheit 
klingt das Lebensthema des evangelischen Christen und Dichters Johannes Bo- 

6 Vgl. Anm. 5, 94. 
7 J.G. Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Ohne Angaben zitiert, 
in: G. Wolf, Beschreibung eines Zimmers. 15 Kapitel über Johannes Bobrowski. Berlin 1971, 
70f. - Die von Herder genannten Preußen sind die Pruzzen, die um 1200 zwischen Weichsel 
und Memel lebten und von den Rittern des Deutschen Ordens nach 1230 in blutigen Kämpfen 
nahezu vernichtet wurden. 



Literaturbericht J44 

browski an, der 1917 in Tilsit an der Memel geboren wurde - • im ehemals nordöst- 
lichsten Winkel Deutschlands, wo Polen, Litauer, Letten, Reste des untergegangenen 
Pruzzenvolkes, Russen und Deutsche miteinander und durcheinander lebten - die Zi- 
geuner dazu und mit ihnen allen die Judenheit."8 Der Dichter ist 1965 in Berlin (Ost) 
gestorben. 

Zu schreiben begonnen hat Bobrowski 1941 als deutscher Soldat in Rußland. 
Seitdem sieht er in der Geschichte der Deutschen mit ihren östlichen Nachbarn eine 
•lange Geschichte aus Unglück und Verschuldung, seit den Tagen des deutschen Or- 
dens"; eine Belastung, •wohl nicht zu tilgen und zu sühnen, aber eine Hoffnung wert 
und einen redlichen Versuch in deutschen Gedichten."9 In der Intention, •eine Über- 
schau des unwiderruflich Vergangenen" zu entwerfen und •noch einmal gültig dar- 
zustellen, ehe es ganz vergangen ist"10, sind die beiden Gedichtsammlungen •Samar- 
tische Zeit"" und •Schattenland Ströme"12 entstanden. Das Gedicht •Ostern" ist dem 
1962 veröffentlichten Band •Schattenland Ströme" entnommen.13 

OSTERN 

Dort noch Hügel, 
die Finsternis, aber 
die Steige sind recht, aus der Ferne 
die Ebenen nahn, mit dem Wind 
herüber ihr Schrei. 

Über den Wald. Der Fluß 
kommt, die Birkenschläge 
gehn an die Mauer, Türme, 
Gestirn um die Kuppeln, das goldne 
Dach hebt an Ketten ein Kreuz. 

Da 
in die finstere Stille 
Licht, Gesang, wie unter 
der Erde erst, Glocken, Schläge, 
der Stimmen Hähnegeschrei 

8 J. Bobrowski, Gesammelte Werke. Bd. IV. Stuttgart 1987, 327 
9 Vgl. Anm. 8, 335. 
10 Vgl. Anm. 8, 336. 
" Der Gedichtband •Samartische Zeit" erscheint im Februar 1961 in Stuttgart und im Okto- 
ber desselben Jahres in Berlin (Ost). - Mit dem Namen Samartia bezeichneten die Römer das 
ihnen nur dunkel bekannte Nordosteuropa. 
12 Der Band • Schattenland Ströme " wurde im März 1962 in Stuttgart und im Mai 1963 in Ber- 
lin (Ost) veröffentlicht. 
13 J. Bobrowski, Gesammelte Werke. Bd. 136. 



Literaturbericht 145 

und Umarmung der Lüfte, 
schallender Lüfte, auf weißer 
Mauer Türme, die hohen 
Türme des Lichts, ich hab 
deine Augen, ich hab deine Wange, 
ich hab deinen Mund, es ist 
erstanden der Herr, so ruft, 
Augen, ruft, Wange, ruf, Mund, 
ruf Hosianna. 

Johannes Bobrowski1* 

Dreh- und Angelpunkt des Gedichts ist das Da zu Beginn der dritten Strophe. Das Da 
verweist auf die Feier einer Art Osterliturgie, auf ein Geschehen, dessen Darstellung 
über beide Strophen hinweg, von keinem Punkt unterbrochen, gleichsam atemlos auf 
das Hosianna der Schlußzeile zuläuft. 

Die beiden ersten Strophen benennen den Ort der österlichen Feier, weite Ebenen 
und eine Klosterstadt, kurz die Landschaft Rußlands. Hier dominieren die Substanti- 
ve. Benannt werden Gegebenheiten der Natur, Hügel, Ebenen, Wald und Fluß, aber 
auch Spuren menschlicher Tätigkeit, die Steige, Birkenschläge, Mauern und Türme 
der Klosterstadt. Die einzelnen Substantive werden nebeneinander gestellt; kein Prä- 
dikat, das die Strophen zu einem grammatisch vollständigen Satz abrundet; keine 
Konjunktionen, welche zwischen den einzelnen Satzteilen überleiten. 

Diese russische Landschaft ist keine Idylle und erst recht keine touristisch zu kon- 
sumierende Kulisse. Gleich das zweite Substantiv ist die Finsternis, deren Energie 
durch den bestimmten Artikel unterstrichen wird. Erinnert wird an die Passionsge- 
schichte Jesu Christi. •Und zur sechsten Stunde kam eine Finsternis über das ganze 
Land bis zur neunten Stunde." (Mk 15,33) Weitere Verweise auf die Passionsge- 
schichte sind unübersehbar. Von den Ebenen weht ein Schrei herüber, der an an den 
Todesschrei Jesu (Mk 15,37) erinnert. Durch seine Stellung am Ende der ersten Stro- 
phe erhält der Schrei eine besondere Betonung. Gleichzeitig verweist er auf das 
Kreuz am Ende der zweiten Strophe. Rußland ist nicht nur die schier unendliche 
Weite der Ebenen, in der Spuren menschlicher Tätigkeit zu finden sind, es erinnert an 
Golgatha. Im Unterschied zur Passionsgeschichte tritt keine Leidensgestalt auf, die 
den Todesschrei ausstößt; Menschen, die leiden oder gelitten haben, werden nicht 
benannt. Vielmehr sind es die Ebenen, deren Schrei mit dem Wind weitergetragen 
wird. In der Landschaft klingt die Passion ihrer Bewohner nach. Die Natur allein für 
sich zu betrachten, hieße von den menschlichen Leidensgeschichten zu abstrahieren. 
Der Eigenart dieser Landschaft wird nur gerecht, wer auf den Wind und auf den in 
ihm vernehmbaren Schrei lauscht. 

In dieser Passionslandschaft setzt mit der dritten Strophe eine Feier ein, in der das 
österliche Bekenntnis •es ist erstanden der Herr" zitiert wird. Die Feier wird nicht 

J. Bobrowski, Schattenland Ströme, in: Gesammelte Werke. Bd. I, 136. 



Literaturbericht 146 

nur beschrieben. Wer den Text laut liest, kann spüren, wie er in den Sog einer großen 
Festlichkeit hineingezogen wird. Anders und zugespitzt gesagt: Das Gedicht selbst 
ist die österliche Feier. Und die Lektüre ist die Liturgie. 

Die Feier setzt ein mit der Benennung sichtbarer und hörbarer Phänomene: Licht, 
weiße Mauern, Türme des Lichts, aber auch Gesang, Glocken, Schläge und schallen- 
de Lüfte. Kosmisches wird erwähnt. Wie unter der Erde hebt der Gesang an. In der 
Umarmung der Lüfte werden Erotisches und Kosmisches miteinander verbunden. 
Weiter unten ist von Wange, Auge und Mund die Rede. Die Feier, die im Gedicht le- 
bendig wird, ist ein Zusammenspiel von Akustischem und Visuellem, von Kosmos 
und Mensch. 

Auffällig ist, daß in der ersten Hälfte des Textes der Artikel bei den Substantiven 
fehlt. Auf diese Weise wirkt das Benennen der einzelnen Dinge wie eine Folge von 
Gong - oder Glockenschlägen, die lange nachklingen und in denen zahlreiche Ober- 
und Untertöne mitschwingen. Das Gedicht ruft auf diese Weise den gesamten Um- 
fang der Bedeutungen von Licht, Gesang usw. wach. 

Eine Folge von Ausrufen und Aufforderungen bildet den Schlußteil des Gedichts. 
Ein Ich taucht ebenso unvermittelt auf wie ein Du. Das Ich redet wie ein Liebender. 
Was wäre ein Fest ohne den Eros! Wer die Liebenden sind, bleibt offen. Ob der auf- 
erstandene Christus der Angespochene ist, ob Maria von Magdala oder der ungläubi- 
ge Thomas die Sprecher sind, läßt sich auf Grund des Auferstehungszitats nicht aus- 
schließen, bleibt jedoch letztlich in der Schwebe. Die österliche Feier schließt mit 
Appellen an Augen, Wange und Mund, das Hosianna auszurufen, wobei sich die Fra- 
ge aufdrängt, warum der Ruf nicht das österliche Halleluja ist. 

Die österliche Feier des Gedichts verläuft nicht nur harmonisch. Der Stimmen 
Hähnegeschrei - bereits vom Wortklang her störend - läßt nicht allein an den An- 
bruch eines neuen Tages denken, sondern im Kontext von Karfreitag und Ostern an 
den Verrat des Petrus. Auch bei dem Hosianna darf der Kontext der Passionsge- 
schichte nicht übergangen werden. Es ist der Ruf der Menge beim Einzug Jesu in Je- 
rualem, dem kurze Zeit später das •Kreuzige ihn" vor Pilatus folgt. Der Passionsge- 
schichte der ersten Strophen folgt also eine österliche Feier, in der nicht einfach alles 
gut wird, in der vielmehr Stimmen des Verrats laut werden. Wer aber könnten die 
Verräter sein? 

Ich schlage folgende Interpretation vor: Der Verdacht des Verrats richtet sich ge- 
gen das Gedicht selbst. Das Gedicht ist in Wahrheit keine Liturgie, sondern ein 
Kunstwerk. Gewiß hat es die Kraft, in den Sog österlicher Festlichkeit hineinzuzie- 
hen. Doch als Kunstwerk kann es das Versprechen der christlichen Liturgie nicht ab- 
geben, daß die Opfer der russischen Passion zu neuem Leben erweckt werden. Die- 
sen Trost kann nur der Glaube im Hören auf die Offenbarung empfangen und in der 
Liturgie feiern. Die Kunst ist kein Ersatz für diesen Trost, und sie ist ebenfalls kein 
Ersatz für den Glauben. Sie würde sich selbst verraten, würde sie diesen Anspruch 
erheben. 

Welchen Sinn hat ein Gedicht, das den Titel Ostern trägt, das in eine Art Liturgie 
mündet und sich gleichzeitig kritisch gegen sich selbst wendet? Eine Antwort ergibt 
sich aus der Eigenart der menschlichen Sprache. Das Gedicht spielt auf die Möglich- 
keiten und Grenzen des Sprechens an. Bobrowski weiß darum, daß sein Wort nicht 



Literaturbericht 147 

zu neuem Leben auferwecken kann; es ist menschliches und nicht göttliches Wort. 
Die Sprache kann jedoch unwiderruflich Vergangenenes benennen und festhalten. 
Erinnert sei an Bobrowskis Intention, Vergangenes •noch einmal gültig darzustellen, 
ehe es ganz vergangen ist"'5. In der Tat kann menschliches Sprechen Verstummtes 
neu zum Leben erwecken. Mit den Mittel der Sprache kann darüber hinaus die Uto- 
pie der Auferstehung entwickelt werden; auch dies im Wissen um die Grenzen 
menschlichen Sprechens. Auferstehung im Vollsinn des Wortes zu bewirken, ist al- 
lein Gott vorbehalten. 

IV 

•Mein Vaterland ist tot / sie haben es begraben im Feuer / Ich lebe in meinem Mut- 
terland / Wort."16 In diesen •Mutterland" überschriebenen Zeilen spiegelt sich das 
Lebensschicksal der 1907 im viersprachigen Czernowitz geborenen Rose Ausländer. 
Eine glückliche Kindheit, ein inniges Verhältnis zu ihrer Mutter, Überlebende des 
Ghettos von Czernowitz, Auswanderung nach New York, wo sie als Angestellte ei- 
ner Speditionsfirma arbeitet. Nach einem Gespräch mit Paul Celan beginnt sie, wie- 
der deutsche Gedichte zu schreiben. Rose Ausländer stirbt am 3.1.1988. Die letzten 
Jahre ihres Lebens hatte sie im Nelly Sachs Haus der Düsseldorfer jüdischen Ge- 
meinde verbracht. 

WANN ZIEHN WIR EIN 

Wann ziehn wir ein 
ins besamte Wort 
Löwenzahnhaus 
feingesponnen 
im luftfarbnen Licht 

Kein Luftschloß 
Wortall 
jedes Wort 
in der Kugel 
ein Samen 

Wann graben wir aus 
den verschütteten Quell 
werfen alle Münzen 
in den Brunnen 
schöpfen Wassersterne 

15 Vgl. Anm.10 
16 R. Ausländer, Mutterland. Gedichte. Hrsg. B. Mosblech. Köln 1978, 11. 



Literaturbericht 148 

für die Löwenzahnwiese 
Wann ziehn wir ein 
in den Löwenzahnstern 
ins besamte Wort 

Rose Ausländer'1 

Welche Beziehung dieses Gedicht zum Thema des Beitrags hat, ist nicht unmittelbar 
zu erkennen. Anders als bei Bobrowski und Zagajewski enthält es keine direkte An- 
spielung auf das Kirchenjahr. Der Löwenzahn ist das zentrale Bild. Ein weiteres Bild 
ist der Brauch, Münzen dort in den Brunnen zu werfen, wohin man wiederkehren 
möchte. Der bekannteste Ort für diesen Brauch ist die Fontana di Trevi in Rom. Das 
Gedicht besteht aus kurzzeiligen Strophen in freien Rhythmen und ohne Reim. Auf- 
fallend ist der Verzicht auf die Zeichensetzung. Wie Bobrowski bevorzugt Auslän- 
der im ersten Teil des Gedichts Substantive ohne bestimmten Artikel. Diese Beob- 
achtungen laden ein, auf die in den Worten mitschwingenden Bedeutungen beson- 
ders zu achten. 

Der Titel •Wann ziehn wir ein", der zu Beginn der ersten und der letzten Strophe 
wiederholt wird, dürfte der Schlüssel zum Verständnis sein. •Mit dieser Eröffnungs- 
frage ist der Einzug der Kinder Israels ins Gelobte Land, ins Land der Verheißung er- 
innert. Es ist wie eine Frage zur Antwort des Gospelsongs ,When the Saints go mar- 
chin' in ...""8 Das Gedicht erscheint dann als äußerst diskrete Frage nach dem mes- 
sianischen Friedensreich. 

Das Bild des Löwenzahnhauses spielt auf den leicht zerstörbaren, kugelförmigen 
Samenstand der Blume an. Mit dem Haus ist die Vorstellung des Bergenden gege- 
ben; •feingesponnen / im luftfarbnen Licht" ist es nicht nur von größter Zartheit und 
Zerbrechlichkeit, sondern auch auch durchflutet von einem Licht größtmöglicher 
Transparenz; dieses gleicht jenem Weiß, in dem die Farben des Spektrums zusam- 
menfallen. 

Die Samen des Löwenzahns sind ein Bild für die Sprache. Jedes Wort verweist auf 
das Wortall, das Ganze der Sprache, das einer Kugel gleicht, dem Symbol für voll- 
kommene Harmonie schlechthin. Das Löwenzahnhaus ist jedoch mehr als eine 
selbstgenügsame Vollkommenheit, wie sie im Bild der Kugel angedeutet wird. Ein 
leiser Lufthauch genügt, sie vergehen zu lassen und die Samen auf ihre Lebenswege 
zu schicken. Die Idee des Guten scheint auf, zu dem es gehört, verschwenderische 
Fülle zu sein. 

•Kein Luftschloß" - diese Behauptung zu Beginn der zweiten Stophe wird in der 
dritten eingelöst, die von dem Reich der Lüfte auf die Erde zurückführt, auf die 
Löwenzahnwiese. Die Stophe setzt ein mit einer Abwandlung des Titels. Es gilt eine 
verschüttete Quelle auszugraben. Die Jüdin Ausländer dürfte auf die Klage Jahwes 

17 R. Ausländer, Gesammelte Werke. Bd.III. Frankfurt/M 1984, 59 
18 G. Kaiser, Geschichte der deutschen Lyrik von Heine bis zur Gegenwart. Frankfurt 1991, 
756f. - Die wesentlichen Gesichtspunkte meiner Lektüre des Gedichts verdanke ich der Inter- 
pretation Kaisers. 



Literaturbericht 149 

beim Propheten Jeremia anspielen: •Mein Volk hat mich verlassen, den Quell leben- 
digen Wassers, um sich Zisternen zu graben, Zisternen mit Rissen, die das Wasser 
nicht halten." (Jer 2,13) Die messianische Sprache kann nur aufblühen, wenn sie von 
Gottes Wort als der Quelle des Lebens getränkt wird. 

Darüber hinaus gilt es, alle Münzen in den Brunnen zu werfen, damit schließlich 
Wassersterne geschöpft werden können für die Löwenzahnwiese. In äußerster Be- 
hutsamkeit wird auf eine Verwandlung der Münzen in Wassersterne angespielt. Die 
Münzen haben einen Materialwert und sind zugleich Zahlungsmittel. Es ist nicht 
auszuschließen, daß die Münzen auf die Geldwirtschaft anspielen und damit auf die 
Versuchung, allein auf die eigene Kraft zu setzen und nicht auf Gott. Es ist dann kon- 
sequent, alle Münzen in den Brunnen zu werfen, wo sie ihren Zahlungswert verlie- 
ren, aber in neuer Weise aufleuchten können, was verständlich wird, wenn man an 
das Edelmetall denkt, aus denen sie ursprünglich hergestellt wurden. 

Mit dem Löwenzahnhaus der ersten Strophe korrespondiert der Löwenzahnstern 
am Ende des Gedichts. Dazwischen ist die Löwenzahnwiese benannt. Haus und 
Stern, •das Behausende und Entgrenzende, das Bergende und das Orientierende, das 
Irdische und das Himmlische" und •im Irdischen das Bauwerk und der Vegetations- 
raum ... fallen zusammen."19 

Ich möchte noch einen Schritt weitergehen. In einem Dreizeiler schreibt Rose 
Ausländer: •Wir kamen heim / ohne Rosen / sie blieben im Ausland."20 Es ist der 
Dichterin nicht möglich, ihre Vision der messianischen Sprache an der Rose, der 
klassischen Metapher vollendeter Schönheit zu entwickeln. Stattdessen greift sie auf 
eine der ordinärsten Pflanzen zurück, den Löwenzahn. Auf Grund seines Namens 
und seiner Farbe erinnert der Löwenzahnstern an den Judenstern. Der als Unkraut 
verachtete und gern mit Stumpf und Stiehl herausgerissene Löwenzahn deutet auf 
den Leidensweg des jüdischen Volkes, möglicherweise auf die Passion aller Opfer 
der menschlichen Geschichte hin. Demnach kommt in der messianischen Vollen- 
dung nicht nur das Individuelle in Einheit mit dem Ganzen, nicht nur das Irdische als 
Widerschein des Himmlischen zu Wort, sondern auch das Leid der Opfer. Ob es in 
Jubel verwandelt werden kann, wird im Gedicht weder gesagt noch geleugnet. 

Die Lektüre des Textes bestätigt die eingangs aufgestellte Vermutung, daß es sich 
bei dem Gedicht um eine äußerst zarte Vision des messianischen Friedensreiches 
handelt. Wo aber ist dieses Reich zu finden? Der gläubige Jude erwartet sein Kom- 
men in der Zukunft. Für die Dichterin und ihre Leser ist das Gedicht selbst bereits ein 
Stück Gegenwart des Neuen. •Das Gedicht stellt seine Fragen nach der Zukunft im 
Präsenz - •Wann ziehn wir ein"; nicht: •Wann werden wir einziehn?"21 Was das Ge- 
dicht zur Sprache bringt, ist noch nicht und ist doch schon. Es ist nicht die vollende- 
te Sprache der messianischen Welt, aber es kann die Vision des Reiches lebendig er- 
halten. Es selbst ist •besamtes Wort", Vorwegnahme der messianischen Zukunft. 

19 Vgl. Anm. 18,755. 
20 Die Zeilen sind unter dem Titel •Wandlung" zu finden in: Im Atemhaus wohnen, Frankfurt 
1981. 

21 Vgl. Anm. 18,757. 



Literaturbericht 150 

Verabschieden wir uns von unseren Gästen und kehren wir zur Ausgangsfrage nach 
der Beziehung von moderner Kunst und christlichem Glauben zurück. Wie spiegelt 
sich dieses Verhältnis in den eben interpretierten Texten? 

Die drei Autoren greifen auf christliche Motive und biblische Bilder zurück und 
fügen diese frei, also ungebunden an ein kirchliches Bekenntnis, in neue Zusammen- 
hänge ein, in den Kontext der Katastrophen dieses Jahrhunderts oder in die weit über 
dieses Jahrhundert hinausreichende Leidensgeschichte Rußlands. Irritationen für 
gläubige Christen können die Folge sein. Die Gedichte können aber auch dazu an- 
stoßen, religiöse Klischees in Frage zu stellen, Sprachhülsen, Gefühlshülsen und 
Denkblockierungen zu zersetzen22 und zur Frage nach der Wahrheit des Glaubens im 
Kontext der modernen Welt herauszufordern. 

Es ändern sich aber nicht nur die Motive des Glaubens; diese wirken gleichzeitig 
verändernd auf den Kontext ein. Die in den Gedichten entworfene Wirklichkeit er- 
scheint nicht einfach in der Perspektive einer naiven Unmittelbarkeit, sondern in ei- 
nem Licht, das die Gewißheit des positivistischen Denkens aufbricht und in Frage 
stellt. 

Schließlich ist deutlich geworden, daß die Gedichte auf die Grenzen ihrer Mög- 
lichkeit anspielen. Moderne Dichtung ist kein Ersatz für den Glauben, sie •enthält 
niemals die Wahrheit."23 •Wie inspiriert auch immer, kein Gedicht, kein Gemälde, 
kein Musikstück ... vermag es, uns mit dem Tod zu versöhnen."24 

Ferdinand Schumacher, Münster 

Vgl. Anm. 1,103. 
Vgl. Anm. 1, 101. 
Vgl. Anm. 4, 188. 




