
BUCHBESPRECHUNGEN 

Bekenntnis und Zeitgeist 

Handbuch der Marienkunde. Hrsg. von 
W. Beinert u. H. Petri. Zweite, völlig 
neubearb. Aufl. Band I: Theologische 
Grundlegung. Geistliches Leben. Band 
II: Gestaltetes Zeugnis. Gläubiger Lob- 
preis. Regensburg: Pustet 1996/97. 695 
bzw. 650 S., jeweils DM 148- (Subskr. 
DM118-). 

Es gab einmal eine Zeit, in der man wie der 
verstorbene Dogmatiker M. Schmaus die 
Ansicht vertreten konnte, •daß sich an der 
Mariologie die Methodenfragen der Theolo- 
gie mit besonderer Klarheit und Schärfe ent- 
wickeln ... Sie erweist sich als Schnittpunkt 
der wichtigsten theologischen Aussagen". 
Heute kann man statt dessen nicht selten 
hören, daß die marianischen Dogmen einen 
relativ sekundären Platz in der Hierarchie der 
christlichen Wahrheiten einnehmen. Ob das 
•Handbuch der Marienkunde" die zuletzt ge- 
nannte Meinung widerlegen kann? 

Für die vorliegende zweite Auflage wurde 
eine völlig neue Bearbeitung und eine Ver- 
teilung der erheblich gewachsenen Materie 
auf zwei Bände notwendig. Band I beginnt 
wie bisher mit der biblischen Grundlegung 
des Themas von O. Knoch, jedoch ergänzt 
durch wichtige Einzelaspekte des neutesta- 
mentlichen Marienbildes (F. Mußner). Der 
dogmen- und frömmigkeitsgeschichtliche 
Teil wurde von St. De Fiores neu geschrie- 
ben, um etwa 30 Seiten erweitert, so daß 
auch die Gegenwart ausführlich zur Sprache 
kommt (Inkulturation in Afrika, Asien, La- 
teinamerika). Die erfreulich präzise und 
übersichtliche Erklärung der •mariologi- 
schen Dogmen" von W. Beinert erhielt eine 
neue Gestalt und wurde kritisch ergänzt, so 
daß kaum ein Problem unberücksichtigt 
bleibt. Das Kapitel •Maria und die Ökume- 
ne" wurde gegenüber der Erstauflage geteilt. 
A. Kallis stellt •Maria in der orthodoxen 
Theologie und Frömmigkeit" dar, und H. Pe- 
tri behandelt •Maria in der reformatorischen 
Theologie" (Gemeinsamkeiten im 
Grundsätzlichen  und  Allgemeinen,  Unter- 

schiede und Differenzen in der Art und Wei- 
se). Was Maria in der •Theologie der Befrei- 
ung" (G. Collet) und in der •Feministischen 
Theologie" bedeutet, wird nicht bloß wie 
früher kurz erwähnt, sondern durch eigene 
Beiträge gewürdigt. •Maria in der Liturgie" 
von B. Kleinhey er erhielt eine Ergänzung 
durch A. Jilek, der sich mit dem inzwischen 
erschienenen Corpus der •Marienmessen" 
auseinandersetzt. Nur leicht überarbeitet und 
durchgesehen wurden die •marianischen Ge- 
betsformen" von F. Courth und die •Spiritu- 
alität religiöser Gruppierungen" von H. M. 
Köster. In Band II übernahm H. Petri die 
Thematik •Marienerscheinungen". Doku- 
mentiert werden auch die Manifestationen 
marianischer Frömmigkeit in Kunst, Musik, 
Literatur und Volkskunde. Besonders er- 
wähnt seien Aufsätze über die •fundamenta- 
listische Maria" (H. Kohle) und über •Maria 
im Film" (R. Zwick), die offensichtlich Neu- 
land erschließen. 

Alles in allem scheint den Herausgebern 
in der Tat ein •neues" und beeindruckendes, 
auch durch Bilder und Zeichnungen illu- 
striertes Werk gelungen zu sein, das sich mit 
großer Sorgfalt bemüht, den derzeitigen 
Stand der Marienkunde zu reflektieren, ohne 
sie in eine bestimmte Richtung (vertikal oder 
geschwisterlich) zu fixieren oder in einer 
lückenlosen Vollständigkeit den Überblick 
zu verlieren. Umfangreiche Personen- und 
Sachregister, ein differenziertes Inhaltsver- 
zeichnis und die Gesamtbibliographie (im 2. 
Band) unterstreichen die Qualität und er- 
leichtern den Einstieg in eine vielschichtige 
Wissenschaft, die keinesfalls vernachlässigt 
werden darf. Schon die erste Auflage dieses 
Handbuches wurde in GuL 1987, 310-314, 
als solides Fundament für das ökumenische 
Gespräch und die theologische Diskussion 
unserer Zeit sehr positiv besprochen. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 



Buchbesprechungen 152 

Waidenfels, Hans: Gottes Wort in der 
Fremde. Theologische Versuche II. 
Bonn: Borengässer 1997. 525 S., Ln., 
DM 65,-. 

Aus der Fülle von aktuellen Fragen, die die- 
ser Band gesammelter Aufsätze, darunter 
viele unveröffentlichte, in 4 Teilen (Sprache, 
Buddhismus, Spiritualität, China; insgesamt 
27 Kapitel) behandelt, können nur einige 
herausgegriffen werden. Diesmal ist das 
Bemühen des emeritierten Fundamenttheolo- 
gen in Bonn um das Verständnis •fremder" 
Religiosität noch stärker als im 1. Band (vgl. 
GuL 1991, 159 f.). 

Am wichtigsten ist das durchgängige (be- 
sonders 129-153) Bemühen, von der (japani- 
schen) Sprache her die Gestalt zu erspüren, 
in der der •Fremde" denkt, erfährt und damit 
auch einen uns •fremdem" Zugang zum 
Sinn, zum Absoluten, zu Gott hat. Die mei- 
sten Versuche des Religionsgesprächs blei- 
ben demgegenüber an der (europäischen) 
Oberfläche haften, wie z. B. Schmidt-Leukel, 
der diese Frage kaum berührt, aber auch von 
Brück, der in •Einheit der Wirklichkeit" 
(1986) und in •Buddhismus und Christen- 
tum" (1997) sie von westlich bleibender 
Denk-Basis her angeht. 

Waidenfels aber öffnet auf der •fremd"- 
sprachlichen Basis einen unmittelbaren Zu- 
gang insbesondere zur zenbuddhistischen 
Schule von Kyoto, die von buddhistischer 
Seite her am offensten (und kundigsten) im 
Dialog mit dem Christentum steht. Hier zeigt 
sich die offensichtliche Stärke dieses Bu- 
ches: Es macht keine großräumige Synthese 
zum Religionsgespräch, sondern geht auf- 
merksam - hörend auf das •Fremde" - in den 
Dialog hinein. 

Die christliche Richtung der Antwort wird 
behutsam angedeutet, wenn Waldenfels mit 
R. C. Zaehner schreibt: •Da sind Buddha und 
Christus. Der eine besiegt Leiden und Sünde, 
indem er sich hoch über sie erhebt; der ande- 
re nimmt die äußerste Schande an, alle 
Schlechtigkeit auf sich und in sich aufneh- 
mend." Von hierher wird auch das Projekt 
•Weltethos" berührt, allerdings vorsichtiger 
als sonstwo, indem der •Weg"-charakter des 
Religionsdialogs und Lernens-von-einander 
betont wird. 

Nicht nur im letzten Teil werden auch in- 
nerchristliche Themen berührt. Dort geht es 

z.B. um die brennende Frage des Verhältnis- 
ses von Lokal-Kirche und Universal-Kirche. 

Es ist (dankenswerter Weise!) kein Buch 
der gewaltigen Synthese, sondern der behut- 
samen kleinen Schritte, die gut zu lesen sind, 
allerdings die Aufmerksamkeit des Lesers in 
Anspruch nehmen. Ob das mit dem Compu- 
ter erstellte Sachregister, das z.B. beim 
Stichwort Gott fast jede 2. Seite registriert, 
hilfreich ist, die Fülle der Fragen und deren 
brennende Aktualität zu erschließen, muß 
man bezweifeln. Josef Sudbrack SJ 

Hofmeister, Klaus/Bauerochse, Lothar 
(Hrsg.): Bekenntnis und Zeitgeist. Das 
christliche Glaubensbekenntnis neu be- 
fragt. Würzburg: Echter 1997. 198 S., 
kart., DM 29,80. 

Das Apostolische Glaubensbekenntnis bilde- 
te den roten Faden einer Sendereihe im Kir- 
chenfunk des Hessischen Rundfunks. In 
sechzehn Folgen bekam jeweils ein namhaf- 
ter Theologe einen Artikel des Credo anver- 
traut. Jetzt haben die Redakteure die Beiträ- 
ge als Buch unter dem Titel •Bekenntnis und 
Zeitgeist" herausgegeben. Er besagt: Der 
Zeitgeist hat gerade heute •so etwas wie Be- 
kenntnisbedarf' (9), und umgekehrt muß das 
christliche Credo •erschlossen werden" (11). 
Sie begrüßen daher die •interessante Viel- 
falt, quer durch theologische Schulen und 
Konfessionen hindurch" und die starke Prä- 
gung durch die •persönlichen theologischen 
Profile der Autorinnen und Autoren" (11). 

Tatsächlich findet man die ganze Vielfalt 
der Zugänge der gegenwärtigen deutschen 
Theologie, und das ansprechend und eingän- 
gig formuliert - wohl dank der Urfassung als 
gesprochenes Wort. K. Lehmann beginnt ele- 
mentar und grundsätzlich mit •Ich glaube an 
Gott" (25). P. Eicher glaubt das Thema •All- 
macht" nur •politisch und sozialpsycholo- 
gisch verständlich" machen zu können (47). 
T. Berger verleiht dem Bild des Gekreuzigten 
einen Hauch feministischer Farbe. K. Berger 
schlägt den schwierigen Weg der Hermeneu- 
tik zu den biblischen Auferstehungstexten 
ein. P. Zulehner wagt es, sich zum Glauben 
an die •heilige Kirche" zu bekennen •als Ort, 
an dem der Himmel offen ist" (170). M. von 
Brück führt zum Stichwort •ewiges Leben" 
die •Visionen der Vollkommenheit" aller Re- 
ligionen zurück auf die eine Erfahrung des 



Buchbesprechungen 153 

•geduldig sich ausstreckenden und loslassen- 
den Menschen" (193). 

So erhält man reichlich die von den Her- 
ausgebern gewünschten überraschenden 
Neuentdeckungen. Auch die •Augenblicke 
nachdenklicher Selbstvergewisserung" (12) 
stellen sich ein, und zwar wenn man sich 
nach dem Zusammenhalt in diesem Sammel- 
band fragt - das ist ja die Chance eines sol- 
chen Büchleins. Das Credo, inhaltlich, ist es 
nicht. Kaum einer von diesen Autoren 
scheint zu glauben, was noch ein zweiter 
glaubt. Doch, Drewermann glaubt nicht nur 
seinen •Höllenabstieg", sondern überhaupt 
•fast alle Mythen und Märchen" (114). Sie 
erzählen alle dieselbe •Suchwanderung nach 
einer gemeinsamen Form von Liebe" (115). 
Und Steffensky (von ihm eine sehr gute Ein- 
leitung über den Sinn von Bekenntnis: voll- 
zogener Glaube einer Gemeinde) nimmt das 
Credo an, um sich •im Glauben von den le- 
benden und toten Geschwistern tragen zu 
lassen" (18). Aber ist die Theologie tatsäch- 
lich an diesem Ende, daß sie von keiner in- 
haltlichen Norm einer ergangenen Offenba- 
rung mehr weiß, der es gerecht zu werden 
gilt in allen Glaubensaussagen? Macht der 
Reichtum von Theologien selig, oder preist 
der Herr die Armen, die Kleinen und Un- 
mündigen, die etwas als Offenbarung anneh- 
men können? Es ist gestattet, die Fülle an 
Anregungen zu genießen. Aber man soll 
auch eine kritische Haltung bewahren. Denn 
nur ein Teil der Beiträge hat den •nexus my- 
steriorum" im Auge, das eine Wichtige, das, 
was den Glauben zusammenhält und ein Be- 
kenntnis tragfähig macht: •Das aber kann - 
so mein Bekenntnis - letztlich nur Gott." 
(T. Berger, 81). Franz Joseph Baur 

Werblowsky, R. J. Zwi: Magie, Mystik, 
Messianismus. Vergleichende Studien 
zur Religionsgeschichte des Judentums 
und des Christentums. Hildesheim, 
Zürich, New York: Georg Olms 1997. 
272 S., geb., DM 68,-. 

Der emeritierte Jerusalemer Professor für 
Religionswissenschaft ist in allen Weltreli- 
gionen zu Hause. Vorliegende Aufsatz- 
sammlung öffnet immer wieder über das ei- 
gentliche Thema •Judentum-Christentum" 
weite Fenster und bringt in subtilen Einzel- 
untersuchungen übergreifende Sicht. 

Das Thema selbst wird vom deutschen 
Buchtitel verstellt. Der Aufsatz •Mystische 
und magische Kontemplation" zeigt an Kab- 
balisten, daß diese Unterscheidung dem Phä- 
nomen der •ekstatischen" Erfahrung nicht 
gerecht wird: Die •magisch" genannten 
Techniken und das •mystische" Geschenk 
bilden (nicht nur dort) eine Einheit, die an C. 
G. Jungs •aktive Imagination" (137) erin- 
nert. Werblowsky führt von anscheinend ab- 
gelegenen Fakten in die Mitte des religiösen 
Anliegens. In •Das Gewissen in jüdischer 
Sicht" wird gezeigt, daß im Uransatz des 
Judentums das •Gewissen" fehlt; statt der 
Stimme im Inneren ertönt dort die Stimme 
zum Inneren. •Glaube, Hoffnung und Ver- 
trauen" verfolgt, wie dieses Vertrauen (bit- 
tahon) auf Gott der •prophetischen" Religio- 
sität im mittelalterlichen Judentum (Maimo- 
nides, Chassidismus) überstiegen wird zur 
•mystischen" Einung mit Gott. Doch die 
Kabbalistik verschloß (•Die verbotene Me- 
ditation") dem meditierenden Aufstieg 
gemäß den •sefirot"-Baum (dessen) oberste 
Trias, die sich der Sphäre des Gegenstands- 
losen nähert". Die •Überlegungen zu Martin 
Bubers Zwei Glaubensweisen" kritisieren 
Versuche, das •Wesen" der Religionen in ei- 
ner Über-Religion zu finden: Bubers messia- 
nische Offenheit wäre so verschlossen wor- 
den. Bei einem entsprechenden Gespräch 
•schoß aus ihm wie ein Pfeil die Frage: ,Und 
was ist das Wesen?'" (235) Umfassende Ge- 
lehrsamkeit zeigt sich im Zweifel an der 
These, daß Miltons (Paradise Lost) Lehre 
von der •Selbstbeschränkung Gottes" (Gott 
habe seine Allmacht zurückgezogen, um 
dem freien Menschen Raum zu geben) vom 
kabbalistischen •zimzum" abhängig sei. Die 
Einleitungsaufsätze •Anamnesis und Amne- 
sie", •Heimsuchung ohne Zentrum" stellen 
sich anhand des •Diaspora-Messianismus" 
und des Staates Israel der aktuellen Proble- 
matik, was denn nun ein •Volk" sei. 

Es ist ein intellektueller Genuß, sich von 
Werblowsky in überraschende Zusammen- 
hänge, weitgreifende Parallelen führen zu 
lassen. Doch hätte das Lektorat uns weniger 
gebildeten Lesern durch Übersetzung vieler 
Zitate, durch sorgfältigeres Deutsch die Lek- 
türe leichter machen müssen. So aber fühlt 
man sich oft erdrückt von dieser Gelehrsam- 
keit. Josef Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 154 

Wiggermann, Karl-Friedrich: Was ist 
Spiritualität? 10 x 10 Stichwörter. Gü- 
tersloh: Gütersloher Verlagshaus 1997. 
126S.,kart.,DM 19,80. 

Der Verf. gehört zu den rühmlichen Ausnah- 
men, die das Thema •Spiritualität" (Aszese, 
Frömmigkeit und Mystik) auch für die evan- 
gelische Kirche reklamieren. Es dürfe kein 
mehrdeutiges, bloß modisches Wort bleiben, 
sondern müsse sein christliches Gesicht 
zurückgewinnen; denn es signalisiere, was 
viele Menschen ersehnen. 

Mit diesem Ziel werden 100 Stichworte 
behandelt, die das Thema von alltäglichen 
Erfahrungen aus umkreisen. Offenbar geht es 
dem Vf. nicht so sehr um tiefgründige, sy- 
stematische Definitionen, sondern um Anre- 
gungen, die auch den nicht kirchlich soziali- 
sierten Leser ansprechen. Zur Sprache kom- 
men u. a. die Spannungen des Lebens, die 
uns herausfordern; Bibeltexte, die in der 
evangelischen Kirche eine besondere Rolle 
spielen; ältere Glaubenszeugen und zeit- 
genössische Vorbilder christlicher Spiritua- 
lität; die Zeiten des Kirchenjahrs als geistli- 
che Impulse; religiöse Orte und Rollen, 
durch die uns Gott in seinen Dienst ruft; der 
Gottesdienst, der nicht steril werden darf. 
Wie schwer die systematische Gliederung 
der zahlreichen Aspekte fällt, zeigt sich z.B. 
darin, daß so verschiedene Begriffe wie Kör- 
persprache, Meditation, Askese und Gebor- 
genheit als Spiritualität des •inneren Le- 
bens" bezeichnet und Wüste, Höhle, Quelle, 
Augen und Ohren als •Lebensmotive" zu- 
sammengefaßt werden. 

Viele Gedanken werden im Grunde nur 
angestoßen, nicht abgeschlossen oder auf 
den Punkt gebracht. Wer die Stichworte je- 
doch (auch mit Hilfe des ausführlichen Na- 
men- und Sachregisters) intensiv studiert, 
beginnt zumindest zu ahnen, was eigentlich 
mit Spiritualität gemeint ist, nämlich nicht 
bloß das •innere Wesen" einer Gruppe oder 
eines Phänomens, sondern Leben aus dem 
Geist Gottes, Ergriffensein von einem Wort 
Jesu (30), Gebet, das sich an den Gott außer 
mir richtet (33), freies und fröhliches Glau- 
bensbekenntnis, das sich aus ständig neuem 
Staunen nährt (119), Erfahrung der Christus- 
wirklichkeit in Wort und Sakrament (108). 
Die versprochene Auseinandersetzung mit 
anderen Religionen,  mit Magiern,  Hexen, 

Schamanen und Spöttern bietet leider nur 
Ansätze, die vertieft werden müssen. Aber 
als volksnaher Einstieg in ein allzuoft ver- 
nachlässigtes Thema ist das Buch durchaus 
interessant. Franz-Josef Steinmetz SJ 

Bucher, Anton A.: Braucht Mutter Kir- 
che brave Kinder? Religiöse Reifung 
contra kirchliche Infantilisierung. Mün- 
chen: Kösel 1997. 238 S., DM 29,80. 

Die Wiedergabe eines Gemäldes von Max 
Ernst (1926) auf dem Einband verschafft die- 
sem Buch zweifellos Aufmerksamkeit. Dar- 
gestellt ist die Jungfrau Maria, wie sie unter 
dem Blick von drei männlichen Augenzeu- 
gen das Jesuskind züchtigt. Denn es war •bö- 
se" statt •brav", vermutlich war es trotzig 
statt kindhaft angepaßt. Damit sind wir beim 
Thema dieser Studie. Ihr Verfasser, Profes- 
sor für Religionspädagogik an der Univer- 
sität Salzburg, richtet sich in verständlicher 
Sprache und einfachen Gedankenschritten in 
erster Linie an die Zielgruppe seiner Kompe- 
tenz. Was er feststellt und dokumentiert, ist 
jedoch für das gesamte seelsorgliche Han- 
deln von Bedeutung und verdient eine ent- 
sprechende Leserschaft. 

Bucher beruft sich in seiner Theorie auf 
die Ich-Zustände der sogenannten Transakti- 
onsanalyse von E. Berne (Kind-Ich, Eltern- 
Ich, Erwachsenen-Ich) und auf die Stufen der 
religiösen Entwicklung, die dem Konzept 
von F. Oser und P. Gmünder zugrunde lie- 
gen. Mit Hilfe dieses Instrumentariums deu- 
tet er Befragungsantworten von Kindern und 
Jugendlichen aus der Schweiz und aus Öster- 
reich und kommt zu dem Ergebnis, daß in der 
(katholischen) Kirche nach wie vor eine sig- 
nifikante Infantilisierungstendenz verbreitet 
ist. Diese Tendenz findet der Autor auch in 
der katechetischen Literatur, in kirchenamt- 
lichen Verlautbarungen und, als weiteres 
Beispiel, in erschreckendem Ausmaß in der 
Sprache des Gründers des •Opus Dei", Jose- 
maria Escrivä de Balaguer. 

Der Reihe nach analysiert Bucher das häu- 
fig mißverstandene •Werden wie die Kin- 
der", den problematischen Umgang mit der 
Kindheits- und Jugendgeschichte Jesu und 
die Ambivalenz der Vater- und Muttermeta- 
pher in ihrer vielfältigen Verwendung. Einer 
entwicklungs- und reifungshemmenden Er- 
ziehung stellt er im letzten Kapitel sein Pia- 



Buchbesprechungen 155 

doyer für •ein Christentum des Kniens und 
des aufrechten Ganges" gegenüber. Eine mit 
dem Erwachsensein vereinbare •zweite Nai- 
vität" anzubahnen, ist für ihn Aufgabe von 
Religionspädagogik und Seelsorge. 

Ich habe das Buch mit den Augen und Ge- 
fühlen eines Pastoraltheologen und -psycho- 
logen der älteren Generation gelesen und bin 
erstaunt, wie aktuell Fragen geblieben sind, 
die uns schon vor bald 50 Jahren beschäftigt 
haben: Was macht die Kirche mit den Men- 
schen als Menschen? Fördern ihre pädagogi- 
schen und pastoralen Interventionen das Rei- 
fen des Glaubens und der Affekte oder hin- 
dern sie das Erwachsen- und Mündigwer- 
den? Buchers Untersuchung hat den Charak- 
ter eines Überblicks. Details, wie z.B. die 
Unterscheidung zwischen benigner und ma- 
ligner Regression, werden nicht behandelt 
(vgl. K. Winkler, Werden wie die Kinder. 
Christlicher Glaube und Regression, Mainz 
1992). Ein Überblick wie der vorgelegte 
schärft die Wahrnehmung für eine Semantik 
und Symbolik, die dem Menschen eine 
falsche Kindlichkeit aufdrängen möchte und 
regt zur Überprüfung der eigenen Sprache, 
der eigenen Einstellungen, Empfindungen 
und Verhaltensweisen an. Aus allen Kapiteln 
ist das anzustrebenede Erziehungsziel klar 
erkennbar: Menschen zu •Verbindlichkeit in 
Freiheit" zu befähigen, sowohl hinsichtlich 
ihres Glaubens als auch ihres Lebens. Bucher 
weiß natürlich um die Aporie des modernen 
Freiheitsmythos. Der Ausweg, den er zeigt, 
ist, im Gegensatz zur Flucht in eine regressi- 
ve Gewißheit, das zuversichtliche und ver- 
antwortungsbewußte Voranschreiten in 
Richtung Zukunft unter der Obhut Gottes. 
Wer nicht knien kann, kann auch nicht ge- 
hen. Hermann M. Stenger 

Hillenbrand, Karl/Kehl, Medard(Hrsg.): 
Verkündet die Großtaten Gottes. Aus 
dem Nachlaß von P. Georg Mühlen- 
brock SJ. Würzburg: Echter 1997. 198 
S., kart., DM 29,-. 

Dieses praxisnahe Buch aus dem Nachlaß 
von P. Mühlenbrock wird alle interessieren, 
die haupt- oder nebenamtlich in der Ausbil- 
dung von Priestern oder allgemein als geist- 
liche Begleiter tätig sind. Der 1996 verstor- 
bene Jesuitenpater gehörte zu den großen 
Gestalten, die auf die Priestererziehung im 

deutschen Sprachraum in der zweiten Hälfte 
unseres Jahrhunderts •fruchtbar eingewirkt 
haben" (Bischof K. Lehmann). Vor allem 
diejenigen, die ihn persönlich erleben durf- 
ten, werden froh darüber sein, eine Art 
•geistliches Kompendium" als greifbare Er- 
innerung an einen glaubhaften und liebens- 
werten Weggefährten zu haben, wie die Her- 
ausgeber zu recht annehmen (9). 

Das dreigeteilte Buch bietet zunächst hin- 
terlassene Schriften, die sich grundsätzlich 
mit dem Leben aus dem Geist Gottes befas- 
sen. Sie alle zeigen, daß Spiritualität im 
Grunde •gläubiger Umgang mit der Realität" 
ist, sich also nicht nur auf •Gebet, Gottes- 
dienst, Schriftlesung" im engeren Sinn be- 
zieht. Mystik für alle, Verantwortung, Ver- 
söhnung, Unterscheidung, Begleitung und 
Führung, so lauten die wesentlichen The- 
men, die hier zur Sprache kommen, wobei 
das biblische •Obergemach" als Bild und 
Gleichnis •Geistlicher Sammlung" beson- 
ders hervorgehoben wird (60-65). 

Der zweite Teil ist den kirchlichen Di- 
mensionen des geistlichen Lebens gewidmet. 
Er behandelt nicht bloß die •Zumutungen 
Gottes in dieser geschichtlichen Stunde" für 
alle, die an Christus glauben, sondern zeigt 
ganz konkret, wie kirchliche Berufe heute 
herausgefordert sind und trotzdem gelebt 
werden können, auch wenn •der Himmel an 
dir Zerbrechen übt" (156). Bei allen Zer- 
reißproben, die G. Mühlenbrock jahrzehnte- 
lang erlitten hat, wird die Realität unserer 
Zeit weder verteufelt noch als Katastrophe 
deklariert, sondern als Übergang und Auf- 
bruch in eine neue Gestalt (151). 

Eben dies bestätigen schließlich die ein- 
fühlsamen Nachrufe, die das Leben und Ster- 
ben P. Mühlenbrocks ausführlich darstellen 
und zu deuten versuchen, auch seine •Angst, 
den Mut zu verlieren und nicht mehr hoffen 
zu können" (166). Er durfte bis zuletzt seiner 
Sendung als ermutigender •Kundschafter" 
neuer Wege und neuer Zeiten für die Kirche 
treu bleiben, und er war für sehr viele Men- 
schen das handgreifliche Symbol dessen, den 
die Evangelien als •guten Hirten" zeichnen 
(189). Seine geschriebenen Worte vermögen 
nur einen kleinen Ausschnitt seiner Persön- 
lichkeit in Erinnerung zu rufen, die durch 
Einheit von Reden und Handeln überzeugte 
(vgl. GuL 1996, 474^177). Die sorgfältige 
Arbeit der Herausgeber verdient dankbare 



Buchbesprechungen 156 

Anerkennung, zumal sie auf Wunsch das 
Manuskript eines Exerzitienkurses anbieten, 
das P. Mühlenbrock noch veröffentlichen 
wollte. Franz-Josef Steinmetz SJ 

Kaiser, Gerhard: Christus im Spiegel 
der Dichtung. Exemplarische Interpreta- 
tionen vom Barock bis hin zur Gegen- 
wart. Freiburg i. Br.: Herder 1997. 192 
S., geb., DM 29,80. 

In diesem anspruchsvollen Buch geht es 
nicht um die oft behandelte Frage nach dem 
•Jesus incognito", der uns in literarischen 
Gestalten (besonders im geringsten unserer 
Brüder) begegnen kann (11), auch nicht um 
die verborgene Christlichkeit, die zuweilen 
in der profanen Dichtung anzutreffen ist. 
Vielmehr konzentriert sich die Untersuchung 
auf extreme Spannungen, die im Verhältnis 
zwischen Christentum und Literatur aufge- 
treten sind, weil gerade Fremdes und Be- 
fremdendes bereichern könne (13). Der Au- 
tor war fast 25 Jahre Ordinarius für neuere 
Germanistik in Freiburg i. Br. und ist durch 
zahlreiche Veröffentlichungen bekannt. 

Um die große Wende zur Aufklärung zu 
verdeutlichen, beginnen die Beispiele mit ei- 
nem geistlichen Drama der Barockzeit: •Phi- 
lemon Martyr" des Jesuiten Jacob Bider- 
mann. Es wird gezeigt, was Dichtung auf 
dem Boden einer siegesgewissen Kirche und 
Theologie vermochte, nämlich eine Bekeh- 
rung aufzuführen und in die Bekehrung zu 
rufen. 170 Jahre später aber war nichts mehr 
wie vorher. Die Vernunftautonomie der Auf- 
klärung brachte in letzter Konsequenz eine 
immer stärkere Emanzipation nicht nur von 
der Kirche, sondern vom Christentum. Schon 
Hölderlin verkündete in seiner •Hymne an 
die Freiheit" einen dichterischen Glauben an 
eine •außerchristliche messianische Gott- 
heit" (42). Indem er die Vorstellung der Mitt- 
lerschaft Christi aufnimmt, weitet er sie syn- 
kretistisch-spiritualistisch aus (65), wie z.B. 
die Hymne •Der Einzige" erkennen läßt, 
welche die Unruhe und das Ringen des 
Dichters mit dem zentralen christlichen Dog- 
ma signalisiert. 

In den folgenden Kapiteln zeichnet der 
Autor die Spur einer metaphysischen Ver- 
zweiflung, welche viele literarische Werke 
durchzieht. In •Dantons Tod" von G. Büch- 
ner bleibt zwar die Gestalt der Kreuzigung 

erhalten, wird aber Zug um Zug mit politi- 
scher Polemik gefüllt. Die Welt geht im 
Krebsgang ins Chaos (67). Das Golgotha- 
Gedicht von G. Trakl, geschrieben spätestens 
im Juni 1914, erscheint wie •zerstreut, weil 
Gott in alle Winde zerstreut ist" (131). Auch 
die Romane •Pfisters Mühle" und •Unruhige 
Gäste" von W. Raabe sind von biblischer 
Symbolik durchzogen, gleichwohl ist die 
pessimistische Unterströmung deutlich zu 
spüren. Nicht weniger •verworren, banal und 
mißtönend" (107) erscheint das Leben in der 
•Versuchung des Pescara" von C. F. Meyer. 
Bei F. Dürrenmatt sind christlicher Appell 
und Subversion in grotesker Weise ineinan- 
der verschlungen (151). Im •Evangelium 
nach Markus" des großen argentinischen Er- 
zählers J. L. Borges kann man zwar eine Pa- 
raphrase der Passion erkennen, aber •statt 
freier geistiger Nachfolge, statt sakramenta- 
ler und liturgischer Vergegenwärtigung voll- 
zieht sich die materiale Wiederholung eines 
mythischen Geschehens" (155). 

Die ungewöhnlich gelehrte und sensible 
Interpretationskunst Gerhard Kaisers zeigt 
sich schließlich noch einmal in einem Nach- 
trag, der seine Textbeispiele abrundet. Es 
wird ein Theaterstück vorgestellt, das erst 
1996 zur Uraufführung kam: •Die Geschich- 
te der Pfeile - Ein Triptychon" von Tankred 
Dorst. Nur noch in Zitaten ist Gott anwesend 
(169). Das Zentrum des dreiflügeligen Al- 
tars, des dreiteiligen Stückes ist leer. •Doch 
diese Leere ist sprechend" (180), weil der 
Gott der Christen sich dergestalt offenbart, 
daß er gerade als Verdrängter siegende 
Gegenwärtigkeit gewinnt, auch in einer 
Welt, die im Zeichen der Entchristlichung zu 
stehen scheint (160). Wer diese Provokatio- 
nen nicht als böswillige Angriffe, sondern 
als positive Anstöße versteht, wird Kaisers 
Literaturdeutungen mit dankbarem Respekt 
zur Kenntnis nehmen. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Mödl, Ludwig (Hrsg.): Ein sperriges 
Zeichen. Praktisch-theologische Überle- 
gungen zur Theologie des Kreuzes. 
München: Don-Bosco-Verlag 1997. 190 
S., kart., DM 39,-. 

Das Wort vom Kreuz gehört für viele Men- 
schen und Christen zu den am meisten ver- 
schlissenen Worten der christlichen Traditi- 



Buchbesprechungen 157 

on. In diesem Buch bemühen sich neun Au- 
toren, das Kreuz nicht als Allerwelts-Symbol 
verkommen zu lassen, sondern als Zeichen 
der christlichen Kernbotschaft zu betonen. 
Die Beiträge sind zwar als pastorale Anre- 
gung konzipiert, bieten aber ebenso kritische 
wie praktische Theologie. 

Mich hat vor allem die Symboltheorie von 
H. Wahl interessiert. Er zeigt, wie viele ver- 
schiedene Gedanken sich mit dem einfachen 
Zeichen des Kreuzes verbinden lassen, und 
verlangt eine schärfere •Unterscheidung des 
Christlichen". Erst in einem Beziehungsfeld 
werde ein Zeichen zu einem wirklichen Sym- 
bol, wobei die Frage nach vieldeutigen Ur- 
Symbolen zwar nicht völlig abgelehnt, aber 
auch nicht weiter verfolgt wird. K. Bopp 
knüpft daran an und fordert prophetisches 
und •pathisches" Bekennen der christlichen 
Botschaft unter den Bedingungen der •Risi- 
kogesellschaft" als Solidarität mit den •Op- 
fern und Verlierern". - Auch der Pastoral- 
theologe Ludwig Mödl geht von einem •re- 
lationalen" Symbolbegriff aus und versucht 
das Kreuz-Zeichen als Lebenshilfe für Men- 
schen von heute herauszustellen: •Das ,bloße 
Kreuz' weist auf die in der Geschichte wirk- 
lich geschehene Erlösung hin. Der .aufer- 
standene Sieger' gibt das Ziel der christli- 
chen Hoffnung kund. Und der ,Schmerzens- 
mann' spricht die heute noch vorhandenen 
Leiden an und mahnt, sich für ihre Überwin- 
dung einzusetzen" (125). - Weitere Beiträge 
befassen sich mit den Problemen einer 
Karfreitagspredigt (T. Luksch), mit der Am- 
bivalenz des Kreuzes in Südamerika (M. Sie- 
vernich), mit seiner Aktualität in Südafrika 
(O. Fuchs) und mit dem •Lernen unter dem 
Kreuz" aus religionspädagogischer Sicht: 
Wissen, daß das Leid zum Leben gehört 
(E. Schulz). 

Eine tiefschürfende und umfangreiche 
Studie aus der Feder des neuen Baseler Bi- 
schofs K. Koch deutet das Kreuz als Kernge- 
heimnis christlicher Theologie. Er bringt 
wohl alles zur Sprache, was heute dazu ge- 
sagt werden muß (Mißdeutungen, ein neues 
Verständnis stellvertretender Sühne, Dreiei- 
nigkeit Gottes, die sakramentale Vergegen- 
wärtigung des Kreuzesopfers, Auferste- 
hung). - Die zum Thema gehörige bibeltheo- 
logische Dokumentation hat M. Diefenbach 
sorgfältig zusammengestellt. 

Auch wenn das vorliegende, mit einigen 

Bildern illustrierte Buch nach Ansicht des 
Herausgebers ein Torso geblieben ist (zwei 
wichtige Beiträge sind wegen Erkrankung 
der Autoren leider ausgefallen), wird es die 
hoffentlich zahlreichen Leser anregen, das 
Kreuz-Symbol mit neuen Augen zu sehen 
und zu verehren.    Franz-Josef Steinmetz SJ 

Stoll, Christoph: Mächtig in Wort und 
Werk. Bischof Wilhelm Emmanuel von 
Ketteier. Mainzer Perspektiven. Aus der 
Geschichte des Bistums Nr. 1. Mainz: 
Abteilung Öffentlichkeitsarbeit des 
Bischöflichen Ordinariates 1997 (auch 
im Buchhandel). 103 S., mit zahlr. Abb., 
brosch., DM 6,-. 

Anläßlich des Jubiläums der Katholikentage, 
das 1998 in Mainz gefeiert wird, lag es nahe, 
auch eine kleine Biographie des berühmten 
Bischofs Wilhelm Emmanuel von Ketteier 
(1811-1877) herauszugeben. Ihr Vf. ist der 
Betreuer der kritischen Gesamtausgabe sei- 
ner Werke und Briefe. 

Zunächst wird in zügiger und doch recht 
anschaulicher Form das Leben und Wirken 
des schon vor 120 Jahren gestorbenen, aber 
herausragenden Kirchenfürsten vorgestellt, 
der 1848/49 auch Abgeordneter der Frank- 
furter Nationalversammlung und 1871/72 
des ersten Deutschen Reichstags gewesen 
ist. Erst nach Jurastudium und Staatsdienst 
als Gerichtsreferendar und einer Zeit der Un- 
gewißheit hat sich Ketteier zum Priesterberuf 
entschieden, den er einige Jahre in seiner 
Heimatdiözese Münster und dann als Propst 
in Berlin ausübte, bis er 1850 auf den Bi- 
schofsstuhl von Mainz berufen wurde. Aus 
den sich anschließenden Jahren werden vor 
allem folgende Passagen dargestellt: die pa- 
storale Erneuerung der ihm anvertrauten Di- 
özese, sein unbeugsames Eintreten für die 
Freiheit kirchlichen Handelns gegenüber 
dem Staat, sein Kampf für soziale Gerechtig- 
keit, sein staatspolitischer Einsatz in der 
deutschen Frage und sein weltkirchliches 
Engagement in Rom. Ketteier war als Mit- 
glied des Ersten Vatikanischen Konzils 
(1869/70) zwar grundsätzlich von der päpst- 
lichen Unfehlbarkeit überzeugt, gehörte aber 
zu den Minoritätsbischöfen, die ihre Dogma- 
tisierung 1870 für noch nicht an der Zeit 
bzw. zu wenig ausgereift hielten. Er reiste 
vor der Abstimmung ab. 



Buchbesprechungen 158 

Etwa die Hälfte dieser Biographie besteht 
aus Originaltexten Kettelers. Darunter findet 
man u.a. seine Rede beim ersten Deutschen 
Katholikentag 1848, seinen Hirtenbrief zur 
Fastenzeit 1859 über die Unterstützung der 
geistlichen und karitativen Anstalten, sowie 
Auszüge aus seinen Büchern •Freiheit, Au- 
torität und Kirche" (1862) und •Die Arbei- 
terfrage und das Christentum" (1864). Zahl- 
reiche, zum Teil farbige Abbildungen, eine 
Zeittafel und ein bibliographischer Anhang 
ermöglichen weitere Informationen, welche 
die Gestalt des großen Bischofs auch für die- 
jenigen lebendig werden lassen, die bisher 
nur seinen Namen kannten. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Söding, Thomas: Blick zurück nach 
vorn. Bilder lebendiger Gemeinden im 
Neuen Testament. Freiburg: Herder 
1997. 220 S., kart., DM 29,80. 

Dieser Blick •zurück" ins Urchristentum 
stellt faszinierende Formen des Kirche-Seins 
und Kirche-Werdens vor Augen, die für un- 
sere Zeit allgemeinen Wertewandels, massi- 
ver Kirchenkritik und •wilder" Religiosität 
zwar keine simplen Rezepte liefern, wohl 
aber von großer Bedeutung sind. Dabei kom- 
men fast alle typischen Probleme und Per- 
spektiven zur Sprache: Einheit und Vielfalt, 
Beziehungen zum Judentum, heidnische 
Umwelt, innergemeindliche Kommunikati- 
on, soziales Engagement, Gottesdienst und 
Spiritualität, die Rede von Gott. Alle Fragen 
führen am Anfang, in der Mitte und am En- 
de immer zu Jesus von Nazareth (26-31). Es 
folgt die Geburtsstunde der Kirche: der Tod 
Jesu, seine Auferweckung und Pfingsten 
(32-40). Wie die Christen damals motiviert 
waren, wie sie gelebt und gelitten haben, 
welche Impulse sie geben konnten: mit die- 
sen und ähnlichen Fragen liest der Vf. an- 
schließend die neutestamentlichen Urkun- 
den, aus denen sich jeweils charakteristische 
und farbige Gemeindebilder ergeben, schon 
im Markusevangelium, aber auch in den ver- 
schiedenen Briefen bis hin zur Offenbarung 
des Johannes: z. B. Haus des Gebetes, Ge- 
meinschaft der Heiligen, Baustelle der Ein- 
heit, Asyl der Fremden, Freiheitsbewegung 
usw. (41-175). 

Im letzten (XV.) Kapitel des Buches wird 
der Blick dann wieder nach •vorn" gewen- 

det. Aus der Verheißung des Ursprungs wer- 
den sieben Optionen für heute aufgestellt, 
die mit den eingangs aufgestellten Perspekti- 
ven korrespondieren: 1. Ökumene, 2. neues 
Verhältnis zum Judentum, 3. zeitgenössische 
Kulturarbeit, 4. Dialog und Kooperation in- 
nerhalb der Kirche, 5. Diakonie, 6. Liturgie 
und geistliche Erneuerung, 7. verständliche 
und verbindliche Theologie. Trotz großer 
Aufgeschlossenheit für die Aufgaben unserer 
Zeit geht es keineswegs um ein bloßes •Ab- 
schleifen konfessioneller Profile" oder um 
•ökumenische Verbundenheit auf der Basis 
des kleinsten gemeinsamen Nenners", son- 
dern darum, daß wir •dem Evangelium Jesu 
besser entsprechen" (180). Einerseits gibt es 
kein Zurück hinter den Stand des Problem- 
bewußtseins, der in den vergangenen Jahr- 
zehnten erarbeitet worden ist. Keine kriti- 
sche Frage, die an das Gottesbild, die Glau- 
bensaussagen, die Ethik und die Spiritualität 
sowohl der Bibel als auch der (ihr verpflich- 
teten) Kirche gerichtet wird, darf abgewim- 
melt werden. Andererseits bleibt die Kirche 
doch die von Gott durch Jesus Christus ge- 
stiftete Gemeinschaft der Glaubenden. Es 
wäre fahrlässig, ihre Überlieferung zu ver- 
achten und zu vergessen (206/207). Für die 
Wahrheit eintreten heißt, die Worte der Bibel 
selbst wiederzugewinnen, ohne erstarrte For- 
meln zu repetieren oder modisch daherzu- 
plätschern (211). 

Auch wenn das gehaltvolle Buch auf eine 
Artikelserie zurückgeht, die schon 1995/ 
1996 in der Wochenzeitschrift •Christ in der 
Gegenwart" zu lesen war, ist sein Erscheinen 
sehr zu begrüßen. Es verbindet solide, gut 
lesbare exegetische Information (der Vf. ist 
Professor für Biblische Theologie in Wup- 
pertal) mit anregenden Einsichten moderner 
Theologie. Wie weit dieses respektvolle kri- 
tische Gespräch mit den Kulturen und Reli- 
gionen der Vergangenheit wie der Gegen- 
wart tatsächlich in die Wahrheit führt, die 
freimacht (Joh 8,32), wird die dadurch ange- 
stoßene Diskussion erweisen. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Frugoni, Chiara: Franz von Assisi, Die 
Lebensgeschichte eines Menschen. 
Zürich, Düsseldorf: Benziger 1997. 184 
S., 8 Buntbildtafeln, Ln. 

Unter den vielen Franziskus-Leben setzt die- 



Buchbesprechungen 159 

se Darstellung der römischen Professorin für 
mittelalterliche Geschichte besondere Akzen- 
te. Sie stellt den Heiligen in die damalige Ge- 
sellschaft (eine Umbruchzeit) hinein. Der 
Sonnengesang ist z. B. auch eine Antwort 
•auf die düstere Weltsicht der Katharer, wo- 
nach das Böse und die Materie den Geist er- 
sticken"; doch es ist typisch für Franziskus, 
daß er •sein Gegenüber nicht angreift", nicht 
einmal, wenn es sich um Ketzer handelt; er 
•vertraut der Überzeugungskraft des Bei- 
spiels." Franziskanische Armut war nicht zu- 
letzt ein Protest gegen anbrechenden Kapita- 
lismus der aufkommenden •Geldwirtschaft". 
Frugoni versucht weiterhin, nicht im Sinne ei- 
ner •historisch-kritischen Exegese" die nack- 
ten Lebensdaten aus den verschiedenen Be- 
richten herauszuschälen, die zum Teil legen- 
darisch, zum Teil auch (wie die Fioretti, das 
Blumengärtlein) polemisch-spiritualistisch 
verfaßt sind. Sie möchte - wie von Balthasar 
seine theologische Ästhetik des Glaubens ent- 
wirft - im Wasser der verschiedenen Quellen 
die Gestalt des Heiligen erschauen. Daß sie 
dies mit historischer Sorgfalt tut, ist selbst- 
verständlich. Wertvoll sind die gelegentlich 
eingestreuten Blicke auf andere zeitgenössi- 
sche Literatur - Denkmäler wie Chretien de 
Troyes. Bei Behandlung der •Wundmale" des 
Heiligen wird die vielschichtige Methode 
Frugonis Widerspruch hervorrufen; Nach ihr 
beruhen die unterschiedlichen Berichte der 
Vision von La Verna auf einer (späteren) Syn- 
these der Lebenswende, die Franziskus in sei- 
ner •Verzweiflung" dort erfahren durfte, und 
der körperlichen Leiden, von denen gezeich- 
net er starb. 

Wie dem auch sei: Das Buch ist lebendig, 
für jedermann lesbar geschrieben und die 
große, liebenswerte Gestalt des Franziskus 
tritt leuchtend aus ihm hervor. 

Josef Sudbrack SJ 

Nouwen, Henri J. M.: Die innere 
Stimme der Liebe. Aus der Tiefe der 
Angst zu neuem Vertrauen. Freiburg: 
Herder 1997. 125 S., geb., DM 28,-. 

Das Vermächtnis des großen und bekannten 
geistlichen Schriftstellers, der 1996 verstarb; 
ein großes, gewaltiges, aufrüttelndes, mit- 
reißendes Vermächtnis, das den Leser be- 
wegt, durcheinanderbringt, umwälzt, voran- 
treibt. 

Während einer tiefen persönlichen Krise 
um das Jahr 1988 zeichnete Nouwen ein Ta- 
gebuch auf, im Stil •geistlicher Imperative", 
die er in Du-Form an sich selbst richtet. Kei- 
neswegs für eine Veröffentlichung vorgese- 
hen, ließ er sich kurz vor seinem Tod von 
Freunden dazu bewegen, sie doch für eine 
Publikation freizugeben. Das Ergebnis sind 
äußerst knappe, karge, direkte, zupackende 
Texte von durchschnittlich einer Seite Län- 
ge, die Krisenerfahrungen wie Trauer, Ein- 
samkeit, Angst, Verzweiflung und Selbsttäu- 
schung thematisieren. Schon die Überschrif- 
ten lassen aufhorchen: •Arbeite an deinem 
Abgrund", •Hör auf, allen gefallen zu wol- 
len", •Schrei in dich hinein", •Gib gratis", 
•Bring deinen Leib heim", •Begib dich in 
den Ort deines Schmerzes hinein", •Mach 
die Quelle deiner Einsamkeit ausfindig", 
•Schütze deine Unschuld", •Wähle immer 
wieder Gott"... 

Manche Texte bleiben in ihrer Kürze so 
überscharf, daß sie zunächst leicht mißver- 
standen werden und erst auf den zweiten 
Blick ihre tiefere Wahrheit erkennbar sein 
wird. Etwa auf S. 25 heißt es unter der zuerst 
befremdlichen Überschrift •Setz deiner Lie- 
be Grenzen", man solle weniger geben und 
weniger lieben. Gemeint ist, man solle weni- 
ger mit einer solchen Liebe lieben, die nur 
Gegenliebe erzwingen will und dadurch an- 
dere überfordert. Eigene Grenzen und die der 
anderen anzunehmen bedeutet, sich selbst in 
eigener Identität zu besitzen und dann wahr- 
haft lieben zu können. Nouwens Unbeküm- 
mertheit erstaunt, wie er um der Schärfe und 
Ehrlichkeit willen Mißverständnisse riskiert. 

Solch harte und klare Imperative für den 
offenen und geradezu schonungslosen Um- 
gang mit Krisenerlebnissen, die man kaum 
•bewältigen" kann, mögen manchen Leser 
schocken oder einfach überfordern. Nou- 
wens Imperative sind keine billig-frommen 
Trostpflästerchen, die die Not mehr zukleben 
als heilen. Sie fordern im Gegenteil einen 
nicht unerheblichen Mut und wirkliche 
menschliche und geistliche Reife bzw. Frei- 
heit, um sich ihnen zu stellen und sie frucht- 
bar zu machen. Sie wagen eine schnörkello- 
se und konfrontative Sprache, die die übliche 
Betroffenheits- und •Ein-Stück-weit-einen- 
Weg-miteinander-gehen"-Rhethorik strikt 
vermeidet. Wo sonst in spiritueller Literatur 
findet sich eine solche Tiefe, Radikalität, 



Buchbesprechungen 160 

Weisheit, eine solche Kühnheit und eine sol- 
che Klarheit? Stefan Kiechle SJ 

Frielingsdorf, Karl: Der wahre Gott ist 
anders: von krankmachenden zu heilen- 
den Gottesbildern. Mainz: Matthias- 
Grünewald-Verlag 1997. 162 S., kart., 
DM 16,80. 

Der Umgang mit Glauben und Kirche ist 
häufig von einem verzerrten Gottesbild ge- 
prägt. Der strafende Richtergott, der dämoni- 
sche •Todes-Gott", der Buchhalter- und Ge- 
setzesgott, der überfordernde Leistungsgott 
steht nicht wenigen Menschen vor Augen, 
ängstigt und bedrückt sie und hält sie davon 
ab, im Evangelium Trost, Hilfe und Erlösung 
zu finden. Ein Bild steht zwischen ihnen und 
dem Gott der Liebe und des Erbarmens, von 
dem das Evangelium berichtet. Kann, ja darf 
man sich von Gott überhaupt ein Bild ma- 
chen? Überschreitet Gott nicht sämtliche 
menschlichen Grenzen der •Vor-Stellung", 
weil er größer ist als alles, was der Mensch 
erfassen und verstehen kann? Lassen sich 
verzerrte, krankmachende Gottesbilder auf- 
lösen und durch heilende, befreiende Gottes- 
bilder ersetzen? 

Karl Frielingsdorf, Professor für Pastoral- 
psychologie   und   Religionspädagogik   in 

Frankfurt, geht in seinem Buch differenziert 
auf diese Problematik und die damit zusam- 
menhängenden Fragen ein. Er zeigt auf, wie 
die Entstehung und Entfaltung des kindli- 
chen Gottesbildes in späteren Jahren über- 
geht (und übergehen muß) in die Auseinan- 
dersetzung mit den tradierten Gottesbildern, 
und damit auch in eine Auseinandersetzung 
mit der Vergangenheit und mit den Gottes- 
bildern der Eltern und anderer das Kind in 
seiner religiösen Vorstellungswelt prägen- 
den Personen. 

Mit konkreten Hinweisen und Hilfestel- 
lungen, Gedichten und Gebeten wird der 
Weg vom verzerrten •Drohglauben" und 
Aberglauben zum erwachsenen, bewußt re- 
flektierten Glauben an den wahren, lebendi- 
gen Gott beschrieben, wie er sich in Jesus 
Christus offenbart hat. Heilende Gottesbilder 
werden •vorgestellt": der barmherzige und 
liebende Gott, der Gott des Lebens, Gott der 
gute Hirt, der Gott der Fruchtbarkeit. Mit 
kurzen, anschaulichen Fallbeispielen illu- 
striert Frielingsdorf, wie sich diese Wand- 
lung eines angstauslösenden Gottesbildes in 
ein heilendes vollziehen kann. Die Schwarz- 
Weiß-Bilder von W. Habdank bieten einen 
zusätzlichen, meditativ-anschaulichen Zu- 
gang, Gott anders zu erkennen und zu sehen. 

Karin Frammelsberger 

In Geist und Leben 2-1998 schrieben: 

Georg Baudler, geb. 1936, verh., Dr. phil., Prof. für Kath. Theologie und ihre Didaktik. - 
Religionspädagogik, Symbolkunde und Religionsgeschichte. 
Georg Fischer SJ, geb. 1954, Dr. theol., Professor für Einleitung und Exegese des Alten Testa- 
mentes - Bibel, Natur, Musik. 

Gerd Haeffner SJ, geb. 1941, Dr. phil., lie. theol., Professor für philos. Anthropologie. - Philo- 
sophiegeschichte, Kunst. 

Martin Löwenstein SJ, geb. 1961, Dipl. theol., M. A. Politische Wissenschaft. - Ökonom, Ver- 
waltungsleiter. 

Josef Schmidt SJ, geb. 1946, Dr. phil, lie. theol., Professor für philos. Gotteslehre und Geschichte 
der Philosophie. - Deutscher Idealismus, Literatur, Bibel. 
Ferdinand Schumacher, geb. 1942, Dr. theol., Pfarrer, Mitarbeiter in der kath. soz. Akademie 
Franz Hitze Haus im Bistum Münster. - Spiritualität, Dialog. 
Joachim Wanke, geb. 1941, Dr. theol., ehem. Professor für Exegese des Neuen Testamentes. - 
Bischof der Diözese Erfurt. 




