
Hoffen 
Jörg Splett, Offenbach 

1. Hoffen ist weder Naivität noch •thinking positive« 

•Niemals könnte ein Philosoph auf den Gedanken kommen, die Hoffnung zu 
einer Tugend zu erklären", schreibt Josef Pieper.1 In der Tat steckt sie nach 
Hesiod unter den Übeln in Pandoras Büchse.2 Und ähnlich sagt unsere 
Spruchweisheit: •Hoffen und Harren macht manchen zum Narren." •Hoffen 
heißt Wolken fangen wollen." •Wer von Hoffnung lebt, der stirbt an Fasten." 
•Hoffnung ist das Seil, an dem wir uns alle tot ziehen." Kurz und bündig: 
•Der Hopf ist a Tropf."3 

Andererseits: •Mit Harren und Hoffen hat's mancher getroffen." Daraus 
hat man ein Programm •positiven Denkens" entwickelt. Prentice Mulford: 
•Wir müssen ohne Unterlaß das Ideal unser selbst aufbauen; damit ziehen 
wir Elemente an uns, die immer helfend mitwirken, das ideale Gedankenbild 
zur Realität zu verdichten ... Ausdauer in dem Gedanken der Schönheit, der 
Kraft, der Jugend ist der Grundstein ihrer Realisierung. Was wir am meisten 
denken, werden wir sein!"4 

Er hat recht mit dem Merksatz: •Wer Unglück erwartet, bittet darum und 
wird es auch zweifellos erhalten" (27). Im Negativen zeigt die self-fulfilling 
prophecy am stärksten ihre Macht. Darum müssen wir uns dem Griff von 
Mutlosigkeit und Verzagtheit entwinden. Und nicht nur das, Hoffnung setzt 
vielmehr selbst in Bewegung. Niemand hat das wohl schöner (und seiner- 
seits bewegender) ins Wort gebracht als Charles Peguy: 

•Der Glaube, den ich am liebsten mag, sagt Gott, ist die Hoffnung." Der 
Glaube erstaune ihn nicht, da er so sehr •aus allen Poren der Schöpfung" 
strahle. Auch die Liebe nicht (von der noch zu sprechen sein wird): •So un- 
glücklich sind diese armen Geschöpfe, daß, außer sie hätten ein steinernes 
Herz, sie doch nicht anders können als einander lieben." Die Hoffnung hin- 
gegen! Alle Misere des Lebens - der Dichter vergleicht sie mit schrägem un- 
erbittlichem, unermüdlichem Regen aus grauem Himmel - wandeln Men- 

' J. Pieper, Schriften zur Philosophischen Anthropologie und Ethik: Das Menschenbild der 
Tugendlehre, in: Werke in acht Bänden. Hrsg. Berthold Wald. Bd. 4. Hamburg 1996, 263. 
2 B.Hederich, Gründliches mythologisches Lexikon (1770). Darmstadt 1996, 1873 (Hesiod, 
Werke und Tage 90-105 (manche deuten sie freilich auch als Gegengabe zu jenen; doch siehe 
498-501). 
3 F. Seiler, Deutsche Sprichwörterkunde. München 1922, 318; L. Röhrig, Das große Lexikon 
der sprichwörtlichen Redensarten. Freiburg u. a. 1992, 728. 
4 P. Mulford, Unfug des Lebens und des Sterbens. Frankfurt/M. 1977, 19. 



Jörg Splett 162 

sehen in Hoffnung, so wie Lothringens Erde, statt in •stehende Sümpfe voll 
Fieber und wimmelnd von grauslichem Getier" zu vermooren, Wasser für 
Brot und Wein quellen läßt. 

Derart trippelt das kleine Mädchen Hoffnung zwischen den beiden größe- 
ren Schwestern, als ob die Großen es schleppten; aber •sie ist es, die Kleine, 
die alles mit sich reißt".5 

Gleichwohl vermag das die Hoffnung nicht aus sich selbst - oder der 
Mensch aus eigener Kraft, sondern nur aus der •Nachfolge Jesu" (33, 74): 
aus der Kraft seines Vaters. Der aber erkräftigt nicht bloß zu ihr. Peguy 
spricht eine •seltsame Umkehrung" an, •ein seltsames Geheimnis, das ge- 
heimnisvollste von allen": •Göttliche Tugend" ist die Hoffnung zutiefst in 
dem Sinn, daß •als erster" Gott selbst sie •für uns gehegt" hat; •er hat da- 
mit angefangen, sie für uns zu haben" (91, 101). 

2. Hoffen ist kein Überspringen des Jetzt 

Sprießt jedoch die Hoffnung zuletzt in Gottes eigenem Herzen, ist dann - 
angesichts seines Gott-seins - nicht längst •alles klar" und entschieden? •Ist 
Gott für uns, wer ist dann gegen uns? ... Wer kann uns scheiden von der 
Liebe Christi" (Rom 8, 31-35)? Kein Wunder, daß man Christen vorwirft, 
sie stünden gar nicht recht auf der Erde. Seinerzeit mahnten die Engel sie, 
nicht in den Himmel zu starren (Apg 1, 11); und heute sollen sie, anstatt vom 
Leben nach dem Tod zu reden, für ein lebenswertes vor dem Tode kämpfen. 

Das •anstatt" ist freilich töricht: Gäbe es denn wahres Leben vor dem Tod, 
wenn in ihm auf uns alle - Unterdrückte, Unterdrücker, Opfer, Henker, Sich- 
Heraushaltende - nur das selbe Nichts warten würde? Doch es stimmt, daß 
wir uns durchzuschlagen haben; die Ziel-Seligkeit steht noch aus. Ja, ist die 
Rede vom Weg nicht zu harmlos für den wahren Ernst der Situation? Nicht 
um Hindernisse, Aufenthalte, Abenteuer unterwegs, um Zögern oder Eile, 
Um- oder Abwege geht es, sondern um Entscheidung: Ja oder Nein. 

Christi Liebe von uns kann tatsächlich niemand scheiden - sehr wohl in- 
des uns von ihr: wir selbst. Das Ja Gottes zu mir ist unwiderruflich; doch 
macht es mich glücklich oder wird es - aufgrund meines Neins - zu ewiger 
Qual? Diese Anfrage kann weder Karnevalslaune (•Wir kommen alle, alle 
in den Himmel...") noch Heinescher Witz (•Bien sür, qu'il me pardonnera; 
e'est son metier"6) überspielen. Und ob der große Origenes dies wirklich 
wollte, mag hier offen bleiben. Jedenfalls läßt sich nicht sagen, der Selbst- 

5 Ch. Peguy, Das Tor zum Geheimnis der Hoffnung. Einsiedeln 1980, 5-9, 124-126, 14f. 
6 S. Freud, Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten, in: Studienausgabe. Frankfurt/M. 
1959-65, Bd. IV, 108. 



Hoffen 163 

Ausschluß eines Geschöpfs wäre mächtig, die Seligkeit Gottes und der Sei- 
nen ewig zu stören, und könnte deshalb nicht sein. Genug, daß hier mein 
Schmollen einem, der mich liebt, unwiderbringliche Lebensstunden ver- 
gällt. 

Wenn es aber derart an uns (an •dir und mir" selbst) hängt - weil •alles in 
den Händen des Himmels ist außer der Gottesfurcht" (Rabbi Hanina Ber 
33 b) -: ist dann nicht umgekehrt schon unser Scheitern ausgemacht? Eine 
finstere Tradition von Augustinus an hat die Mehrzahl der Menschen verlo- 
ren gesehen. In Reaktion darauf unterschlagen heute Verkünder die harten 
Drohworte Jesu und erklären als Frohbotschaft die Erlösung nicht von 
Schuld und Lieblosigkeit, sondern von unserer Angst und der menschlichen 
Situation als solcher. Doch wären wir so gänzlich zu entschuldigen, im Klar- 
text: unzurechnungsfähig, wo blieben dann wir selbst? 

Nein, wen die Liebe zur Liebe einlädt, dem schenkt sie eben dadurch die 
Freiheit, ihr entsprechen zu wollen - oder nicht. Und was wäre nun über un- 
ser Wollen zu sagen im Blick auf unser Denken, Reden und Tun (oder Un- 
terlassen)? Anderseits aber ist bislang die Einladung trotz meiner Harthörig- 
keit und meiner Herzenshärte nicht verstummt. Das schon verbietet Resi- 
gnation und Verzweiflung. Es ruft nach Dank. Und weckt die Dankespflicht 
zur Erinnerung daran, daß ich mich dem An-gebot nicht stets und nur ver- 
weigert habe. •Dankes-Pflicht"; denn statt um •pharisäisches" Vergleichen 
(Lk 18, 9-14) geht es darum, daß jemand, dem gut zu sein geschenkt ward, 
dafür dankt. (Selbstabwertung kann undankbar sein; sucht man sie gar, um 
nicht danken zu •müssen"?). 

Dank aber, der in die Zukunft blickt, heißt Hoffnung. So bedeutet Hoff- 
nungslosigkeit Undankbarkeit. Gott erwartet von uns, daß wir etwas von ihm 
erwarten (darum zürnt Jesaja dem König Ahas - Jes 7, 10-14). Und zwar ge- 
rade bei unserer Schuld. Verurteilt uns unser Herz, so ist Gott •größer als 
unser Herz, und er weiß alles" (1 Joh 3, 20). 

3. Hoffen ist dankbare Treue 

Dieses •größer" ist freilich keineswegs harmlos. Es erlaubt nicht den Rück- 
fall in die Blasphemie Heines. Wie weit gehen kann, was hier gemeint ist, 
offenbart ein Kerngeschehen des Alten Bundes: Isaaks Bindung (Gen 22). 
Worin bestand Abrahams Prüfung, deren Bestehen ihn zu auch unserem Va- 
ter im Glauben (Rom 4,12) gemacht hat? Seit je scheint die Spannung von 
Tötung und Gottesgehorsam, von Ethik und Religion die Aufmerksamkeit 
zu fesseln, während Fachleute uns erklären, es gehe gerade um das Verbot 
der damaligen Kindesopfer. Ich möchte darauf hinaus, daß im Gehorsam 
Abrahams und darüber hinaus sein Glaube und seine Hoffnung erprobt wird. 



Jörg Splett 164 

Nicht bloß: ist er zum Opfer auch des Sohnes bereit? Sondern zudem: hält 
er selbst jetzt noch an der Wahrheit von Gottes Verheißung in gerade diesem 
Sohne fest (Gen 15, 4-6; 17, 19; 18, 17f)? Hier liegt die Spitze. 

Darum ja kommt Paulus zu der Erklärung, Abraham habe an die Aufer- 
weckung der Toten geglaubt (Rom 4, 17-22; ebenso Hebr 11, 17-19). 

Die Christen sehen hierin eine Vorausdarstellung von Jesu Opfer. Jesus 
aber ist nicht bloß Isaak, sondern auch Abraham selbst. Denn wie dieser ver- 
traut er auf Gott, seinen Vater, der ihn anscheinend verlassen, in dessen 
Hände er sich gleichwohl gibt (Mt 27, 46; Lk 23, 46).7 Hätten wir seinen To- 
desschrei (Mk 15, 37), wie manche wollen, als einen Schrei der Verzweif- 
lung zu hören, wäre er nicht der •Urheber und Vollender des Glaubens" 
(Hebr 12, 2). 

Abraham wie unser Bruder und Herr halten im Entzug allen greifbaren 
Haltes und Trostes in gedenkender Treue fest an jenem Unfaßbaren, dem sie 
•Glauben geschenkt" haben (2 Tim 1, 12). Und dahinter steht (in •seltsamer 
Umkehrung") das unbeirrbare Festhalten Gottes an uns. Auf ihre je andere 
Weise lassen sich diese drei Hoffnungsvollzüge wohl doch am prägnante- 
sten mit demselben Paulus-Wort beschreiben: •Gegen alle Hoffnung... voll 
Hoffnung" (Rom 4,18). 

So aber läßt sich dann auch jenes Hoffen benennen, das in ihrer Nachfolge 
wir leben sollen und dürfen: •Wider alle Hoffnung in Hoffnung glauben..." 

7 Siehe für den inneren Übergang von An-Klage und Hingabe in Ps 22 selbst G. Lohfink, Der 
letzte Tag Jesu. Freiburg 1981, 74-76, 76: •Eli attä - ,Mein Gott bist du' (22,11). Vielleicht 
war gerade dieser Gebetsruf der letzte Schrei Jesu, von dem Markus 15, 37 spricht." Jedenfalls 
würde das berichtete Mißverständnis plausibel: Elijjä tä (aramäisch) - Elija, komm! 




