
•was der Geist den Gemeinden sagt" 
(Offb 2,7) 
Umgang mit den Umbrüchen unserer Zeit* 

Felix Genn, Lantershofen 

•Spiritualität" als Thema in einer Situation des Umbruchs, angesichts der Fi- 
nanzkrise, im Blick auf Orientierungsrahmen für die Stellenbesetzung, in der 
Diskussion um Strukturpläne für die Jahre nach 2000 - klingt das nicht in 
höchstem Maß ideologieverdächtig? Angesichts bedrückender Zahlen, ange- 
sichts von mehr Fragen als Antworten, angesichts von Spannungen, Ängsten, 
Resignationen und Aggressionen - soll da jetzt die Spiritualität her? Und 
muß sich dazu nicht ein Referent überfordert fühlen, wenn ihm als Thema ge- 
stellt ist: •... was der Geist den Gemeinden sagt" - Umgang mit Umbrüchen 
aus dem Geist Jesu Christi? 

Es ist völlig klar, daß niemand heute erwartet, wie ein Prophet oder gar ein 
Guru die Lösung aus der Tasche hervorzuzaubern. Wohl aber kann der Ein- 
druck entstehen: wenn eine Bistumsleitung sich nichts mehr einfallen läßt, 
hebt sie Spiritualität auf den Schild, und zwar im Sinn eines Appells, mehr 
zu beten, frömmer zu sein und die Dinge des Alltags nicht so wichtig zu neh- 
men. Vielleicht denkt auch manch einer, es sollte zu Einschränkung und 
Sparsamkeit als moralischen Werten ermahnt werden, als ob die Diskussion 
über die finanzielle Situation spirituell und moralisch abgepolstert werden 
müsse. Dies sei hier erwähnt, weil im Hintergrund mancher Kontroversen ei- 
ne Auffassung von Spiritualität steht, die Spiritualität als einen Sektor der 
Wirklichkeit bezeichnet: Sie sei Frömmigkeit, sie beschäftige sich mit den 
Weisen des Betens, sie sei ein Teil der Moral, vielleicht sogar der wichtigste. 

Pater Georg Mühlenbrock hingegen, ein Altmeister christlicher und prie- 
sterlicher Spiritualität, hat diesen erst in der Neuzeit aufkommenden Begriff 
einmal auf die Formel gebracht: •Spiritualität ist gläubiger Umgang mit der 
Wirklichkeit". 

Das aber bedeutet: Spiritualität will die Dinge nicht zudecken, sondern of- 
fen ansprechen. Sie hebt nicht von der Wirklichkeit ab, sondern verlangt 
gläubigen Umgang mit der Wirklichkeit, aber eben mit der Wirklichkeit. An- 
ders ausgedrückt: Der Glaube ist das Vorzeichen vor der Klammer aller 
Wirklichkeit. 

*   Impulsreferat auf der Bistums-Dechantenkonferenz in der Katholischen Akademie Trier am 
3. Juni 1997. Der Vortragsstil wurde nur wenig überarbeitet. 



Felix Genn 166 

1. Wahrnehmen der Realität 

Gläubiger Umgang mit der Wirklichkeit heißt, sie im ursprünglichen Sinn 
des Wortes wahrzunehmen: eine Situation als wahr nehmen, als wahr anneh- 
men, sie anschauen, ohne sie direkt zu bewerten, zu interpretieren, herunter- 
zuspielen oder zu deuten. Hinzuschauen auf das, was ist; freilich im Bewußt- 
sein, daß all meine Wahrnehmung von einer Unschärferelation bestimmt 
wird. Das heißt: Ich bin zugleich Zuschauer und Mitspieler. Aber auch diese 
Unscharfe gehört zu meiner Wirklichkeit, so daß ich nur im Zusammen- 
schauen und im Zusammentragen der verschiedenen Aspekte überhaupt erst 
einigermaßen wirklichkeitsgemäß wahrnehmen kann: eine geistliche Aufga- 
be, ohne die jeder zweite oder dritte Schritt überflüssig ist. 

Heinz Schürmann hat in •Zehn Thesen zur Diskussion über die Situation der 
Kirche" festgestellt: •Die heutige Krise der Kirche in der modernen Welt dürf- 
te die größte seit zweitausend Jahren sein".1 In der Tat: Vielleicht war noch nie 
ein Umbruch in der Kirchengeschichte von einem solch säkularen Ausmaß wie 
der unsrige. Daran vorbeizusehen, wäre geradezu ungeistlich. Die Frage ist al- 
lerdings, wie wir damit umgehen; und das ist der nächste Schritt. 

Im Blick auf die Realitäten gehört es aber auch zur Wahrheit, die Wirk- 
lichkeit in den Blick zu nehmen, die die Ur-Kunde unseres Glaubens dar- 
stellt. Ohne einen Blick auf die Heilige Schrift ist Urteilen und Handeln für 
pastorale Mitarbeiter und als Kirche in unserer Zeit nicht möglich. Schärfer 
ausgedrückt: Soll das Geld uns bestimmen? Soll das Geld unsere Planungen 
und Überlegungen so treiben, daß im Jahr 2005 Kirche ganz anders aussieht? 
Oder treibt uns Gottes Geist? Aber was sind seine Lösungen? Sind nur solche 
Lösungen vom Geist gewirkt, die uns im Augenblick einfallen, die techni- 
scher und organisatorischer Natur sind, die Pläne entwickeln, Verwaltungs- 
richtlinien formulieren können? Blicken wir auf Managementlehren, oder 
hören wir auf den Geist Gottes? Ich sage: •Schärfer formuliert" - das kann 
immer nur im Sinn holzschnittartiger Überspitzungen geschehen. 

Sind die Lösungen die, die uns unmittelbar einfallen und die wir seit Jah- 
ren diskutieren? Ist der Geist blockiert, weil die Kirche das Frauenpriester- 
tum nicht zuläßt und den Zölibat nicht aufhebt? Müssen wir wirklich einfach 
anfangen und es von uns aus machen, bis die Institution Amtskirche nach- 
kommt? Ist das geistlich? Warum geht es denn nicht weiter? Nur weil einzel- 
ne noch schwach sind und die unterdrücken, die sich als Starke im Glauben 
wissen? Wer ist stark, wer ist schwach? Ist das so ohne weiteres zu sagen? Es 
ist schwierig, zu hören, was der Geist den Gemeinden sagt. 

1    H. Schürmann, Zehn Thesen - Diskussion über die Situation der Kirche, in: Christ in der 
Gegenwart 49 (1997) 12. 



,was der Geist den Gemeinden sagt" (Offb 2,7) 167 

Zu hören, was der Geist den Gemeinden sagt, kann nicht geschehen, wenn 
wir uns nicht von der Heiligen Schrift her die Fähigkeit zurückgeben lassen, 
aus der Bezeugung des Auferstandenen, aus dem Blick auf den lebendigen 
Gott, der in Jesus Christus uns bis zur Vollendung der Welt nahe ist, also 
durch die Führung seines Geistes zu erkennen, worauf es heute ankommt. 

Mit anderen Worten: Indem wir von der Ur-Kunde unseres Glaubens 
hören, stellen wir unseren Jetzt-Punkt in einen größeren Horizont und erwei- 
tern uns selbst, lösen uns von der Fixierung auf den wahrlich nicht leichten 
Augenblick unserer gegenwärtigen Weltstunde und sensibilisieren uns dafür, 
unterscheiden zu lernen, um entscheiden zu können. Nur kleine Streiflichter 
können hier angedeutet werden. Inneres Movens der folgenden Ausführun- 
gen ist die persönliche Frage, die ich mir bei der Lektüre der Apostelge- 
schichte oft gestellt habe: Was bedeuten die Bemerkungen, der Heilige Geist 
habe eine bestimmte Reiseroute der Apostel nicht erlaubt, oder sogar ver- 
wehrt? Wie soll man sich das vorstellen? Ähnliches läßt sich mit einem Bei- 
spiel aus der Gegenwart veranschaulichen. Johannes XXIII. hat einmal 
erzählt, er habe eine innere Gewißheit erlangt, das Konzil einzuberufen. Es 
sei ihm klar geworden: •Sume Concilium, coge Concilium".2 

Wie findet ein Mensch zu einer solchen inneren Gewißheit, ohne daß 
gleich an Auditionen und visionäre Ereignisse gedacht werden muß? Werfen 
wir zunächst einmal einen Blick in die Schrift und die Tradition der Kirche. 

2.   Blick auf Schrift und Tradition 

2.1 Erfahrungen aus der Apostelgeschichte 

Beim Anschauen der Apostelgeschichte waren die Anregungen von Carlo 
Maria Martini in seiner geistlichen Deutung dieses Buches eine besonders 
wertvolle Hilfe.3 Die Tatsache, daß der dritte Evangelist die Geschichte des 
Lebens Jesu mit den Taten der Apostel weiterschreibt, ist für eine spirituelle 
Betrachtung von Wirklichkeit bereits bedeutsam. Lukas bekennt mit seinem 
Doppelwerk, daß alle menschliche Situation auch nach Tod und Auferste- 
hung Jesu Christi, wie sie sich in der Jünger-Gemeinde abspielt, geprägt ist 
von der Führung durch den Heiligen Geist, daß Kirchengeschichte immer un- 
ter dem Augen-Blick des Wirkens Gottes selbst steht, daß Gott sowohl in Je- 
sus von Nazareth als auch in seiner Kirche durch den Heiligen Geist handelt, 
mögen die Verhältnisse noch so kompliziert, noch so konfliktträchtig, noch 

2   Den Hinweis entnehme ich C. M. Martini, Von seinem Geist getrieben - Dynamische Ge- 
meinde nach der Apostelgeschichte. Freiburg 21985, 79. 
1   Vgl. zur bibliographischen Angabe Anm. 2. 



Felix Genn 168 

so spannungsgeladen, ja, geradezu von Schuld und •Ungeist" geprägt sein. 
Wahrscheinlich ist diese lukanische Schrift in einer hellenistischen Umwelt 
entstanden, bei Gemeinden, die von Jerusalem, vom Ursprungsort des Chri- 
stentums, weit entfernt sind. Dies ist nicht nur geographisch gemeint; denn 
diese Entfernung betrifft vor allem die innere Bindung an die Herkunft aus 
dem Judentum. 

Diese hellenistisch geprägten Gemeinden leben in der Sorge, ob sie mit 
der inneren Distanz zum Ursprung aus dem Judentum wirklich auf dem rich- 
tigen Weg sind. Sie stehen unter der Frage, ob ihre Weise, als Christen zu le- 
ben, die Jesus gemäßere, oder ob ihr Weg sektiererisch und abspaltend ist. So 
können wir die Spannungen, Zweifeln und Hoffnungen verstehen, von denen 
die Apostelgeschichte erzählt. Sie berichtet Knotenpunkte des Übergangs 
von der innerjüdischen Mission zur Heidenmission. 

Einige Stichworte sollen den inneren Gehalt dieses Werkes systematisch 
zusammenfassen: 

2.1.1 Die Kirche hat einen klaren Auftrag und ein Ziel 
Jesus gibt ihr bei der Himmelfahrt die Sendung, in der Kraft des Heiligen 
Geistes seine Zeugen zu sein in Jerusalem über Judäa und Samarien bis zu 
den Grenzen der Erde (vgl. Apg 1,8). Dieses Ziel wird gerade in Bedrängnis- 
sen einzelner, wie Stephanus und Paulus zum Beispiel, klar formuliert: In 
seiner letzten Stunde sagt Stephanus, als er Jesus zur Rechten des Vaters 
sieht, er sehe den Menschensohn zur Rechten Gottes (Apg 7,55-56). Lukas 
macht einen Unterschied in der Formulierung: Jesus sitzt zur Rechten des Va- 
ters, Stephanus aber sagt, er sehe den Menschensohn zur Rechten Gottes. 
Das bedeutet: Er sieht Jesus als den, der zusammen mit seinen Heiligen 
kommt. Das ist der Menschensohn. Das ist zugleich der Herr der Kirche. 
Oder anders gesagt: Das ist der Entwurf von Kirche, wie Gott ihn gewollt hat, 
und diesen Entwurf trägt Stephanus im Herzen. Über seine augenblickliche 
Situation hinaus sieht er, daß das Werk Gottes, das die Kirche verkörpert, sei- 
nen Platz zur Rechten des Vaters hat. 

Paulus sitzt in Rom - und dies ist der Schluß der Apostelgeschichte - in 
einer Mietwohnung, als Gefangener (angesichts der heutigen römischen 
Basiliken muß man sich das Wort von der Mietwohnung ein wenig auf der 
Zunge zergehen lassen!). Er empfängt alle, die zu ihm kommen. Obwohl er 
in Fesseln ist, heißt das letzte Wort der Apostelgeschichte: •Er verkündete 
das Reich Gottes und lehrte das über den Herrn Jesus Christus mit allem 
Freimut ungehindert" (Apg 28,31). In seiner bedrängenden Situation ist ihm 
das Ziel klar: •das" von Jesus Christus zu verkünden und darin das Reich 
Gottes. 



• was der Geist den Gemeinden sagt" (Offb 2,7) 169 

2.1.2 Kirche erlebt ihren Abstand von ihrer Sendung 
Trotz dieses Ziels und trotz des klaren Auftrags des Herrn gibt es in der Kir- 
che des Anfangs bemerkenswerte Verspätungen. Nach dem Pfingstereignis 
bleibt man einfach in Jerusalem sitzen, die Apostel bewegen sich buchstäb- 
lich nicht von der Stelle. Selbst als die Verfolgung nach der Steinigung des 
Stephanus ausbricht, muß man erst zu einem späteren Zeitpunkt die Apostel 
nach Samarien holen. Man könnte mit Martini von einem Narzißmus der Je- 
rusalemer Gemeinde sprechen.4 Aber genau das ist die Situation: Sollen Hei- 
den in die Kirche aufgenommen werden? Nachdem Petrus den Kornelius ge- 
tauft hatte, erfährt er bei seiner Rückkehr nach Jerusalem Unverständnis und 
Mißtrauen (vgl. Apg 11,2-3). In Antiochien verkündet man zunächst nur das 
Wort den Juden. Man bleibt unter sich (vgl. Apg 11,19). Und wie oft ist schon 
der Konflikt zwischen Petrus und Paulus in Antiochia bedacht worden, von 
dem Paulus im Galaterbrief berichtet (vgl. Gal 2,11 -14)! 

2.1.3 Es gibt geradezu •Ungeist" in der Gemeinde 
Vieles ließe sich auflisten: Berechnungen, zum Beispiel das Verhalten des 
Hananias und der Saphira (5,1-11), das Murren der Hellenisten gegen die He- 
bräer bei der täglichen Versorgung der Witwen (vgl. 6,1), der Neid gegen den 
Konvertiten Paulus (9,26) - manche meinen, daß die Bemerkung über den 
Frieden, den die Kirche hat, auch ironisch gemeint sein könnte: Als der Kon- 
vertit Paulus von Jerusalem nach Tharsus gebracht ist, hat die Kirche in ganz 
Judäa, Galiläa und Samarien Frieden (vgl. Apg 9,31)! Oder denken wir an 
persönliche Differenzen zwischen den Missionaren Barnabas und Paulus um 
Johannes Markus. Schließlich kommt es zur Trennung zwischen denen, die 
ursprünglich so eng verbunden waren (vgl. Apg 15,36-41). Am treffendsten 
ist wohl die Erfahrung des •Ungeistes" in der Geschichte von Hananias und 
Saphira zum Ausdruck gebracht: •Warum hat der Satan dein Herz erfüllt, daß 
du den Heiligen Geist belügst?" (5,3). 

2.1.4 Der Geist führt und hilft unterscheiden 
In dieser Situation wird Kirche erlebt, aber nicht nur im •Ungeist", im Ab- 
stand, in der Verzögerung, sondern unter der Führung des Heiligen Geistes. 
Er ist es, der Petrus daraufhinstößt, auch den Heiden Kornelius in die Kirche 
aufzunehmen. Er ist es, der durch die Großherzigkeit des Barnabas die Ge- 
meinde dazu bereitet, den verdächtigen Saulus als Bruder anzuerkennen. Er 
ist es, der neben den vielen handelnden Personen die eigentlich handelnde 
Person ist. Er hilft zur Unterscheidung. Im Gebet wird Petrus klar, was das 
Ziel der Kirche ist, daß er hinaus muß zu den Heiden, und daß er es sich nicht 

4   Ebd. 71-73. 



Felix Germ 170 

in der Mittagsstunde auf dem Dach Wohlergehen lassen kann. Der Geist 
wählt die Missionare aus, wie es heißt: •Als sie zu Ehren des Herrn Gottes- 
dienst feierten und fasteten, sprach der Heilige Geist: Wählt mir Barnabas 
und Saulus zu dem Werk aus, zu dem ich sie mir berufen habe" (13,2). 

Er ist es sogar, der die Reiseroute bestimmt: •Weil ihnen aber vom Heili- 
gen Geist verwehrt wurde, das Wort in der Provinz Asiens zu verkünden, rei- 
sten sie durch Phrygien und das galatische Land. Sie zogen an Mysien ent- 
lang und versuchten, Bithynien zu erreichen; doch auch das erlaubte ihnen 
der Geist Jesu nicht" (16,6-7). Und Frucht dieses Verwehrens ist die Missio- 
nierung Europas. Selbst Paulus, der schon einen weiten Geist hatte, muß 
noch durch ein Traumgesicht dahin geführt werden. Er sieht den Mazedonier, 
der ihn bittet, herüberzukommen und ihnen zu helfen (vgl. 16,9). 

Dieser Geist führt in den Spannungen zusammen, so daß schließlich in der 
heftigen Auseinandersetzung auf dem sogenannten Apostelkonzil in Jerusa- 
lem die Formel lauten kann: •Es erschien nämlich dem Heiligen Geist und 
uns" (15,28) - und dann folgen die Beschlüsse dieser Versammlung. 

2.1.5 Führung im Heiligen Geist als •Überstieg" 
Die Führung durch den Heiligen Geist ist keineswegs konfliktfrei. Als Pau- 
lus von den Ältesten der Gemeinde von Ephesus in Milet Abschied nimmt, 
sagt er, er ziehe nach Jerusalem •gebunden im Geist" (20,22). In Zypern war- 
nen ihn die Jünger •auf eine Eingebung des Geistes hin", nach Jerusalem zu 
gehen (21,4). Spricht hier Geist gegen Geist? Spricht einmal der Geist und 
dann wieder der •Ungeist"? 

Paulus redet sich nicht heraus, er setzt auch keine Kommission ein, er 
schleicht sich auch nicht heimlich davon. Vielmehr greift er das Anliegen der 
Gemeinde auf, er sieht das Gute, das aus ihren Worten spricht. Gleichzeitig 
erklärt er seine Bereitschaft, sich für Jesus fesseln zu lassen und zu sterben. 
Er erkennt die Liebe und das rechte Anliegen seiner Mitchristen als eine 
Frucht des Geistes an, sieht aber in seiner Bereitschaft zum Martyrium kei- 
neswegs den •Ungeist" am Werk. So läßt die Gemeinde ihn ziehen mit der 
Bemerkung: •Der Wille des Herrn geschehe" (21,14). Das heißt also: Es wird 
um eine Entscheidung im Geiste gerungen, und das je Eigene wird noch ein- 
mal •überstiegen" in das, was der Herr plant, und das kann dann auch offen- 
bleiben; aber es läßt weitergehen. 

2.1.6 Kirche erfährt immer auch Leiden 
Die Kirche der Apostelgeschichte ist eine Kirche, in der es in der Nachfolge 
des Gekreuzigten und Auferstandenen Leiden gibt. Wir brauchen nur noch 
einmal auf Stephanus zurückzugreifen und an Paulus in seiner Gefangen- 
schaft zu denken. Am treffendsten haben die Missionare es selbst ausge- 



• was der Geist den Gemeinden sagt" (Offb 2,7) 171 

drückt mit den Worten: •Durch viele Drangsale müssen wir in das Reich 
Gottes gelangen" (14,22). 

Wiederholen wir nochmals die Momente, die für unsere Betrachtung aus 
der Perspektive der Apostelgeschichte bedeutungsvoll erscheinen: 
- Die Kirche hat einen klaren Auftrag und ein Ziel 
- Kirche erlebt ihren Abstand von ihrer Sendung 
- Es gibt geradezu •Ungeist" in der Gemeinde 
- Der Geist führt und hilft unterscheiden 
- Führung im Heiligen Geist als •Überstieg" 
- Kirche erfährt immer auch Leiden 

2.2 Erkenntnisse aus der Offenbarung des Johannes 

Das Motto dieses Artikels ist der Geheimen Offenbarung des Johannes, spe- 
ziell den sieben Sendschreiben entnommen. Einige Hinweise aus der Lektü- 
re dieser neutestamentlichen Schrift mögen den Gedankengang vertiefen. In 
ihr sind Gemeinden in Kleinasien angesprochen. Ihre Realität ist von Verfol- 
gung und Bedrängnis geprägt. Diese Bedrängnis steht in Spannung zu ihrem 
Glauben - auch das gehört zu ihrer Wirklichkeit. So kann dieses letzte Buch 
der Bibel unter der Fragestellung gelesen werden: Warum greift der litur- 
gisch so hochgepriesene Christus in der Situation der Gemeinden nicht ein? 
Die Realität des Leidens und die Realität, daß dieses Leiden in Spannung zur 
Glaubenswirklichkeit steht, sind charakteristisch für die Ausführungen der 
•Offenbarung". In gewaltigen Bildern werden die Bedrängnisse beschrieben. 
Dabei wird jede der sieben Gemeinden je individuell und persönlich in ihrer 
besonderen Situation angeschaut. So ist eben Ephesus eine eher konventio- 
nelle Gemeinde, die in einer erdrückenden heidnischen Umwelt des Kultes 
der Artemis lebt, anders anzusprechen als Sardes, die gewissermaßen eine 
schlafende Gemeinde darstellt, weil sie die Stadt des Krösus ist, in der ein be- 
deutender Wollhandel betrieben wurde und die sich deshalb durch besonders 
großen Wohlstand auszeichnet. Philadelphia, eine entschieden-selige Ge- 
meinde - der Name sagt schon sehr viel -, eine kleine aus Sklaven und Klein- 
händlern bestehende Gemeinde, die allerdings von den Juden sehr bedrängt 
wird, befindet sich in einer anderen Situation als Laodizea, die wahrhaftig 
nicht nur die letzte Gemeinde in der Abfolge der Sendschreiben, sondern in 
der Tat die letzte Gemeinde ist. Sie verdient offensichtlich kein Lob, weil sie 
sich als reich ansieht - und das gilt nicht nur für ihre heidnische Umwelt, son- 
dern auch für die Christengemeinde. Ihr muß gesagt werden, daß gerade sie 
elend und erbärmlich ist, arm, blind und nackt, obwohl in ihr eine bedeuten- 
de Textilindustrie blüht, das Bankwesen stark ist und Ärzteschulen großes 
Ansehen genießen. Aber eben deshalb muß sie aufgefordert werden, vom 



Felix Genn 172 

Herrn her Gold zu kaufen, damit sie reich wird, vom Herrn her sich weiße 
Kleider anzuschaffen, damit sie nicht nackt dasteht, und vom Herrn sich Sal- 
be für die Augen geben zu lassen, damit sie sehen kann. 

Der Blick auf die Realität der jeweiligen Gemeinde ist zugleich ein Blick 
auf ihre Not wie auf ihren Abstand von der Botschaft. Die Bedrängnis, die 
Macht des Bösen wird von außen wie von innen her gesehen. Kein Buch der 
Bibel hat in einer solch massiven Weise die Realität des Bösen dargestellt: 
Die Faszination durch die Zahl - das Tier trägt die Nummer 666 (Offb 13,18), 
das Staunen vor dem, was das Tier alles vermag: Es hat zunächst eine tödli- 
che Wunde, die aber geheilt wird, und die ganze Erde sieht dem Tier staunend 
nach (13,3), schließlich das Bild vom Drachen, der der Frau - Kirche nach- 
stellt. 

In der Bedrängnis dieser Gemeinden findet man den Grundzug der Apo- 
kalyptik, alles von Gott zu erwarten und doch nicht aus der Verantwortung 
entlassen zu werden, im christlichen Gewand: Die wahre Situation der Chri- 
sten besteht darin, daß die Drangsal nicht das Letzte und Entscheidende ist, 
weil hinter ihr eine antigöttliche Macht steht, die Christus besiegt hat. Indem 
die Apokalypse wahrhaftig die eigentlichen Mächte enthüllt, kann sie die 
Gemeinde bewahren, sich von Gott und Christus loszusagen; denn ihm 
gehört die Macht: •Wer Ohren hat zu hören, der höre, was der Geist jeweils 
den Gemeinden sagt" (Offb 2,7.11.17.29;3,6.13.22). Er weist sie hin in ihrem 
augenblicklichen Jetzt auf den größeren Horizont, auf Christus, der freilich 
als Lamm nur deshalb das Buch mit den Sieben Siegeln öffnen und die Welt- 
rätsel lösen kann, weil er noch am Thron der erhabenen Herrlichkeit aussieht 
wie geschlachtet und eine Wunde trägt (5,1-6). Ihm gehört die Braut, die 
neue Stadt, das neue Jerusalem, die Gemeinschaft der Heiligen, die Kirche. 
Seine Urteile sind schließlich wahr und gerecht (19,2). Sich ihm zuzuwen- 
den, bedeutet Umkehr in diesen Horizont und damit in den eigenen Auftrag 
und die eigene Sendung. Es ist die Umkehr zu dem, der einlädt, der an der 
Tür steht und anklopft, damit man ihm öffne und er eintreten und Mahl hal- 
ten kann. 

Zwei unterschiedliche Kirchensituationen in hellenistischen Gemeinden 
zu unterschiedlichen Zeiten, verbunden durch das eine: das Ziel nicht aus 
den Augen zu verlieren, daß Christus es ist, der die Gemeinden, die Kirche, 
in seiner Rechten hält und inmitten der sieben Goldenen Leuchter - Bild für 
die Kirche - einhergeht (Offb 1,13.16;2,1), geprägt von der Verheißung: 
•Fürchte dich nicht! Ich bin der Erste und der Letzte und der Lebendige. Ich 
war tot, doch nun lebe ich in alle Ewigkeit, und ich habe die Schlüssel zum 
Tod und zur Unterwelt" (Offb 1,17-18). Es ist derselbe Herr, der dem Paulus 
der Apostelgeschichte in Korinth in seiner depressiven Situation sagt: 
•Fürchte dich nicht! Rede nur, schweige nicht. Denn ich bin mit dir, 



•was der Geist den Gemeinden sagt" (Offb 2,7) 173 

niemand wird dir etwas antun. Viel Volk nämlich gehört mir in dieser Stadt" 
(Apg 18,9-10).5 

2.3 Ein Beispiel aus der Kirchengeschichte 

Die Überlegungen sollen mit einem Hinweis auf den heiligen Ignatius von 
Loyola abgerundet werden. Dieses Beispiel ist nicht willkürlich gewählt. 
Selbstverständlich könnte man auf viele kirchengeschichtliche Epochen ein- 
gehen, könnte man schauen, wie der heilige Alfons, die heilige Teresa von 
Avila, wie Hildegard von Bingen oder Benedikt von Nursia auf die Fragen ih- 
rer Zeit geantwortet haben. 

Ignatius lebte zu Beginn der Neuzeit; für sie ist es charakteristisch, aus 
dem Ordo des Mittelalters auszubrechen und die Eigenständigkeit des Sub- 
jekts zu betonen: •Ich denke, also bin ich." •Wie finde ich einen gnädigen 
Gott?" Das Ich blieb nicht mehr eingebunden in einen großen Zusammen- 
hang, sondern verlangte danach, seinen eigenen Weg zu suchen, für sich 
selbst zu stehen. Ignatius griff vor allem diese Situation auf. Ihm geht es in 
der Tat darum, was der einzelne - wozu sonst die geistlichen Übungen der 
Exerzitien? - das findet, was für sein Leben vom Herrn her gewollt ist. So 
soll der Beter zu Beginn jeder Betrachtung erbitten, was er begehrt: •Ich bit- 
te darum, was ich begehre." (Id quod volo - ist ein wichtiges Wort der igna- 
tianischen Exerzitien.) Aber dieses Ich steht letzten Endes nicht für sich al- 
lein, sondern es fügt sich ein in den Heilsplan Gottes, der durch die Kirche 
sichtbar wird. 

Dies ist an der Biographie des Heiligen selbst abzulesen. Er hat für sich ei- 
ne Entdeckung gemacht, dem Willen des Herrn zu folgen, und er stellt sich 
auf diesem Weg für den Dienst des Herrn der Kirche zur Verfügung. Nicht 
auf eigene Faust geht er mit seinen Gefährten ins Heilige Land - das sah er 
als seine eigentliche Berufung an -, sondern er unterstellt sich dem Willen 
des Papstes, in dem er den Stellvertreter Christi sieht. 

Im Jahr 1538 gründet er die Gesellschaft Jesu, zu einer Zeit, da die Kirche 
eine wahrhaft marode Gestalt hat. Vier Wochen, nachdem Papst Paul III. die 
Gründungsurkunde der Societas Jesu unterzeichnet hat, wird im Vatikan in 
einem rauschenden Fest die Hochzeit des Enkels Pauls III., Ottavio, mit Mar- 
garetha von Österreich gefeiert. Für Ignatius ist der Blick auf das Jetzt nicht 
das letztlich Entscheidende, sondern er stellt es in den größeren Horizont der 
Sendung der Kirche. In sein Exerzitienbuch nimmt er Regeln auf, die er Jah- 
re vorher formuliert und denen er den Titel gegeben hat: •Regeln, um das 

5   Manche Hinweise verdanke ich E. Schick, Die Apokalypse (Geistliche Schriftlesung 23). 
Düsseldorf 1971. 



Felix Germ 174 

wahre Fühlen zu erlangen, das wir in der diensttuenden Kirche haben sollen" 
(EB 352-370).6 Zunächst stellt er zehn Regeln auf, was alles zu loben ist. Kir- 
che ist für ihn die Gemeinschaft derer, die sich freuen können über die Gabe 
Gottes, die ihnen in Christus durch seinen Geist zuteil wurde. Deshalb war 
für ihn nicht das Tadeln das Erste, sondern das Loben. Provokant! Wahr- 
scheinlich würden wir eher zehn Regeln aufstellen, was zu tadeln wäre, weil 
es in der Kirche so aussieht, wie es manchmal aussieht, und wir vom Heili- 
gen Geist etwas anderes erwarten. 

Aber Ignatius war geprägt von der Überzeugung: •daß zwischen Christus, 
unserem Herrn, und der Kirche der gleiche Geist waltet, der uns zum Heil un- 
serer Seelen leitet und lenkt, weil durch denselben Geist unseres Herrn, der 
uns die Zehn Gebote erließ, auch unsere heilige Mutter, die Kirche, gelenkt 
und regiert wird" (365). Er war davon überzeugt, daß es der eine Geist ist, der 
den einzelnen lenkt, der die Heilsgeschichte führt, der die Kirche leitet. Da- 
bei war er sich bewußt, daß das Spannung beinhaltete. Aber für ihn sind Chri- 
stus und Geist nicht zu trennen. 

Indem er sich aber vom Heiligen Geist, der uns und die Kirche leitet und 
lenkt, führen läßt, kommt es ganz selbstverständlich immer wieder zu Span- 
nungen, zwischen ihm und dem Papst, zwischen ihm und seinen Mitbrüdern 
sowie zwischen den Mitbrüdern untereinander, Spannungen freilich, die des- 
halb fruchtbar gemacht werden und nicht in einen zerstörerischen Konflikt 
und in Spaltung ausarten, weil man sich immer wieder auf den Herrn zurück- 
besinnt und das je Eigene noch einmal überstiegen wird im Sinn der Apo- 
stelgeschichte: daß einzig der Wille des Herrn geschieht. 

Die Beratungen, die die ersten Jesuiten für die nähere Ausgestaltung der 
Gemeinschaft geführt haben, sind in den letzten Jahrzehnten als eine frucht- 
bare Quelle entdeckt worden, wie auch heute noch Entscheidungsfindung 
geistlich in Gemeinschaft geschehen kann, nämlich: 

- weil die Wirklichkeit angeschaut wird, wie sie ist; 
- weil ein klares Ziel im Ja für die Kirche und die jeweilige Sendung vor Au- 

gen steht; 
- weil die Wirklichkeit, wie sie ist, in den größeren Horizont dieses Ziels der 

Kirche, der Verkündigung des Reiches Gottes, gestellt und von ihm über- 
stiegen wird; 

6   Zu den Regeln zwei sehr informative Aufsätze: 
- W. Löser, Die Regeln des Ignatius von Loyola zur kirchlichen Gesinnung - ihre historische 
Aussage und ihre aktuelle Bedeutung, in: GuL 57 (1984) 341-352. 
- J. G. Gerhartz, •Sentire cum ecclesia ". Kirchliche Gesinnung im Geist der Regeln des hl. Ig- 
natius, in: GuL 67 (1994) 15-28. 



•was der Geist den Gemeinden sagt" (Offb 2,7) 175 

- weil der Respekt vor der Führung des Heiligen Geistes, der die Kirche und 
jeden einzelnen zum Heil der Seelen lenkt, ganz ernst genommen wird. 

Grundlegend bleibt vom Exerzitienbuch her für eine solche geistliche Ent- 
scheidungsfindung in Gemeinschaft der Satz: •Daß jeder gute Christ mehr 
bereit sein muß, eine Aussage des Nächsten zu retten, als sie zu verdammen" 
(EB 22). 

3. Konkretionen in unserem Heute 

Nach diesem längeren Ausblick in Texte der Heiligen Schrift und auf ein Bei- 
spiel aus der Kirchengeschichte möchte ich wieder in unsere Gegenwart 
zurückkommen. Unsere Pastoral - schon das Wort sagt genug - ist geistli- 
ches Tun. Unter der Führung des Heiligen Geistes sollen die Priester, wie sie 
bei ihrer Weihe erklären, gewissenhaft die Herde Christi leiten. Unter der 
Führung des Heiligen Geistes leiten - da kann Pastoral nur ein geistliches 
Tun sein. Sie ist geistliches Tun, weil Glaube und Verkündigung des Reiches 
Gottes der Inhalt priesterlichen Wirkens ist. Deshalb kann der Gedanke, daß 
gerade in unserer bedrängenden Situation die Führung durch den Heiligen 
Geist das Entscheidende ist, doch wohl nicht etwas Fremdes sein. Im Gegen- 
teil: Genau das ist die Hilfe, die wir brauchen. 

Carlo Martini sagt es so: •Das Handeln gemäß dem Evangelium ist Frucht 
einer inneren Entscheidung, die im Licht einer Unterscheidung getroffen 
wird, welche von einer inneren Tröstung als Frucht einer Schriftbetrachtung 
ausgeht. Ich bete nicht, um dann besser zu handeln. Ich bete - und erkenne 
dann im Gebet, wie ich am besten handeln kann; ich erfahre es, ich verglei- 
che die verschiedenen Handlungsweisen".7 

Um dies auf unsere Situation zu konkretisieren: Nicht das Geld, nicht der 
Personalmangel, auch nicht ein Struktur- und Stellenbesetzungsplan, auch 
nicht eine Verwaltungsrichtlinie in Form eines Orientierungsrahmens sind 
letzten Endes das Maßgebende, auch wenn sie im Heiligen Geist formuliert 
worden sind, sondern dieser Geist und die Bereitschaft, in ihm alles zu •über- 
steigen" in das, was der Wille des Herrn ist. Es kann sein, daß wir dann Angst 
bekommen, weil wir nämlich zunächst einmal mit leeren Händen dastehen, 
weil uns plötzlich alle Pläne, alle Programme, alle Analysen aus der Hand ge- 
nommen werden können. Oder rechnen unsere Programme, unsere Analysen, 
unsere System- und Handlungstheorien wirklich mit Gottes Geist und auch 
mit dem Widerstand, der sich in unseren Herzen gegen diesen Geist regt? 

Martini, a.a.O. 21. 



Felix Genn 176 

Gerade wegen des Bösen, das es bei uns in vielfältiger Weise genauso wie 
in der Apostelgeschichte gibt, gerade wegen der Tatsache, daß das Böse un- 
ser Herz erfüllen kann, ist es wichtig, zur Unterscheidung zu kommen. 
Wahrheit unseres Lebens, Wahrheit unserer Situation kann nie unabhängig 
von Christus erkannt werden. So kann der Widerstand gegen den Geist zum 
Beispiel darin bestehen, daß wir unsere Mittel als die besten ansehen und 
deshalb dem Heiligen Geist bereits die Tür zugeschlagen wurde. Unser Wi- 
derstand kann auch darin bestehen, daß wir in Pessimismus, in Verzagtheit 
und Selbstzerfleischung die Situation betrachten und angehen. Nur wenn wir 
uns vom Geist führen lassen, so daß er uns das eine verwehren und das ande- 
re erlauben darf und indem wir im Geist das Ganze ins Gespräch bringen, fin- 
den wir in der Unterscheidung zur Entscheidung. 

Freilich gehört zum Wahrnehmen der Situation auch, wahrzunehmen, wel- 
ches Ziel wir wirklich vor Augen haben. Marc Twain hat einmal gesagt: •Als 
wir das Ziel aus den Augen verloren hatten, verdoppelten wir unsere An- 
strengungen."8 Ist das bei uns etwa auch so? Welches Ziel haben wir? Wie se- 
he ich die Kirche? Welche Gefühle bringe ich ihr und ihrem Weg durch die 
Geschichte entgegen? Ist mein Gefühl für die Kirche von der Freude über die 
Gabe Gottes, die mir in ihr zuteil wurde, bestimmt, oder von dem Mißtrauen 
gegenüber all dem Schlechten, das ich in ihr finde, oder von der Resignation, 
vielleicht doch letztlich einer verlorenen Sache zu dienen? Wie sehe ich mei- 
ne Sendung, die ja ganz eng mit dem Ziel der Kirche zusammenhängt? Hän- 
ge ich einer Idee an, oder bin ich je neu geistlich zum Aufbruch bereit? 

Bei Martini klingt das so: •Wer das Ziel im Blick behält, der gewinnt mehr 
und mehr Klarheit über die Wege, die dorthin führen. Trotz der täglichen 
Mißerfolge, traurigen Erlebnissen, Mühen, Kritiken, trotz aller Angriffe und 
Schwierigkeiten wird er unterscheiden können, was diesem Ziel entspricht 
und was nicht; er wird erkennen, in welcher Weise er selbst an diesem Ziel 
teil hat."9 

Haben wir noch den Raum, trotz all unseres Müde-Seins einzuatmen, was 
der Geist uns zu sagen hat? Haben wir den Raum, in dem unsere eigene Er- 
bärmlichkeit auf das Erbarmen Gottes treffen kann? Haben wir noch die 
Fähigkeit, auf das zu schauen, was uns geschenkt ist, um uns unserer Sen- 
dung und dem Ziel, dem göttlichen Entwurf der Kirche, überhaupt zu stellen? 

In der Apostelgeschichte ist in prägnanter Kürze das zusammengefaßt. Es 
heißt dort: •Die Kirche also in ganz Judäa und Galiläa und Samarien hatte 

8   Der Trierer Generalvikar Rössel hatte dieses Wort von Marc Twain in seiner Eröffnungsan- 
sprache zur Dechantenkonferenz zitiert. Die Quelle ist mir unbekannt und war für mich nicht 
auffindbar. 
»   Martini, a.a.O. 36. 



•was der Geist den Gemeinden sagt" (Offb 2,7) 177 

nun Frieden. Sie war im Aufbau und im Aufbruch in der Furcht des Herrn 
und wurde zahlreicher durch die Tröstung des Heiligen Geistes" (9,31)- •Im 
Aufbau und im Aufbruch"10: das jeweilige Werk eines Aufbaus immer noch 
einmal in den Aufbruch zu geben auf das hin, was der Plan Gottes will, dann 
ist die Tröstung des Heiligen Geistes möglich. 

Wahrnehmen der Situation - Schauen auf das Ziel der Kirche und damit 
das Hineinstellen meiner Situation in den großen Horizont seines Werks - 
das Wahrnehmen der Abstände zur Botschaft und des Besetztseins vom •Un- 
geist" - Bereitschaft zur Führung im Heiligen Geist: Sicher erkennen wir 
dann, was der Geist den Gemeinden sagt. Aber das alles kann nur geschehen, 
indem wir kooperieren, indem wir gemeinsam überlegen, indem wir -jeder 
gebunden im Geist, um das paulinische Wort aufzugreifen - zusammentra- 
gen, austauschen und in der Bereitschaft bleiben, es noch einmal •überstei- 
gen" zu lassen von ihm, vom Willen des Herrn. 

Die ignatianisch-jesuitische Tradition kennt die Deliberatio communita- 
ria.11 Den vielen Methoden der Gesprächsführung soll damit nicht eine wei- 
tere hinzugefügt und diese nicht als die entscheidende angesehen werden. 
Nicht jede Pastoralkonferenz und jede Sitzung eines Pfarrverbandsrates muß 
nach dieser Deliberatio communitaria vorgehen. Sie ist als solche nicht ein- 
fach eine Methode im Sinn eines Programms oder einer Fertigkeit. Sie ist 
aber eine Hilfe, vom Unterscheiden zum Entscheiden zu kommen. Nehmen 
wir ein Beispiel: Es könnte sein, daß in einem Pfarrverband die Herausforde- 
rung zur Sprache kommt, die Medard Kehl so formulierte: •Die Herausfor- 
derung, von einer flächendeckenden Gemeindepastoral zu den Knotenpunk- 
ten des Lebens zu finden."12 Was soll dann geschehen? Dies ist eine geistli- 
che Frage. Ist das vielleicht nur eine Idee, die mich jetzt fasziniert, oder ist es 
unsere Situation? Und wenn dann jemand in einem solchen Pfarrverband zu 
der Überzeugung käme: Wenn das unser Ziel ist, kann in der einen oder an- 
deren Kirche keine Liturgie mehr gefeiert werden. Das ist doch schlimm. Das 
ist in der Tat schlimm. Aber ist es so schlimm? Hier könnte eine solche Deli- 
beratio communitaria durchaus eine Hilfe sein. 

Ignatius kennt zwei Formen: Das Problem wird vorgegeben, und es wird 
zunächst einfach darüber gesprochen; so verläuft die erste. 

10 Vgl. F. Genn (Hrsg.), Aufbau und Aufbruch - Kirche auf dem Weg zum Jahr 2000. Trier 
1997. 
1' Viele Hilfen zur Deliberatio communitaria finden sich in den Heften 56 und 57 der • Korre- 
spondenz zur Spiritualität der Exerzitien " unter dem Titel •Als Gemeinschaft den Willen Got- 
tes suchen", 40. Jahrgang 1990, zu beziehen durch: Sekretariat der GCL, Sterngasse 3, 86150 
Augsburg. 
12 Generalvikar Rössel hat die Bemerkung aus einem Vortrag von Medard Kehl SJ zitiert, den 
dieser vor den deutschen Generalvikaren gehalten hat. 



Felix Genn. 178 

Es gibt aber auch noch eine andere Weise: Das Problem wird zunächst ein- 
mal klarer in eine Frage gefaßt. Jeder geht betend damit um. Man kommt zu- 
sammen und hört einander an. Man diskutiert nicht. Man geht wieder ausein- 
ander und läßt nachklingen, wie ich selbst auf die einzelnen Personen und auf 
die Lösungsvorschläge reagiere. Ich lerne dabei, die inneren Regungen auf 
äußere Gegebenheiten und Entscheidungsalternativen zu unterscheiden. Ich 
lerne, mir die emotionale Freiheit gegenüber den Personen zu bewahren, weil 
ich auf das gemeinsame Ziel, nämlich auf den Glauben an das Wirken des 
Geistes Gottes schaue. So finde ich durch Unterscheidung zur Entscheidung. 
Das Gebet ist nicht einfach eine Einführung in die Konferenz als ein Tages- 
ordnungspunkt, sondern der Raum, in dem ich auf die Realität wie auf das 
Ziel schaue, der Raum, in dem ich meiner eigenen Affekte inne werde, die 
ich sowohl gegenüber der Sache als auch gegenüber den sie nennenden Per- 
sonen habe. 

Ich jedenfalls kann es mir nicht anders vorstellen, als daß die Apostel und 
Missionare gebetet haben und dann als Frucht des Gebets sagen konnten: Der 
Geist verwehrte es, der Geist erlaubte es uns, der Geist sagt, man solle diese 
Personen auswählen. 

Ich möchte meine Überlegungen hier lieber abbrechen als abrunden, und 
tue es fromm, indem ich auf einen Vers aus der Vesper vom Fronleichnams- 
fest zurückgreife: 

•Qui pacem ponit fines ecclesiae, Frumenti adipe satiat nos Domi- 
nus". - •Der den Grenzen der Kirche Frieden setzt, er sättige uns mit 
der Fülle des Weizens, er, der Herr." 

Ich sehe in diesem Vers Begrenzung in der Entgrenzung, man könnte auch 
sagen: Entgrenzung in Begrenzung: Er, der Herr, kann der Kirche und ihren 
Grenzen Frieden verschaffen, aber er kann auch die Begrenzung in die Ent- 
grenzung auflösen, weil er uns mit dem Reichtum seiner Gnade zu sättigen 
vermag, so daß wir tatsächlich für unsere gegenwärtige Weltstunde mit der 
Apokalypse bekennen können: Seine Urteile, auch für unser Heute, sind 
wahr und gerecht. 




