Die Kirche als lebendiger Organismus

Zur geistlichen Berufung des Priesters und des Laien
nach Madeleine Delbrél

Katja Boehme, Freiburg

1. Die Aussagen in den vorkonziliaren Enzykliken

Was ist ein Priester, was ist ein Laie? Die zu dieser Frage an den verschie-
densten kirchlichen Orten abgehaltenen Diskussionen decken unmifver-
standlich auf, wie wenig Erorterungen zu diesem Thema von einem einheit-
lichen Priesterbild getragen werden.

Dabei schien noch vor wenigen Jahrzehnten die Antwort auf die Frage,
was den Priester von dem Laien unterscheidet, unzweifelhaft deutlich. So be-
antwortete Pius X1. in seiner Enzyklika ,Ad catholici sacerdotii‘ aus dem Jahr
1935 die Frage so: ,,Er selbst (sc. der Amtstréger) ist, wie wir zu Recht ge-
wohnlich sagen, ,ein anderer Christus®, da er seine Person vergegenwirtigt.”
(vgl. DS 3755). Zwolf Jahre spiter bestdtigt auch Pius XII. in der Enzyklika
,Mediator Dei‘ (1947), daB} der Priester die ,,Person unseres Herrn Jesus Chri-
stus vertritt. (...) Er tritt folglich an den Altar als Diener Christi, niedriger als
Christus stehend, aber hoher als das Volk* (vgl. DS 3850).

Die Gegenwart Christi im Priester wird hier als permanenter Zustand ge-
deutet, der unabhiingig von seinem Dienst oder seinem Tun und Handeln
kontinuierlich fortbesteht und zusammen mit seiner Weihe quasi als stati-
sches Faktum mitgegeben ist.! Gerade durch die ,,Formel ,sacerdos alter
Christus‘ wird eine einschrinkungslose Darstellung Christi durch den Pres-
byter ausgesprochen.“? So legt der Begrift ,alter Christus* nahe, der Priester
kénne quasi mit Christus identifiziert werden. Dieser noch vom Konzil von
Trient geprigte Gedanke 148t nicht verwundern, dafl im Romischen Kate-
chismus folgende Sitze zu finden sind:

,,Da die Bischofe und Priester... die Person Gottes selbst anf Erden vertreten, ist offenbar ihr
Amt so, dafl man sich kein hoheres ausdenken kann. Daher werden sie mit Recht nicht nur En-

gel, sondern auch ,Gotter* genannt, weil sie des unsterblichen Gottes numinose Kraft bei uns
vertreten‘

' Vgl.P.J. Cordes, ,Sacerdos alter Christus‘? Der Reprisentationsgedanke in der Amtstheo-

logie, in: Catholica 26 (1972) 38-49, 39f.

2 Ebd. 39.

3 Trienter Katechismus, nach dem Beschlusse des Conciliums von Trient und auf Befehl
Papst Pius V. und des Kirchenrathes von Trient herausgegeben. Passau 1839, II, 7,2.



Katja Boehme 180

Hier wird deutlich, um wievieles hoher man noch in diesem Jahrhundert
einen Priester im Unterschied zu einem Laien einschitzte. So formulierte
Pius XII::

,»Wie die Taufe alle Christen als solche bezeichnet und von den iibrigen sondert, die im Liu-
terungsbad nicht gewaschen und keine Glieder Christi sind, so unterscheidet gleicherweise das
Sakrament der Priesterweihe die Priester von allen iibrigen mit dieser Gnadengabe nicht ans-
gestatteten Christen.*

Mit dieser Aussage iiber den Priester sind auch Aussagen iiber das Ver-
stiindnis von der Kirche gemacht. Die Lehre von der Kirche setzte beim Amt
an und hatte dieses zum Mittelpunkt. Die Kirche wird infolgedessen durch
das Amt und die dreifache Aufgabe der Amtstriger zusammengehalten: die
Verkiindigung des Evangeliums und die Spendung der Sakramente, sowie
das hierarchische Hirtenamt. So verstanden, baut sich die Kirche allein vom
Amt her auf, weil das Amt gegeniiber dem Laien Christus vergegenwirtigt.
Als ,Mann der Sakramente‘ und als ,Stellvertreter Gottes‘ auf Erden hatte der
Priester eine eindeutige Vorrangstellung vor dem Kirchenvolk der getauften
Christen.’

2. Konkrete Kirchengeschichte: Das Priesterseminar der Mission
de France und Madeleine Delbrél

Von diesen Grundgedanken war vor dem II. Vatikanischen Konzil die Spiri-
tualitét der Priester, ihre Seminarerziehung und ihre Lebensform gepriigt.
Umso erstaunlicher ist es, daB es zur gleichen Zeit in Frankreich eine Aus-
nahme unter den Priesterseminaren gab: das iberdiozesane Priesterseminar
in Lisieux, das 1941 von der franzosischen Bischofskonferenz (A.C.A.) ge-
griindet worden war, die ,Mission de France‘. In diesem Seminar, aus dem
spéter auch Arbeiterpriester erwachsen sollten,® beschritt man in der Ausbil-
dung neue Wege, indem man engagierte Laien zur Seminarerziehung heran-
zog, um von ihren Erfahrungen, die sie mitten in der Welt als Christen mach-
ten, zu lernen. Und noch erstaunlicher ist, daB besonders eine Frau, eine ein-
fache Sozialarbeiterin, mit ihren Vortrdgen und programmatischen Texten
das Denken der dortigen Priesteramtskandidaten prigte.” Daniel Perrot (spi-

* Pius X1I., Mediator Dei. Rundschreiben iiber die heilige Liturgie. Dt. Wien 1948, 31; zit.
nach Greshake, Priestersein. Freiburg 1991, 19.

> Vgl. die Darstellung bei Greshake, Priestersein, 20.

¢ 1950 gab es etwa 100 Priester, die als Arbeiter titig waren. 17 davon entstammten der Mis-
sion de France. (Vgl. die Angaben bei D. Perrot, Les fondations de la Mission de France. Pa-
ris: Ed. du Cerf 1987, 61 und G. Siefer, Arbeiterpriester, in: "LThK [1993]1927.)

7 Vgl. die Angaben bei M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister — Strukturmoment



Die Kirche als lebendiger Organismus 181

ter der Leiter der Mission de France) beschreibt, wie sehr diese Frau mit
ihren Vortragen ,durch ihr spirituelles Einfiihlungsvermogen, ihre Reflexio-
nen, ihre prophetischen Ausblicke, durch ihre Erfahrung und ihr Zeugnis anf
einige Entwicklungen der Mission [de France] einen entscheidenden Ein-
fluf*® nahm.?

Und diese — wie Jacques Loew sie bezeichnete — ,,von Gott auserlesene
Frau, die uns das Zeitalter nach dem Konzil anslegt*'® sprach nun nicht (wie
die pépstlichen Enzykliken zu ihrer Zeit) vom Priester als ,Mann der Sakra-
mente‘, sondern stellte iiber den Laien eine kiihne Behauptung auf, die zur
damaligen Zeit hochstes Erstaunen geweckt haben muf, heute aber wie eine
Vorausahnung des Zweiten Vatikanischen Konzils erscheint. In den Jahren
zwischen den beiden erwidhnten pipstlichen Enzykliken von 1935 und 1947
definiert sie in einem Text, den sie den Priesteramtskandidaten in Lisieux
widmete, den Laien folgendermaflen:

,»Wenn der Priester der Triiger des Wortes Gottes ist, so sind wir Missionare ohne Priestertum
wie eine Art Sakrament.“"

Zeichenhaft die gottliche Wirklichkeit durchscheinend zu machen und so
durch das eigene Sein und Handeln anf Gott zu verweisen, ist folglich Anfga-
be jedes Christen. Diese Fran, die damit den kirchlichen Verlantbarungen ge-
radezu widersprach und hier sogar dem getauften Laien den Wert eines Sa-
kramentes zuwies, war Madeleine Delbrél (1904-1964), die Hans Urs von
Balthasar ,,eine der bedeutendsten Frauen dieses Jahrhunderts nannte und von
Viktor Conzemius als ,,Modell des Christen der Zukunft* bezeichnet wurde."?

christlicher Sozialethik. Dargestellt am Werk Madeleine Delbréls. ICS — Schriften 31, Miinster
1994, 136; A. Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebenszeugnis von Made-
leine Delbrél. Ostfildern 1994, 224 und K. Boehme, Gott aussden. Zur Theologie der weltoffe-
nen Spiritualitdt bei Madeleine Delbrél. Wiirzburg 1997, 79.

8 Zitiert nach J. F. Six, Cheminements de la Mission de France (1941-1966). Paris: Ed. du
Seuil 1967, 41.

? So kann sie hierin mit Simone Weil verglichen werden, die zur selben Zeit mit ihren Vor-
trigen im Dominikanerkonvent in Marseille (1941) auf die dortigen missionarischen
Bemiihungen einwirkte. Diese Vortrige Simone Weils fanden in jenem Dominikanerkloster
statt, von dem aus Jacques Loew im gleichen Jahr als Docker in den Hafen ging; vgl. G. Siefer,
Die Mission der Arbeiterpriester. Ereignisse und Konsequenzen. Essen 1960, 23.

" So J. Loew in seiner Introduction zu: Nous autres, gens des rues. Textes missionnaires pré-
sentés par Jacques Loew. Ed. du Seuil 1966, 9. Dt.: Wir Nachbarn der Kommunisten. Diagno-
sen. Ubertragen und mit einem Vorwort versehen von Hans Urs von Balthasar. Einsiedeln
1975. (Im folgenden mit den Kiirzeln NA/ NK wiedergegeben.)

" NA (1943) 76/ NK 56. Zum Sakramentsbegriff bei Madeleine Delbrél vgl. K. Boehme, Gort
aussden. Zur Theologie der weltoffenen Spiritualitit bei Madeleine Delbrél. Wiirzburg 1997,
189f.

2 H. U. von Balthasar, Vorwort, in: M. Delbrél, Gebet in einem weltlichen Leben. Ubersetzt
und mit einem Vorwort versehen von H. U. von Balthasar. Einsiedeln 1993, 7. Frz.: La joie de
croire. Préface de Jean Guéguen. Avant-propos de Guy Lafon. Ed. du Seuil 1968. (Im folgen-



Katja Boehme 182

Durch ein Bekehrungserlebnis zuotiefst erschiittert, gab Madeleine Delbrel
1924 ihre Studien an der Sorbonne in Paris auf.'® Sie lernte statt dessen den
Beruf der Sozialarbeiterin, um unter den Armsten der Arbeiter in den Voror-
ten von Paris ein christliches Zeugnis zu geben. In den Jahren ihres Wirkens
von 1933 bis zu ihrem Tod 1964 wurde sie aufgrund ihrer Erfahrongen in ei-
nem kommunistischen Milieu zur Ratgeberin auch vieler Arbeiterpriester, al-
len voran Jacques Loew, mit dem sie freundschaftlich verbunden war.

Aber nicht nur die in der Arbeitermission tétigen Priester, auch Bischiofe
und der Rektor des Priesterseminars der Mission de France, Louis Aungros,
baten um ihren Rat. Gerade der Briefwechsel zwischen ihm und Madeleine
Delbrél gibt AufschluB dariiber, wie sie iiber die geistliche Berufung des Lai-
en und des Priester dachte und meditierte.

Als nach anwachsenden Spannungen das Experiment der Arbeiterpriester
1954 von Rom untersagt wurde, schlug sie sich weder auf die eine noch auf
die andere Seite, sondern versuchte, vermittelnd auf beiden Seiten Verstind-
nis zu wecken. Die Losung dieser Frage, welche die ganze franzosische Kir-
che betraf und belastete, sah sie in einem verstirkten Gebet. Ihre ,Blitzwall-
fahrt* nach Rom, die sie voransahnend 1952 unternommen hatte, um nur ei-
nen Tag lang fiir dieses Anliegen am Petrusgrab zu beten, gibt Zeugnis von
ihrer Haltung zur Kirche, deren Einheit sie um jeden Preis gewahrt wissen
wollte. So lebte Madeleine Delbrél bewul3t ganz in der Welt und ganz in der
Kirche.

Am 13. Oktober 1964 starb sie unerwartet, knapp sechzig Jahre alt, an ei-
nem Schlaganfall; die von ihr mit Spannung erwartete Veroffentlichung der
dogmatischen Konstitution iiber die Kirche ,Lumen Gentium* (21.11.1964)
hat sie nicht mehr erlebt.

3. Das Priesterbild von Louis Augros

Wie sehr sie aber eine Fran war, ,,in deren Leben sich vieles von dem ver-
dichtet hat, was es an Stromungen in der vorkonziliaren Epoche gab“,'* wird
besonders in der Gegeniiberstellung ihrer Gedanken zu denen von Louis Au-
gros, des Leiters des Priesterseminars der Mission de France, deutlich. Seine

den wiedergegeben als: JC/ GwL). V. Conzemius, Madeleine Delbrél — Portriit des Christen
der Zukunft, in: ders., Propheten und Vorldufer. Wegbereiter des neuzeitlichen Katholizismus.
Ziirich 1972, 304-316, 304.

13 Zu ihrer Biographie vgl. Ch. de Boismarmin, Madeleine Delbrél: Mystikerin der Strafie.
Miinchen 21996 und - in ihrer theologischen Bedeutung — A. Schleinzer, a.a.O.

' A. Schleinzer, ,Die Leute von der Strafie‘. Madeleine Delbrél als Konzilsmutter und als
Prophetin der Nachkonzilszeit, in: G. Fuchs (Hrsg.), ,... in ihren Armen das Gewicht der Welt".
Mystik und Verantwortung: Madeleine Delbrél. Frankfurt am Main 1995, 128.



Die Kirche als lebendiger Organismus 183

Aussagen sind noch ganz von dem nachtridentinischen Priesterbild seiner
Zeit gepriagt, das ja auch die genannten papstlichen Enzykliken spiegeln. So
kennzeichnet Louis Augros die Christusbeziehung des Amtstrigers als eine
einschrinkungslose seinshafte Darstellung Christi. Fir ihn ist

,der Priester (...) der nnter uns wahrnehmbar gegenwirtige Christus, Christi ,Sakrament’, eine
Wegkreuznng der Welt, wo sich, wie in Christus, Himmel nnd Erde vereinigen, ein Punkt, wo
ein Strahl der Ewigkeit durchbricht, so daB alle, die sich ihm nahen — sofern sie nur in entspre-
chender Verfassung sind — eine innere Wandlung erfahren, ohne sich vielleicht dessen bewuft
zu werden.“"®

Nach Augros ist die Gegenwart Christi in der Welt somit vor allem an die
Gegenwart der Priester gebunden.'® Er setzt die Gleichformigkeit des prie-
sterlichen Amtes mit Christus so hoch an, daB er sogar von der Notwendig-
keit spricht, ,,daf8 der Priester sich in die menschliche Gesellschaft ,inkar-
niert’, damit mit ihm Christus und seine ganze Lebenskraft in sie hineinge-
tragen werde und ihm die Wirkkraft des Sauerteigs im schweren Teig der
Menschheit gegeben werde.“'” Wenn die Priester sich ,,weigern™ - so formu-
liert er — , dieses ,Sakrament‘ [Christi] zu sein, dann gibt es diese wahrnehm-
bare Gegenwart Christi in der Welt nicht mehr. Dann gibt es keinen Mittler
mehr.“'® Daher sollten die Priester — so fordert er — in der Welt keinen ande-
ren Gedanken mehr haben als: ,Darinnensein, ganz eingegraben, damit
durch sie die Kirche darin sei und dort geboren werde.“"

Hier wird deutlich, daB Augros mit der Wendung, der Priester habe ,,sich
in die Gesellschaft zu inkarnieren* — dhnlich wie die beiden erwéhnten papst-
lichen Enzykliken — die unmittelbare Gegenwirtigsetzung Christi in der Welt
durch den Priester bezeichnet. Weil Augros damit quasi eine Identitit des
Priesters mit Christus beansprucht und diese eben nicht vom Dienst und Han-
deln, sondern vom Sein des Priesters ableitet, vergifit er ganz, dal die Weihe
den Priester weder von seinen personlichen Schwichen befreit, noch vor den
Anfechtungen der atheistischen Umgebung bewahrt, denen er nur durch stén-
dige kritische Auseinandersetzung sowie durch Umkehr und Erneuerung ge-
wachsen sein kann.

15 L. Augros, Die ,Frankreich-Mission‘ und die Katholische Aktion (2. Teil), in: Dokumente 3
(1947) Heft 5, Nr.44, 1-6, 4; frz.: La mission de France, in: Masses ouvriéres Nr. 12 (1946) 58.
6 L. Augros, Die,Frankreich-Mission'... (2. Teil) 3: ,,Damit die Menschheit Erlosung finde,
will Christus in allen Zeiten, an allen Orten und in allen Zivilisationen in wahrnehmbarer Ge-
stalt gegenwirtig sein — in diesem ,Sakrament’, welches der Priester ist.”

7 L. Augros, Die ,Frankreich-Mission* und die Katholische Aktion (1. Teil), in: Dokumente 3
(1947) Heft 4, Nr.35, 1-4, 2. Die vorliegende Ubersetznng wurde leicht veridndert, da sie statt
des Begriffs ,s’incarner‘ des franzosischen Originals (in: Masses ouvriéres 12 [1946] 50) das
deutsche Wort ,einverleiben® verwendet.

¥ L. Angros, Die ,Frankreich-Mission"... (2. Teil) 3. Augros wird bei dieser Aussage an die
Gegenwart von Priestern in dentschen Kriegsgefangenenlagern gedacht haben.

19 L. Augros, Postface, in: NA (1966) 321-328, 324.



Katja Boehme 184

Dieser Gefahr sind viele Arbeiterpriester erlegen, gerade weil sie ihre Pa-
storal der ,Inkarnation‘ mit einem nachtridentinischen Priesterideal verban-
den, das auf die Erfordernisse eines Alltags im Arbeitermilieu nicht zZuge-
schnitten war.”’ DaB die Arbeiterpriester an ihrem Priesterbild scheiterten,
kann als einer der Griinde angefiihrt werden, weswegen das Experiment der
Arbeiterpriester 1954 von Rom untersagt wurde.?! Madeleine Delbrél hatte
dies erkannt und in einem Brief an Pére Augros und dessen Nachfolger Da-
niel Perrot, den sie anlaBlich der Bekanntgabe, daB die Arbeiterpriesterbe-
wegung verboten werden sollte, verfaBt hatte, geklagt, da die Priester auf
den ,Schock‘ der Begegnung mit dem Kommunismus nicht vorbereitet ge-
wesen seien.??

4. Die ,Fleischwerdung des Wortes Gottes in uns® nach Madeleine Delbrél

Bezeichnend ist nun, daB Madeleine Delbrél in ihren Schriften den Begriff
der Inkarnation zwar aufgreift, aber anders deutet.® Im Unterschied zu Au-
gros, der den Begriff der Inkarnation eng mit dem Priesterbild verkniipfte,
nimmt Madeleine Delbrél den Inkarnationsbegriff auch fiir das allgemeine
Priestertum in Anspruch.? Und wihrend Augros eine durch den Priester fast

* Das gilt zum Teil auch von dem Priesterbild von Yves Congar OP, der sich — obwohl Theo-
loge der nouvelle théologie — tiber den Priester wie folgt dulerte: ,,Die Kriifte, die er ihnen [den
Menschen] zur Verfligung stellt, sind nicht dicjenigen starker Arme und geschickter Arbeiter-
hénde, noch die eines irdischen Berufes, so edel der Dienst, dem er gilt, auch sein mag. (...) Es
sind geistliche Krifte sowohl personlicher Art wie Erkenntnis, Liebe und Gebet, als auch amt-
licher Art, ndmlich die seines Priestertums und seiner hierarchischen Ordnung.” (Y. Congar,
Der Laie. Stuttgart 1957, 644). Sein Mitbruder Marie-Dominique Chenu OP wandte sich al-
lerdings gegen eine Definition des Priestertums, das ,,aus den wesentlichen Funktionen be-
steht: die Verherrlichung durch das Gebet, die Feier des Opfers in der Messe, der Dienst der
Sakramente, die katechetische und pastorale Unterweisung ™ und forderte angesichts der neuen
pastoralen Situation ein missionarisches Priestertum. Sein Einflu8 auf die Mission de France
miiBte allerdings noch niher untersucht werden, zumal er im Gegensatz zu Augros darauf hin-
gewiesen hat, daB ,.eine Prdsenz sicherlich weder schon eine ,Unterweisung* (didaché), noch
ein Sakrament ist. (Vgl. Marie-Dominique Chenu, Le sacerdoce des prétres ouvriers, in: La
Vie intellectuelle, Februar [1954] 175-181, 181.)

*' Die Bedenken der Kirchenleitung richteten sich vor allem anch gegen eine zu einseitige Art
der Ausbildung in der Mission de France, die auf ein nenes Priesterbild hinauslaufe, wie Kar-
dinal Liénart in seinem Monitum vom 29.3.1952 feststellte. Vgl. hierzu M. Heimbach-Steins,
Unterscheidung der Geister, 148.

2 Den Brief Madeleine Delbréls an die Péres Augros und Perrot vom 20.10.1953 hat dan-
kenswerterweise M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 277-287 der Offentlich-
keit zugénglich gemacht. Vgl. hier: 283.

¥ Es ist daher bemerkenswert, daB sie das Verb ,inkarnieren‘ fast nur ausschlieBlich wihrend
der Jahre verwendet, in denen sie mit der Mission de France in engerem Kontakt stand.

** Ein unveréffentlichter Brief an ihre Freundin Germaine vom 8.9.1942 in den Archiven Ma-
deleine Delbréls Abt. II (im folgenden: Arch. MD III) legt Zeugnis dafiir ab: ,,Au fond, le don



Die Kirche als lebendiger Organismus 185

unmittelbare Wirksamkeit der géttlichen Erlosungswirklichkeit auf die Ge-
sellschaft annahm, wirkt nach Madeleine Delbrél die Inkarnation — also die
Gegenwirtigsetzung Christi — nur durch eine zweifache Vermittlung: durch
die Vermittlung des Evangeliums und der Kirche.

Betrachten wir zunédchst die Vermittlung der Inkarnation durch das Evan-
gelium:

Der Inkarnationsbegriff bei Madeleine Delbrél lebt von der programmati-
schen Aussage: ,,und das Wort ist Fleisch geworden* (Joh 1,14). Diesen jo-
hanneischen Gedanken der Fleischwerdung des Wortes Gottes bezieht Ma-
deleine Delbrél nun nicht nur auf den Priester, sondern auf jeden Christen,
der mit Christus gleichférmig werden will. Denn ,,der Drang des lebendigen
Wortes geht dahin, Fleisch zu werden, Fleisch zu werden in uns.”® Daher
mahnt sie:

»Wenn wir unser Evangelium in den Handen halten, sollten wir bedenken, dal das Wort darin
wohnt, das in uns Fleisch werden will, uns ergreifen mochte, damit wir — sein Herz anf das un-
sere gepfropft, sein Geist dem unsern eingesenkt — an einem neuen Ort, zu einer neuen Zeit, in
einer neuen menschlichen Umgebung sein Leben aufs nene beginnen.“*

Im Unterschied zu Augros geht Madeleine Delbrél somit nicht von der Prie-
sterweihe aus, mittels derer der Priester befihigt ist, ,,sich* in der Welt zu ,,in-
karnieren. Vielmehr tibertriigt sie den Begriff der ,Inkarnation auf jeden ge-
tauften Christen und meint damit nicht das missionarische Verhalten des Prie-
sters in der Welt, sondern das Verhalten des Evangeliums im Christen, also die
,,JFleischwerdung des Wortes Gottes in uns*, welche dann unweigerlich zu ei-
nem missionarischen Verhalten der Christen fiihrt. Folglich verwendet sie das
neutestamentliche Bildwort des Sauerteigs, mit dem die Arbeiterpriester hiu-
fig ihr Apostolat umschrieben, nicht wie diese auf die Wirkweise des Priesters
in der Gesellschaft (eine Wendung, die beziiglich des Laien wieder im II. Va-
tikanischen Konzil aufgegriffen wurde),” sondern auf die Wirkweise der
Worte des Evangeliums im Christen. Weil diese ,,Geist und Leben* (Joh 6,63)
sind, ,,sind sie wie der urspriingliche Sauerteig, der den Teig unseres Lebens
angreifen und heben will in der Art eines neuen Lebens. %

Ob das Wort Gottes im Leben der Christen wie Sauerteig wirksam werden

total, constant, renouvelé a chaque battement de coeur de nous-mémes an Christ, pour qu’il
continue en nous son Incarnation, et la manifestation de ce don par une charité fraternelle, elle
aussi de tous les instants, exquise, inlassable universelle, c’est notre vie.*

3 NK (1943) 56.

% JC (1946) 31/ GwL 18.

¥ Vgl. LG 31: ,,Dort sind sie [die Laien] von Gott gerufen, ihre eigentiimliche Aufgabe, vom
Geist des Evangeliums geleitet, auszuiiben und so wie ein Sauerteig zur Heiligung der Welt ge-
wissermalen von innen her beizutragen.*

3 JC (1946) 31/ GwL 17: ,Die Worte des Evangelinms durchwalken uns, verédndern uns, bis
sie uns gleichsam in sich einverleiben.*



Katja Boehme 186

kann, macht Madeleine Delbrél von deren Bereitschaft abhingig, sich durch
das Evangelium verwandeln lassen zu wollen. Auch darin unterscheidet sie
sich deutlich von dem Ansatz Augros’. Dieser erwihnt die immer nene Be-
reitschaft des einzelnen nicht, sondern sieht im Sakrament der Priesterweihe
bereits die Voraussetzungen dafiir, daf} der Priester in der Welt Christus ge-
genwirtig setzt.”” Fiir Madeleine Delbrél hingegen sind verschiedene persén-
liche Schritte notwendig, um zu einem Wort Gottes umgestaltet zu werden.
Zunichst hebt sie hervor, da die Inkarnation des Wortes Gottes sich im Chri-
sten nicht einfach nur durch Lesen des Neuen Testamentes und auch nicht
durch ein intellektuelles Studium oder gar textkritisches Umgehen mit dem
Evangelium vollzieht. Denn das wiirde noch lange nicht heiBen, daB ,,sein
Licht (...) auf unser Tagwerk, unsere Haltung, unser Handeln einwirken
kann.**® Das Evangelium nur zu lesen hieBe fiir sie nichts anderes als ,.ein
kleines Bad im Evangelinm* zu nehmen und ,,dann sein lebendiges Wasser
entweder an uns oder am Handtuch verdunsten* zu lassen.?!

Die Verwandlung des Christen in ein lebendiges Evangelium kniipft sie
vielmehr an die Grundhaltung, in Gehorsam und Hingabe ,,ganz dem Wort
Gottes untertan, ganz geschmeidig und beweglich unter dem Antrieb seines
Geistes“*? zu sein. Damit sich die Worte des Evangeliums im Christen ver-
wirklichen kénnen, muf sich der Christ dem Evangelinm unterordnen ,,wie
der Gelihmte oder der Hanptmann, bereit, unverziiglich im vollen Gehorsam
zu handeln.“” Zusammen mit der Grundhaltung des Gehorsams setzt die
seinshafte Angleichung des Christen an das Evangelium weitere Schritte vor-
aus: Es gilt zunéchst, die notige Zeit einzusetzen, um das Evangelium zu le-
sen. Das Lesen mul} darin einmiinden, ,,das Wort des Herrn zu hdren.” Dem
Héren muBl die Haltung folgen, das Wort zu empfangen und es zu bewahren:

»Das gehorte Wort muf} bewahrt werden, und seine Wirksamkeit in uns héingt von der Art ab,
wie wir es in uns bewahren: als ein Saatkorn in der Erde, die wir fiir das Wort sind.‘*

2 Vgl. L Augros, Die ,Frankreich-Mission ‘... (2. Teil} 3:,,Das Priestertum ist nicht Sache des
Auftretens. Es ist Sache der Seele, des Innenlebens, ontologischer und psychologischer Chri-
stusverbundenheit, erlosender Wirksamkeit in Seinem geheimnisvollen Leib. Dieses wesentli-
che Priestertum muB (...) der gegenwdrtigen Zivilisation ,einverleibt‘ werden.*

Vgl NA (1948) 81/ NK 59.

Vgl JC (1964) 226/ GwL 86 und M. Delbrél, Indivisible Amour. Pensées détachées inédi-
tes. Préface de Jacques Sommet. Paris: Ed. du Centurion 1991; dt.: Leben gegen den Strom.
Denkanstifie einer konsequenten Christin. Ubersetzt und mit einem Vorwort versehen von K.
Boehme. Freiburg 1992. (Im folgenden zitiert als: IA/ LS).

2 JC(1964) 229/ GwL 90. Vgl. NA (1948) 81/ NK 59.

B JC (1946) 31/ GwL 17.

M Vgl NA (1948) 81/ NK 60: ,, Wir diirfen diese Art Sturz des Worles in unseren untersten
Grund nicht hemmen, miissen den passiven Mut aufbringen, es wirken zu lassen, innen in uns.

‘e

,An mir geschehe nach deinem Wort".



Die Kirche als lebendiger Organismus 187

Mit diesen Bildworten des Gleichnisses vom Simann (Mk 4,20 par) for-
dert sie mit Nachdruck die Bekehrung des Christen ein.*® Bekehrung ist ihr
die Verwandlung in ein neues Leben, ist ,,die Liebe Christi, die Wiedergabe
seiner Person in uns, das Eindringen seiner Gegenwart in uns, seine Liebe,
die an alle Menschen, denen wir begegnen, ausgeteilt werden soll*.*

Damit miindet das Verhiltnis Madeleine Delbréls zum Evangelium
schlieBlich in ihr Verstindnis von Evangelisation ein. Denn die ,,Men-
schwerdung des Gotteswortes in uns, diese Fiigsamkeit, uns von ihm modeln
zu lassen: eben das nennen wir Zeugnis geben.“*’” Aufnahme des Evangeli-
ums und Verkiindigung sind fiir sie eine einzige Bewegung, die sich im Chri-
sten vollzieht.

So verstanden ist der fiir das Evangelium verfiigbare Christ eine ,Art Sa-
krament‘. Das aber ist kein statisches Sein, sondern ein dynamischer Proze8,
der immer wieder die eigene Bekehrung verlangt und fiir Priester und Laien
gleichermaBen gilt. Denn alle Handlungen und Worte eines Christen werden
so zu einem Lebenszeugnis des Evangeliums:

,Nirgendwo als in unserem Leben strémt, von morgens bis abends zwischen den Ufern unse-
rer Hiuser, Strafien, Begegnungen, das Wort, in dem Gott gegenwirtig sein will. Nirgendwo
als in unserem Geist, der uns durch unsere Arbeit, Miihsal, Freude, Liebe hindurch auferbaut,
will Gottes Wort wohnen. Jener Satz des Herrn, den wir wihrend einer Friithmesse oder einer
Fahrt in der Untergrundbahn dem Evangelium entrissen haben (...) [will] befruchten, verwan-
deln, ernevern: den Hindedruck, den wir heute zu geben haben, unsere Arbeitsleistung, die
Art, wie wir den uns begegnenden Menschen anblicken, wie wir gegen unsere Miidigkeit
ankiampfen, einen Schmerzanfall bestehen, in einer Freude erbliihen. (...) Es will wir selber
sein, wo immer wir selber sind.**

Wenn Madeleine Delbrél das ebenso fiir den Laien wie fiir den Priester
aussagt, was ist dann aber der Unterschied zwischen einem Laien und einem
Priester?

Ist es der spezifische Auftrag der Verkiindigung, der fiir den Priester gilt?
Wenn Madeleine Delbrél von allen Getauften fordert, daB sie ein lebendiges
Wort Gottes werden sollen, damit ihr Leben zur Verkiindigung wird, kann die
Verkiindigung nicht den wesentlichen Unterschied zwischen dem allgemei-
nen und dem geweihten Priestertum ausmachen.*

3% JC (1964) 231/ GwL 93, Dann miissen wir das Wort des Herrn bewahren und achtgeben, es
nicht ,auf dem Weg* liegen zu lassen, bevor es in uns den Keim der Bekehrung getrieben hat.”

% 1A (1962) 49/ LS 61.

T NA (1943) 76/ NK 57. Vgl. ebd: , Ist es [das Wort Gottes] einmal in uns Fleisch geworden,
so diirfen wir es nicht bei uns behalten: wir gehoren fortan denen, die darauf warten.*

¥ NA (1948) 82/ NK 61.

¥ DaB Madeleine Delbrél nicht zn Unrecht als ,Prophetin der Nachkonzilszeit* bezeichnet
wurde, zeigt der Vergleich mit einer Aussage aus dem Dekret iiber das Apostolat des Laien, AA
6: ,.Dennoch besteht dieses Apostolat nicht nur im Zeugnis des Lebens. Ein wahrer Apostel



Katja Boehme 188

Ist es die Befdhigung des Priesters, Sakramente spenden zu diirfen? Wenn
Madeleine Delbrél den missionarischen Laien selbst als ,Art Sakrament* be-
zeichnet, ist fiir sie der Unterschied zwischen dem ,Mann der Sakramente*
und dem Laien offensichtlich nicht so groB.#

So bleibt noch die Frage zu kldren, wie es mit dem Hirtenamt des Priesters
und seiner Beauftragung, als Haupt seine Gemeinde zu fiihren, bestellt ist.

5. Die Vermittlung der Inkarnation durch die Kirche

Diese Frage kann nur unter Beriicksichtigung der zweiten Vermittlungsin-
stanz beantwortet werden, ohne die ,Inkarnation‘ — der Vergegenwirtigung
Christi in der Welt — nach Madeleine Delbrél nicht moglich ist, die Kirche:

,»Wir werden die Liebe Gottes in der Welt nicht inkarnieren kénnen, das Evangelinm, das
nichts als die Verkiindigung der Liebe ist, nicht in sie hineintragen kénnen, wenn wir nicht zu-
vor die Inkarnation dieser Liebe in der Kirche, dem mystischen Leibe Christi, annehmen,“!

Die Untrennbarkeit von Evangelium und Kirche begriindet sie letztlich
christologisch: Weil Christus das fleischgewordene Wort Gottes ist, das sich
im Evangelium offenbart* und sich in der Kirche (als dem ,Leib Christi*)
fortsetzt, sind Evangelinum und Kirche in Christus eine Einheit. Daher kann
sie sagen:

,.Einzig in der Kirche und durch sie ist das Evangelium Geist und Leben. AuBerhalb ist es nur
noch geistreich, nicht mehr Heiliger Geist.#

Obwohl Madeleine Delbrél die zeitgendssischen Enzykliken kannte, fin-
det sich in ihren Schriften kein Beleg dafiir, daB sie Christus als das Haupt der
Kirche bezeichnet.* Eine Ubertragung der Vorrangstellung Christi als Haupt
auf die Stellung der kirchlichen Hierarchie, wie die Enzyklika ,Mystici cor-
poris® (1943) sie vollzieht,* ist ihr damit letztlich nicht moglich.

sucht nach Gelegenheiten, Christus auch mit seinem Wort zu verkiinden, sei es den Nichtglan-
bigen, um sie zum Glauben zu fiihren, sei es den Gléaubigen, um sie zu unterweisen...“

4 Vgl. ebd. AA 6. ,....die Botschaft Christi der Welt durch Wort und Tat bekanntzumachen und
ibr seine Gnade zu vermitteln (...) geschieht vorziiglich durch den Dienst des Wortes und der
Sakramente. Dieser ist zwar in besonderer Weise dem Klerus anvertraut, an ihm haben aber
auch die Laien ihren bedeutsamen Anteil zu erfiillen...

1 NA (1953) 147/ ¢f NK 120.

2 JC (1946) 32/ GwL 18; JC (1959) 58.

4 NA (1953) 150/ NK 123.

“ Das gilt meines Wissens auch fiir die unverdffentlichten Schriften Madeleine Delbréls.

* Vgl. Pius X1i., Enzyklika Mystici Corporis. AAS (1943) 193-248. Deutsche Ubersetzung
in: Heilslehre der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis Pius XII. Dentsche Ausgabe des frz. Ori-
ginals v. P. Cattin OP u. H.Th. Conus OP, besorgt von A. Rohrbasser. Freiburg/ Schweiz 1953,
466-526, 485.



Die Kirche als lebendiger Organismus 189

Eher vergleichbar mit Paulus unterscheidet sie die einzelnen Glieder nach
ihren unterschiedlichen Aufgaben in der Kirche:
,.-Was Paulns einst unsern Glanbensvitern schrieb, ist stets in Geltung: er zeigte ihnen, wie wir

Glieder eines einzigen Leibes sein miissen, ihrer Fnnktion nach verschieden, einander ergin-
zend zu einem gleichen Ziel.“*

So begriindet sie das Wesen des Amtes nicht in der Identifikation des Prie-
sters mit Christus, sondern in seiner Vollmacht, Funktionen Christi zu iiber-
nehmen, in denen er Christus représentiert. Durch die Weihe wird ontolo-
gisch in ihm grundgelegt, Aufgaben in persona Christi fiir die Kirche aus-
fiihren zu diirfen.

Die wesentliche Unterscheidung zwischen der Berufung des geweihten
und des allgemeinen Priestertums setzt fiir Madeleine Delbrél hier an. Denn
sie betont durchaus, daB ,,in dem Priester eine Mitteilung Christi besteht, an
der der Laie keinen Anteil hat.“Y’ Und es darf, wie sie folglich zu bedenken
gibt, ,,die Wiederaufwertung unserer Eigenschaft als Getanfte und Gefirmte
die Miindigkeit des Laientums (...) nicht zu der Meinung verfiihren, wir sei-
en mit samtlichen ,Funktionen® Christi ausgestattet.**®

Diese wesenhaft angelegte funktionale Qualitit des Amtes tritt vor allem
in einer Bezeichnung hervor, welche an den Haupt-Gedanken erinnert, ohne
allerdings seinen autoritativen Gehalt zu rezipieren: Madeleine Delbrél be-
zeichnet das Amt als ,,Gehirn®,* zu dem einerseits die Wahrnehmungen der
Laienchristen zuriickgefiihrt und von dem aus andererseits die kirchlichen
Aufgaben abgeleitet werden sollen.”® Damit will sie die Bedeutung des Am-
tes in seiner Aufgabe, Christus zu représentieren, keinesfalls mindern, son-
dern die gegenseitige Verwiesenheit der Kirchenglieder im Dienst an der Le-
bensordnung der Kirche hervorheben:

,Wir konnen den Plaiz der Organe eines Korpers nicht verdndern. Wir kénnen die Augen nicht
ans Ende nunserer Finger verselzen und das Herz nicht in unsern Kopf. (...) Wir fallen anf Wor-

te herein, und der Ausdruck ,Hierarchie® ist daran, fiir uns ein abstrakter Popanz zn werden.
Nun aber besagt dieses Wort die Kommunikation Christi mit jedem Organ seines Leibes.**!

4 NA (1960) 226/ NK 187.

47 NA (1953) 120/ NK 95. Sie unterstreicht, dal im Unterschied zum Laien auch ,der beschei-
denste Priester (...) die Vollmacht [hat], gewisse Funktionen Christi selbst zu erfiillen, er ist ein
Wunder an Reichtum.‘ (NA [1960] 227/ NK 188.)

4 NA (1951) 120/ NK 95.

49 Sie dofBert im Zuge ihrer Kritik an einer falschen Haltung gegeniiber der Hierarchie: ,Die
Eindriicke der Augen, die Wahrnehmungen usf. vermitteln wir nicht zum Gehirn.* (NA [1952]
139/NK 113.) Vgl. NA (1951) 118/ NK 93.

% Von den Priestern und Bischofen hat der einzelne Christ seine kirchliche Sendung zu erhal-
ten; ,,sie letztlich miissen es ihm vermitteln.“ (NA [1951] 120/ NK 95.)

SUUNA (1951) 119£/ cf. NK 94.



Katja Boehme 190

Die Notwendigkeit des Gehorsams gegeniiber der Hierarchie, die ja den
Zusammenhalt verbiirgt, begriindet sie folgerichtig nicht mit der Stellung des
Amtes als Autoritét, sondern mit dem fiir einen Organismus lebensnotwendi-
gen Zusammenhalt der Glieder und Organe: ,,Fiir einen Organismus wire es
Wahnsinn, wenn er seinem Leben diese oder jene Sonderaktion vorziehen
wollte.“%

Kirche ist fiir sie ein lebendiger Organismus, in welchem der einzelne
Christ eine erhebliche kirchliche Verantwortung trigt. Unabhingig von sei-
ner Stellung innerhalb der kirchlichen Struktur steht jeder Christ stellvertre-
tend fiir das Gesamt der Kirche ein:

,Unsere Abhingigkeit ihr als Leib gegeniiber ist betriichtlich. Aber nicht minder betrichtlich
ist auch unsere Initiative, Verantwortlichkeit, Funktion. Die Vorsehung will, daB wir darin un-
ersetzlich seien. (...) Eine einzige Zelle kann den ganzen Organismus anstecken; eine einzige
Zelle kann auch dem Ganzen die rettende Kraft vermitteln.*?

Mit diesen Worten macht die engagierte Christin von Ivry darauf aufmerk-
sam, dal weniger durch Rang und Stellung, als vielmehr durch die personli-
che Heiligkeit Kirche gestiftet wird. Nicht das Amt, sondern die Heiligen
bauen die Kirche auf. Dem Amtstriger kommt dabei — als dem ,Gehirn* der
Kirche — die Aufgabe zu,* die verschiedenen Charismen der Kirche zu koor-
dinieren, was den Priester iiber eine Fiille von Funktionen verfiigen 148t, die
der Laie nicht hat.

Die geistliche Berufung aber bleibt fiir den Laien und den Priester gleich:
Sie besteht darin, durch sich hindurch die Erlésungsbotschaft sichtbar wer-
den zu lassen. Fiir Madeleine Delbrél geht das nicht, ohne daB jeder einzelne
getaufte Christ die ganze Kirche reprisentiert:>

,»Wir sind nicht Kirche, wenn wir nicht die ganze Kirche sind: jedes Glied gehort znm gesam-
ten Leib. Und wir sind die ganze Kirche nur, wenn wir in ihr an unserem exakten Platz stehen,
was nichts anderes heift als: an unserem Platz in der Welt, wo Kirche sich durch uns hindurch
vergegenwartigt."%

52 NA (1951) 119f./ NK 94; vgl. NA (1959) 166/ NK 136: ,,Wir sollen immerfort lernen, uns
dessen, was die Kirche aus uns gemacht hat, was die andern in ihr sind, ebenso zu bedienen wie
unserer Arme und Beine: wie die Hand sich ihrer Finger bedient, ohne dabei aufzuhoren, dem
Kopf zu gehorchen; wie die Hand etwas anriihrt, aber nur durch den Kopf das Beriihrte sieht.
3 NA (1953) 146/ NK 119; vgl. NA (1938) 71/ NK 52.

3 Wie an einer urspriinglich an Jacques Loew gerichteten Studie aufgewiesen werden kann,
leitet sie diese Funktion von Christus ab, den sie als das ,Gehirn‘ deutet. Vgl. NA (1951) 118/
NK 93.

3 Damit trifft Madeleine Delbrél den Nerv der Theologie der Laienberufung. So duBert Yves
Congar: ,,Die Theologie vom Laientum ruft in Wirklichkeit nach einer umfassenden Ekklesio-
logie. (Congar, Der Laie, 13).

% NA (1951) 118/ NK 93.



Die Kirche als lebendiger Organismus 191

6. Ausblick: Eine bleibende Herausforderung

Gerade diese ekklesiologische Dimension des Priestertums war in der Mis-
sion de France mehr und mehr in Vergessenheit geraten,”” was auch die Fol-
ge des einseitig christozentrischen Priesterbildes gewesen sein mag, womit
Louis Augros die Mission de France prigte.”® Das Amt des Priesters aus-
schlieBlich von seiner christologischen Dimension her zu sehen und nicht
seine ekklesiologisch-pneumatologische Sendung in Blick zu nehmen, er-
leichterte es den Arbeiterpriestern, sich nicht als Reprédsentanten des Gefiiges
der Kirche zu verstehen und sich von dieser zu distanzieren.*

Auf diesen Verlust hat Madeleine Delbrél in ihrem engagierten Brief an
die Peres Augros und seinen Nachfolger Daniel Perrot eindringlich aufmerk-
sam gemacht.*® Sie weist darauf hin, da8 es sich bei der Mission de France
um eine Griindung durch die Bischofe und damit um ,,eine im Zentrum der
Kirche wurzelnde Berufung“®' handle, wihrend die missionarischen Laien in
der ,Peripherie‘ der Kirche anzusetzen sind und sich so groflere individuelle
Gestaltungsfreiheit ihrer Sendung erlauben diirfen.®

Es scheint, als ob Madeleine Delbréls Kritik an der Mission de France an-
14Blich des Verbots der Arbeiterpriester gerade da ansetzt, worin sie selbst
der Mission de France als Vorbild fungiert hatte, denn sie und ihre Equipe
hatten ja ,,der Mission de France ebenso als Modell missionarischer Arbeit in
einem glaubensarmen Umfeld wie als Modell der Spiritualitit“® gedient.

57 Es wire zu untersuchen, inwieweit M.-D. Chenu OP zum Inkarnationsverstindnis in der
Mission de France beitrug, bzw. sich davon absetzte. Denn auch Chenu unternahm den ,,Ver-
such, eine Theologie vom Prinzip der Inkarnation her zu entwickeln, ihr einen Ort zu geben, an
dem die sich in der Kirche forizeugende christliche Botschaft geschichtlich auf neue Weise
Gestalt annimmt.“ Damit sah Chenu diesen Ort sowohl in der Kirche, als auch in einem uni-
versalen Zusammenhang eingebunden, denn ,,dieser Ort bestimmt sich von der Menschheits-
entwicklung her, die als ProzeB der Humanisierung auf ihre eschatologische Vollendung
zulduft.“ (M. Heimbach-Steins, Theandrisch. Sozialethische Impulse im inkarnatorischen
Denken M.-D. Chenus, in: K. Amiz/ P. Schallenberg (Hrsg.), Ethik zwischen Anspruch und Zu-
spruch. Festschrift K. Demmer. Freiburg 1996, 90-106, 104.)

¢ Dennoch darf nicht vergessen werden, dal auch Theologen wie Chenu Vorlesungen in der
Mission de France hielten, dem ,,die Dimensionen der Kirche“ (vgl. Chenu, Le sacerdoce, 179)
ein Anliegen gewesen war.

% Gegeniiber solchen Positionen ist zu betonen, da ,,die Ordination den Amtstriger [...] in ei-
ne doppelte Beziehung [stellt]: zu Christus, in dessen Namen und Vollmacht er dem Gottes-
volk sein Heilswerk vermittelt, und zur Kirche, deren Glauben er zusammenfaft, deren Feiern
er vorsieht und deren Einheit er abbildet.* (Greshake, Priestersein, 93.)

% Au point ol elle [la Mission de France] est, elle risque d’essayer de vivre une Eglise ,ato-
misée‘.” In: M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 281.

61 §o iibersetzt M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 154 passend den von Ma-
deleine Delbrél verwendeten Terminus vocation hiérarchique.

% Vgl. M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 155,

¢ M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 137. Vgl. L. Augros, De [’Eglise d’hier
a I'Eglise d’aujourd-hui. L’aventure de la Mission de France. Paris: Ed. de Cerf 1980, 189.



Katja Boehme 192

Und sie hatte zweifellos mit ihren Vortrigen iiber ihre Erfahrungen als mis-
sionierender Laie in einem kommunistischen Arbeitermilieu oder iiber The-
men wie ,Der Platz des Laien in der Kirche‘ und ,Nichts soll uns profan
sein*** die priesterliche Ansbildung in Lisieux in einer weltoffenen Richtung
geprigt.” Und schlieBlich war gerade sie es gewesen, die Angros von der
Griindung einer Kongregation (die der Mission de France ordensihnliche
Strukturen gegeben hitte) abgeraten und ihn darin bestirkt hatte, der Missi-
on de France siknlare Ziige zu verleihen.%

Nicht vergessen werden darf aber, daf sie bei den Péres Angros nnd Perrot
vor allem anmahnt, daB sich die Berufung eines Lebens nach dem Evangeli-
um nicht ohne eine konkrete Lebensbeziehung zur Kirche verwirklichen
kann.? Sie selbst hatte diese doppelte Verbundenheit zum Evangelium und
zur Kirche durch eine trotz aller Kritik treu durchgehaltenen Beziehung zur
Pfarrei in Ivry und der gleicherweise aktiven wie kontemplativen Berufung
bewahrt.®

In der Mission de France hingegen war weder das priesterliche Selbstver-
stdndnis, noch die Beziehung zur Kirche fiir diese neue Art der priesterlichen
Berufung geniigend geklirt gewesen, so dal sich die Arbeiterpriester mit
ihrem (1 Kor 9,20 entlehnten) Anspruch, ,,den Arbeitern ein Arbeiter” zu wer-
den, einerseits zu sehr anf eine an den Laien orientierte Lebensform beriefen
und daduorch Gefahr liefen, ihre kirchlich-priesterliche Berufung zugunsten ei-
nes rein sozialen Engagements preiszugeben. Andererseits mufte der mit dem
christozentrisch verengten und zu hohen Ideal eines klerikalen Priesterbildes
verkniipfie Anspruch, sich in der Welt zu inkarnieren, an der Praxis scheitern.

Die Spannung zwischen dem Extrem eines laikal und dem Extrem eines
klerikal verstandenen Priestertums scheint auch heute noch nicht anfgehoben
zn sein. Nur steht nicht mehr eine ganze Bewegung — wie die der Arbeiter-
priester -, sondern der einzelne Priester vor der Anfgabe, in der Mitte der ver-
schiedenen Positionen (die oft von auflen als Forderung an ihn herangetragen
werden) seine geistliche Berufung zu leben.

# Vgl. Ch. de Boismarmin, Madeleine Delbrél. Rues des villes chemins de Dieu 1904-1964.
Présentation de J. Loew. Paris: Nouvelle cité 1985, 72.

% Programmatisch fiir die Spiritualitit der Mission de France wurden weiterhin Texte wie
,Missionare ohne Schiff*, ihr Gedicht ,Ball des Gehorsams* und ihr Aofsatz ,Wir anderen Leu-
te von der Strafe’, eine Schrift, die noch Jahre spiter von namhaften Priestern der Mission de
France, wie von Augros, Perrot und Jean Vinatier als prigende Erinnerung erwihnt wurde.
Vgl. M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 134,

% Vgl. L. Augros, De I'Eglise d’hier, 54 und die Darstellung bei M. Heimbach-Steins, Unter-
scheidung der Geister, 136.

7 ,.C’est que le chrétien qui a été appelé A une vie d’Evangile réaliste ne peut la vivre dans une
vie d’Eglise abstraite”; in: M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 280, vgl. ebd.
160.

% Vgl. M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 137.



Die Kirche als lebendiger Organismus 193

Auch wenn die Berufung des Arbeiterpriesters durch das II. Vatikanische
Konzil sanktioniert worden ist,* kann man, wie Gregor Siefer feststellt, letzt-
lich doch ,,nicht leugnen, daB gerade die [Arbeiter-] Priester der ersten Ge-
neration durch ihr Engagement viele Probleme der Kirche und in der Kirche
verdeutlicht haben, die auch heute noch nicht gelost sind.*7® So bleibt die Ar-
beiterpriesterbewegung — so klein sie zahlenmifig war — auch heute noch ei-
ne Herausforderung, iiber die geistliche Berufung des Priesters und des Lai-
en zu reflektieren.

Fiir Madeleine Delbrél ist die Einheit der Kirche das entscheidend geistli-
che Zeugnis, glaub-wiirdig die Liebe Gottes zu den Menschen zu verkiinden.
Als Gabe des Geistes ist die Einheit durch das Amt verbiirgt, dem ,,Ferment
der Einheit“.”! Jedoch nimmt die Einheit alle gleichermaBen in die Pflicht:

,Diese aus Menschen, aus uns zusammengesetzte Kirche hat den Auftrag, die Bezichungen
Christi zu den Leuten, die nichts von ihm wissen, aufrechtzuerhalten. Ein Leben, das sich nicht
fortzeugte, wire kein Leben. Jeder echte Christ hilft bei seiner Ausbreitung mit, sei es direkt,
sei es, indem er die mit Evangelisation, Mission, Apostolat usf. Betrauten mit Lebenskriften
versieht,“7

Zitierte Werke Madeleine Delbréls

NA = Nous autres, gens des rues, Textes missionaires présentés par Jacques Loew.
Paris: Ed. du Seuil 1966.
dt. _

NK = Wir Nachbarn der Kommunisten. Diagnosen, iibertragen und mit einem
Vorwort versehen von Hans Urs von Balthasar. Einsiedeln 1975.

JC = La joie de croire, Préface de Jean Guéguen, Avant-propos de Guy Lafon.
Paris: Ed. du Seuil 1968.
dt. in Ausziigen:

GwL = Gebet in einem weltlichen Leben, iibersetzt und mit einem Vorwort verse-
hen von Hans Urs von Balthasar. Einsiedeln 31993.

IA = Indivisible Amour, Pensées détachées inédites, Préface de Jacques Sommet.
Paris: Ed. du Centurion 1991.
dt.:

LS = Leben gegen den Strom. Denkanstofie einer konsequenten Christin, iiber-

setzt und mit einem Vorwort versehen von Katja Boehme. Freiburg 1992.

% POS8.

@G, Siefer, Arbeiterpriester, in: ’LThK [1993]1928.

' So Madeleine Delbrél iiber den Bischof, in: IA (1961) 120/ LSG 146.
2 NA (1960) 228/ NK 190.





