
Die Kirche als lebendiger Organismus 
Zur geistlichen Berufung des Priesters und des Laien 
nach Madeleine Delbrel 

Katja Boehme, Freiburg 

1. Die Aussagen in den vorkonziliaren Enzykliken 

Was ist ein Priester, was ist ein Laie? Die zu dieser Frage an den verschie- 
densten kirchlichen Orten abgehaltenen Diskussionen decken unmißver- 
ständlich auf, wie wenig Erörterungen zu diesem Thema von einem einheit- 
lichen Priesterbild getragen werden. 

Dabei schien noch vor wenigen Jahrzehnten die Antwort auf die Frage, 
was den Priester von dem Laien unterscheidet, unzweifelhaft deutlich. So be- 
antwortete Pius XL in seiner Enzyklika ,Ad catholici sacerdotii' aus dem Jahr 
1935 die Frage so: •Er selbst (sc. der Amtsträger) ist, wie wir zu Recht ge- 
wöhnlich sagen, ,ein anderer Christus', da er seine Person vergegenwärtigt." 
(vgl. DS 3755). Zwölf Jahre später bestätigt auch Pius XII. in der Enzyklika 
,Mediator Dei' (1947), daß der Priester die •Person unseres Herrn Jesus Chri- 
stus vertritt. (...) Er tritt folglich an den Altar als Diener Christi, niedriger als 
Christus stehend, aber höher als das Volk" (vgl. DS 3850). 

Die Gegenwart Christi im Priester wird hier als permanenter Zustand ge- 
deutet, der unabhängig von seinem Dienst oder seinem Tun und Handeln 
kontinuierlich fortbesteht und zusammen mit seiner Weihe quasi als stati- 
sches Faktum mitgegeben ist.1 Gerade durch die •Formel ,sacerdos alter 
Christus' wird eine einschränkungslose Darstellung Christi durch den Pres- 
byter ausgesprochen."2 So legt der Begriff ,alter Christus' nahe, der Priester 
könne quasi mit Christus identifiziert werden. Dieser noch vom Konzil von 
Trient geprägte Gedanke läßt nicht verwundern, daß im Römischen Kate- 
chismus folgende Sätze zu finden sind: 

•Da die Bischöfe und Priester... die Person Gottes selbst auf Erden vertreten, ist offenbar ihr 
Amt so, daß man sich kein höheres ausdenken kann. Daher werden sie mit Recht nicht nur En- 
gel, sondern auch ,Götter' genannt, weil sie des unsterblichen Gottes numinose Kraft bei uns 
vertreten"3 

1 Vgl. P. J. Cordes, ,Sacerdos alter Christus'? Der Repräsentationsgedanke in der Amtstheo- 
logie, in: Catholica 26 (1972) 38-49, 39f. 
2 Ebd. 39. 
1    Trienter Katechismus, nach dem Beschlüsse des Conciliums von Trient und auf Befehl 
Papst Pius V. und des Kirchenrathes von Trient herausgegeben. Passau 1839, II, 7,2. 



Katja Boehme 180 

Hier wird deutlich, um wievieles höher man noch in diesem Jahrhundert 
einen Priester im Unterschied zu einem Laien einschätzte. So formulierte 
PiusXII:: 

•Wie die Taufe alle Christen als solche bezeichnet und von den übrigen sondert, die im Läu- 
terungsbad nicht gewaschen und keine Glieder Christi sind, so unterscheidet gleicherweise das 
Sakrament der Priesterweihe die Priester von allen übrigen mit dieser Gnadengabe nicht aus- 
gestatteten Christen."4 

Mit dieser Aussage über den Priester sind auch Aussagen über das Ver- 
ständnis von der Kirche gemacht. Die Lehre von der Kirche setzte beim Amt 
an und hatte dieses zum Mittelpunkt. Die Kirche wird infolgedessen durch 
das Amt und die dreifache Aufgabe der Amtsträger zusammengehalten: die 
Verkündigung des Evangeliums und die Spendung der Sakramente, sowie 
das hierarchische Hirtenamt. So verstanden, baut sich die Kirche allein vom 
Amt her auf, weil das Amt gegenüber dem Laien Christus vergegenwärtigt. 
Als ,Mann der Sakramente' und als Stellvertreter Gottes' auf Erden hatte der 
Priester eine eindeutige Vorrangstellung vor dem Kirchenvolk der getauften 
Christen.5 

2. Konkrete Kirchengeschichte: Das Priesterseminar der Mission 
de France und Madeleine Delbrel 

Von diesen Grundgedanken war vor dem II. Vatikanischen Konzil die Spiri- 
tualität der Priester, ihre Seminarerziehung und ihre Lebensform geprägt. 

Umso erstaunlicher ist es, daß es zur gleichen Zeit in Frankreich eine Aus- 
nahme unter den Priesterseminaren gab: das überdiözesane Priesterseminar 
in Lisieux, das 1941 von der französischen Bischofskonferenz (A.C.A.) ge- 
gründet worden war, die .Mission de France'. In diesem Seminar, aus dem 
später auch Arbeiterpriester erwachsen sollten,6 beschritt man in der Ausbil- 
dung neue Wege, indem man engagierte Laien zur Seminarerziehung heran- 
zog, um von ihren Erfahrungen, die sie mitten in der Welt als Christen mach- 
ten, zu lernen. Und noch erstaunlicher ist, daß besonders eine Frau, eine ein- 
fache Sozialarbeiterin, mit ihren Vorträgen und programmatischen Texten 
das Denken der dortigen Priesteramtskandidaten prägte.7 Daniel Perrot (spä- 

4 Pius XII., Mediator Dei. Rundschreiben über die heilige Liturgie. Dt. Wien 1948, 31; zit. 
nach Greshake, Priestersein. Freiburg s 1991, 19. 
5 Vgl. die Darstellung bei Greshake, Priestersein, 20. 
6 1950 gab es etwa 100 Priester, die als Arbeiter tätig waren. 17 davon entstammten der Mis- 
sion de France. (Vgl. die Angaben bei D. Perrot, Les fondations de la Mission de France. Pa- 
ris: Ed. du Cerf 1987, 61 und G. Siefer, Arbeiterpriester, in: sLThK [1993] I 927.) 
7 Vgl. die Angaben bei M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister - Strukturmoment 



Die Kirche als lebendiger Organismus 181 

ter der Leiter der Mission de France) beschreibt, wie sehr diese Frau mit 
ihren Vorträgen ,durch ihr spirituelles Einfühlungsvermögen, ihre Reflexio- 
nen, ihre prophetischen Ausblicke, durch ihre Erfahrung und ihr Zeugnis auf 
einige Entwicklungen der Mission [de France] einen entscheidenden Ein- 
fluß'8 nahm.9 

Und diese - wie Jacques Loew sie bezeichnete - •von Gott auserlesene 
Frau, die uns das Zeitalter nach dem Konzil auslegt"10 sprach nun nicht (wie 
die päpstlichen Enzykliken zu ihrer Zeit) vom Priester als ,Mann der Sakra- 
mente', sondern stellte über den Laien eine kühne Behauptung auf, die zur 
damaligen Zeit höchstes Erstaunen geweckt haben muß, heute aber wie eine 
Vorausahnung des Zweiten Vatikanischen Konzils erscheint. In den Jahren 
zwischen den beiden erwähnten päpstlichen Enzykliken von 1935 und 1947 
definiert sie in einem Text, den sie den Priesteramtskandidaten in Lisieux 
widmete, den Laien folgendermaßen: 

•Wenn der Priester der Träger des Wortes Gottes ist, so sind wir Missionare ohne Priestertum 
wie eine Art Sakrament."1' 

Zeichenhaft die göttliche Wirklichkeit durchscheinend zu machen und so 
durch das eigene Sein und Handeln auf Gott zu verweisen, ist folglich Aufga- 
be jedes Christen. Diese Frau, die damit den kirchlichen Verlautbarungen ge- 
radezu widersprach und hier sogar dem getauften Laien den Wert eines Sa- 
kramentes zuwies, war Madeleine Delbrel (1904-1964), die Hans Urs von 
Balthasar •eine der bedeutendsten Frauen dieses Jahrhunderts" nannte und von 
Viktor Conzemius als •Modell des Christen der Zukunft" bezeichnet wurde.12 

christlicher Sozialethik. Dargestellt am Werk Madeleine Delbrels. ICS - Schriften 31, Münster 
1994, 136; A. Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebenszeugnis von Made- 
leine Delbrel. Ostfildern 1994, 224 und K. Boehme, Gott aussäen. Zur Theologie der weltoffe- 
nen Spiritualität bei Madeleine Delbrel. Würzburg 1997, 79. 
8 Zitiert nach J. F. Six, Cheminements de la Mission de France (1941-1966). Paris: Ed. du 
Seuil 1967,41. 
* So kann sie hierin mit Simone Weil verglichen werden, die zur selben Zeit mit ihren Vor- 
trägen im Dominikanerkonvent in Marseille (1941) auf die dortigen missionarischen 
Bemühungen einwirkte. Diese Vorträge Simone Weils fanden in jenem Dominikanerkloster 
statt, von dem aus Jacques Loew im gleichen Jahr als Docker in den Hafen ging; vgl. G. Siefer, 
Die Mission der Arbeiterpriester. Ereignisse und Konsequenzen. Essen 1960, 23. 
10 So J. Loew in seiner Introduction zu: Nous autres, gens des rues. Textes missionnaires pre- 
sented par Jacques Loew. Ed. du Seuil 1966, 9. Dt.: Wir Nachbarn der Kommunisten. Diagno- 
sen. Übertragen und mit einem Vorwort versehen von Hans Urs von Balthasar. Einsiedeln 
1975. (Im folgenden mit den Kürzeln NA/ NK wiedergegeben.) 
11 NA (1943) 76/NK 56. Zum Sakramentsbegriff bei Madeleine Delbrel vgl. K. Boehme, Gott 
aussäen. Zur Theologie der weltoffenen Spiritualität bei Madeleine Delbrel. Würzburg 1997, 
189f. 
12 H. U. von Balthasar, Vorwort, in: M. Delbrel, Gebet in einem weltlichen Leben. Übersetzt 
und mit einem Vorwort versehen von H. U. von Balthasar. Einsiedeln 51993, 7. Frz.: Lajoie de 
croire. Preface de Jean Gueguen. Avant-propos de Guy Lafon. Ed. du Seuil 1968. (Im folgen- 



Katja Boehme 182 

Durch ein Bekehrungserlebnis zutiefst erschüttert, gab Madeleine Delbrel 
1924 ihre Studien an der Sorbonne in Paris auf.13 Sie lernte statt dessen den 
Beruf der Sozialarbeiterin, um unter den Ärmsten der Arbeiter in den Voror- 
ten von Paris ein christliches Zeugnis zu geben. In den Jahren ihres Wirkens 
von 1933 bis zu ihrem Tod 1964 wurde sie aufgrund ihrer Erfahrungen in ei- 
nem kommunistischen Milieu zur Ratgeberin auch vieler Arbeiterpriester, al- 
len voran Jacques Loew, mit dem sie freundschaftlich verbunden war. 

Aber nicht nur die in der Arbeitermission tätigen Priester, auch Bischöfe 
und der Rektor des Priesterseminars der Mission de France, Louis Augros, 
baten um ihren Rat. Gerade der Briefwechsel zwischen ihm und Madeleine 
Delbrel gibt Aufschluß darüber, wie sie über die geistliche Berufung des Lai- 
en und des Priester dachte und meditierte. 

Als nach anwachsenden Spannungen das Experiment der Arbeiterpriester 
1954 von Rom untersagt wurde, schlug sie sich weder auf die eine noch auf 
die andere Seite, sondern versuchte, vermittelnd auf beiden Seiten Verständ- 
nis zu wecken. Die Lösung dieser Frage, welche die ganze französische Kir- 
che betraf und belastete, sah sie in einem verstärkten Gebet. Ihre ,Blitzwall- 
fahrt' nach Rom, die sie vorausahnend 1952 unternommen hatte, um nur ei- 
nen Tag lang für dieses Anliegen am Petrusgrab zu beten, gibt Zeugnis von 
ihrer Haltung zur Kirche, deren Einheit sie um jeden Preis gewahrt wissen 
wollte. So lebte Madeleine Delbrel bewußt ganz in der Welt und ganz in der 
Kirche. 

Am 13. Oktober 1964 starb sie unerwartet, knapp sechzig Jahre alt, an ei- 
nem Schlaganfall; die von ihr mit Spannung erwartete Veröffentlichung der 
dogmatischen Konstitution über die Kirche ,Lumen Gentium' (21.11.1964) 
hat sie nicht mehr erlebt. 

3. Das Priesterbild von Louis Augros 

Wie sehr sie aber eine Frau war, •in deren Leben sich vieles von dem ver- 
dichtet hat, was es an Strömungen in der vorkonziliaren Epoche gab",14 wird 
besonders in der Gegenüberstellung ihrer Gedanken zu denen von Louis Au- 
gros, des Leiters des Priesterseminars der Mission de France, deutlich. Seine 

den wiedergegeben als: JC/ GwL). V. Conzemius, Madeleine Delbrel - Porträt des Christen 
der Zukunft, in: ders., Propheten und Vorläufer. Wegbereiter des neuzeitlichen Katholizismus. 
Zürich 1972, 304-316, 304. 
11  Zu ihrer Biographie vgl. Ch. de Boismarmin, Madeleine Delbrel: Mystikerin der Straße. 
München 21996 und - in ihrer theologischen Bedeutung - A. Schleinzer, a.a.O. 
14  A. Schleinzer, ,Die Leute von der Straße'. Madeleine Delbrel als Konzilsmutter und als 
Prophetin der Nachkonzilszeit, in: G. Fuchs (Hrsg.),,... in ihren Armen das Gewicht der Welt'. 
Mystik und Verantwortung: Madeleine Delbrel. Frankfurt am Main 1995, 128. 



Die Kirche als lebendiger Organismus 183 

Aussagen sind noch ganz von dem nachtridentinischen Priesterbild seiner 
Zeit geprägt, das ja auch die genannten päpstlichen Enzykliken spiegeln. So 
kennzeichnet Louis Augros die Christusbeziehung des Amtsträgers als eine 
einschränkungslose seinshafte Darstellung Christi. Für ihn ist 

•der Priester (...) der unter uns wahrnehmbar gegenwärtige Christus, Christi .Sakrament', eine 
Wegkreuzung der Welt, wo sich, wie in Christus, Himmel und Erde vereinigen, ein Punkt, wo 
ein Strahl der Ewigkeit durchbricht, so daß alle, die sich ihm nahen - sofern sie nur in entspre- 
chender Verfassung sind - eine innere Wandlung erfahren, ohne sich vielleicht dessen bewußt 
zu werden."15 

Nach Augros ist die Gegenwart Christi in der Welt somit vor allem an die 
Gegenwart der Priester gebunden.16 Er setzt die Gleichförmigkeit des prie- 
sterlichen Amtes mit Christus so hoch an, daß er sogar von der Notwendig- 
keit spricht, •daß der Priester sich in die menschliche Gesellschaft ,inkar- 
niert', damit mit ihm Christus und seine ganze Lebenskraft in sie hineinge- 
tragen werde und ihm die Wirkkraft des Sauerteigs im schweren Teig der 
Menschheit gegeben werde."17 Wenn die Priester sich •weigern" - so formu- 
liert er - •dieses ,Sakrament' [Christi] zu sein, dann gibt es diese wahrnehm- 
bare Gegenwart Christi in der Welt nicht mehr. Dann gibt es keinen Mittler 
mehr."18 Daher sollten die Priester - so fordert er - in der Welt keinen ande- 
ren Gedanken mehr haben als: •Darinnensein, ganz eingegraben, damit 
durch sie die Kirche darin sei und dort geboren werde."19 

Hier wird deutlich, daß Augros mit der Wendung, der Priester habe •sich 
in die Gesellschaft zu inkarnieren" - ähnlich wie die beiden erwähnten päpst- 
lichen Enzykliken - die unmittelbare Gegenwärtigsetzung Christi in der Welt 
durch den Priester bezeichnet. Weil Augros damit quasi eine Identität des 
Priesters mit Christus beansprucht und diese eben nicht vom Dienst und Han- 
deln, sondern vom Sein des Priesters ableitet, vergißt er ganz, daß die Weihe 
den Priester weder von seinen persönlichen Schwächen befreit, noch vor den 
Anfechtungen der atheistischen Umgebung bewahrt, denen er nur durch stän- 
dige kritische Auseinandersetzung sowie durch Umkehr und Erneuerung ge- 
wachsen sein kann. 

15 L. Augros, Die .Frankreich-Mission' und die Katholische Aktion (2. Teil), in: Dokumente 3 
(1947) Heft 5, Nr.44, 1 -6,4; frz.: La mission de France, in: Masses ouvrieres Nr. 12 (1946) 58. 
16 L. Augros, Die .Frankreich-Mission'... (2. Teil) 3: •Damit die Menschheit Erlösung finde, 
will Christus in allen Zeiten, an allen Orten und in allen Zivilisationen in wahrnehmbarer Ge- 
stalt gegenwärtig sein - in diesem ,Sakrament', welches der Priester ist." 
17 L. Augros, Die .Frankreich-Mission' und die Katholische Aktion (1. Teil), in: Dokumente 3 
(1947) Heft 4, Nr.35, 1-4, 2. Die vorliegende Übersetzung wurde leicht verändert, da sie statt 
des Begriffs ,s'incarner' des französischen Originals (in: Masses ouvrieres 12 [1946] 50) das 
deutsche Wort einverleiben' verwendet. 
18 L. Augros, Die .Frankreich-Mission'... (2. Teil) 3. Augros wird bei dieser Aussage an die 
Gegenwart von Priestern in deutschen Kriegsgefangenenlagern gedacht haben. 
"> L. Augros, Postface, in: NA (1966) 321-328, 324. 



Katja Boehme \ 34 

Dieser Gefahr sind viele Arbeiterpriester erlegen, gerade weil sie ihre Pa- 
storal der Jnkarnation' mit einem nachtridentinischen Priesterideal verban- 
den, das auf die Erfordernisse eines Alltags im Arbeitermilieu nicht zuge- 
schnitten war.20 Daß die Arbeiterpriester an ihrem Priesterbild scheiterten, 
kann als einer der Gründe angeführt werden, weswegen das Experiment der 
Arbeiterpriester 1954 von Rom untersagt wurde.21 Madeleine Delbrel hatte 
dies erkannt und in einem Brief an Pere Augros und dessen Nachfolger Da- 
niel Perrot, den sie anläßlich der Bekanntgabe, daß die Arbeiterpriesterbe- 
wegung verboten werden sollte, verfaßt hatte, geklagt, daß die Priester auf 
den ,Schock' der Begegnung mit dem Kommunismus nicht vorbereitet ge- 
wesen seien.22 

4. Die ,Fleischwerdung des Wortes Gottes in uns' nach Madeleine Delbrel 

Bezeichnend ist nun, daß Madeleine Delbrel in ihren Schriften den Begriff 
der Inkarnation zwar aufgreift, aber anders deutet.23 Im Unterschied zu Au- 
gros, der den Begriff der Inkarnation eng mit dem Priesterbild verknüpfte, 
nimmt Madeleine Delbrel den Inkarnationsbegriff auch für das allgemeine 
Priestertum in Anspruch.24 Und während Augros eine durch den Priester fast 

20 Das gilt zum Teil auch von dem Priesterbild von Yves Congar OP, der sich - obwohl Theo- 
loge der nouvelle theologie - über den Priester wie folgt äußerte: •Die Kräfte, die er ihnen [den 
Menschen] zur Verfügung stellt, sind nicht diejenigen starker Arme und geschickter Arbeiter- 
hände, noch die eines irdischen Berufes, so edel der Dienst, dem er gilt, auch sein mag. (...) Es 
sind geistliche Kräfte sowohl persönlicher Art wie Erkenntnis, Liebe und Gebet, als auch amt- 
licher Art, nämlich die seines Priestertums und seiner hierarchischen Ordnung." (Y. Congar, 
Der Laie. Stuttgart 1957, 644). Sein Mitbruder Marie-Dominique Chenu OP wandte sich al- 
lerdings gegen eine Definition des Priestertums, das •aus den wesentlichen Funktionen be- 
steht: die Verherrlichung durch das Gebet, die Feier des Opfers in der Messe, der Dienst der 
Sakramente, die katechetische und pastorale Unterweisung" und forderte angesichts der neuen 
pastoralen Situation ein missionarisches Priestertum. Sein Einfluß auf die Mission de France 
mußte allerdings noch näher untersucht werden, zumal er im Gegensatz zu Augros darauf hin- 
gewiesen hat, daß •eine Präsenz sicherlich weder schon eine .Unterweisung' (didache), noch 
ein Sakrament" ist. (Vgl. Marie-Dominique Chenu, Le sacerdoce des pretres ouvriers, in: La 
Vie intellectuelle, Februar [1954] 175-181, 181.) 
21 Die Bedenken der Kirchenleitung richteten sich vor allem auch gegen eine zu einseitige Art 
der Ausbildung in der Mission de France, die auf ein neues Priesterbild hinauslaufe, wie Kar- 
dinal Lienart in seinem Monitum vom 29.3.1952 feststellte. Vgl. hierzu M. Heimbach-Steins, 
Unterscheidung der Geister, 148. 
22 Den Brief Madeleine Delbrels an die Peres Augros und Perrot vom 20.10.1953 hat dan- 
kenswerterweise M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 277-287 der Öffentlich- 
keit zugänglich gemacht. Vgl. hier: 283. 
21 Es ist daher bemerkenswert, daß sie das Verb ,inkarnieren' fast nur ausschließlich während 
der Jahre verwendet, in denen sie mit der Mission de France in engerem Kontakt stand. 
24  Ein unveröffentlichter Brief an ihre Freundin Germaine vom 8.9.1942 in den Archiven Ma- 
deleine Delbrels Abt. III (im folgenden: Arch. MD III) legt Zeugnis dafür ab: •Au fond, le don 



Die Kirche als lebendiger Organismus 185 

unmittelbare Wirksamkeit der göttlichen Erlösungswirklichkeit auf die Ge- 
sellschaft annahm, wirkt nach Madeleine Delbrel die Inkarnation - also die 
Gegenwärtigsetzung Christi - nur durch eine zweifache Vermittlung: durch 
die Vermittlung des Evangeliums und der Kirche. 

Betrachten wir zunächst die Vermittlung der Inkarnation durch das Evan- 
gelium: 

Der Inkarnationsbegriff bei Madeleine Delbrel lebt von der programmati- 
schen Aussage: •und das Wort ist Fleisch geworden" (Joh 1,14). Diesen jo- 
hanneischen Gedanken der Fleischwerdung des Wortes Gottes bezieht Ma- 
deleine Delbrel nun nicht nur auf den Priester, sondern auf jeden Christen, 
der mit Christus gleichförmig werden will. Denn •der Drang des lebendigen 
Wortes geht dahin, Fleisch zu werden, Fleisch zu werden in uns."25 Daher 
mahnt sie: 

•Wenn wir unser Evangelium in den Händen halten, sollten wir bedenken, daß das Wort darin 
wohnt, das in uns Fleisch werden will, uns ergreifen möchte, damit wir - sein Herz auf das un- 
sere gepfropft, sein Geist dem unsern eingesenkt - an einem neuen Ort, zu einer neuen Zeit, in 
einer neuen menschlichen Umgebung sein Leben aufs neue beginnen."26 

Im Unterschied zu Augros geht Madeleine Delbrel somit nicht von der Prie- 
sterweihe aus, mittels derer der Priester befähigt ist, •sich" in der Welt zu •in- 
karnieren". Vielmehr überträgt sie den Begriff der Jnkarnation' auf jeden ge- 
tauften Christen und meint damit nicht das missionarische Verhalten des Prie- 
sters in der Welt, sondern das Verhalten des Evangeliums im Christen, also die 
•Fleischwerdung des Wortes Gottes in uns", welche dann unweigerlich zu ei- 
nem missionarischen Verhalten der Christen führt. Folglich verwendet sie das 
neutestamentliche Bildwort des Sauerteigs, mit dem die Arbeiterpriester häu- 
fig ihr Apostolat umschrieben, nicht wie diese auf die Wirkweise des Priesters 
in der Gesellschaft (eine Wendung, die bezüglich des Laien wieder im II. Va- 
tikanischen Konzil aufgegriffen wurde),27 sondern auf die Wirkweise der 
Worte des Evangeliums im Christen. Weil diese •Geist und Leben" (Joh 6,63) 
sind, •sind sie wie der ursprüngliche Sauerteig, der den Teig unseres Lebens 
angreifen und heben will in der Art eines neuen Lebens."28 

Ob das Wort Gottes im Leben der Christen wie Sauerteig wirksam werden 

total, constant, renouvele ä chaque battement de coeur de nous-memes au Christ, pour qu'il 
continue en nous son Incarnation, et la manifestation de ce don par une charite fraternelle, eile 
aussi de tous les instants, exquise, inlassable universelle, c'est notre vie." 
25 NK (1943) 56. 
26 JC(1946)31/GwL18. 
27 Vgl. LG 31: •Dort sind sie [die Laien] von Gott gerufen, ihre eigentümliche Aufgabe, vom 
Geist des Evangeliums geleitet, auszuüben und so wie ein Sauerteig zur Heiligung der Welt ge- 
wissermaßen von innen her beizutragen." 
28 JC (1946) 31/ GwL 17: •Die Worte des Evangeliums durchwalken uns, verändern uns, bis 
sie uns gleichsam in sich einverleiben." 



Katja Boehme 186 

kann, macht Madeleine Delbrel von deren Bereitschaft abhängig, sich durch 
das Evangelium verwandeln lassen zu wollen. Auch darin unterscheidet sie 
sich deutlich von dem Ansatz Augros'. Dieser erwähnt die immer neue Be- 
reitschaft des einzelnen nicht, sondern sieht im Sakrament der Priesterweihe 
bereits die Voraussetzungen dafür, daß der Priester in der Welt Christus ge- 
genwärtig setzt.29 Für Madeleine Delbrel hingegen sind verschiedene persön- 
liche Schritte notwendig, um zu einem Wort Gottes umgestaltet zu werden. 
Zunächst hebt sie hervor, daß die Inkarnation des Wortes Gottes sich im Chri- 
sten nicht einfach nur durch Lesen des Neuen Testamentes und auch nicht 
durch ein intellektuelles Studium oder gar textkritisches Umgehen mit dem 
Evangelium vollzieht. Denn das würde noch lange nicht heißen, daß •sein 
Licht (...) auf unser Tagwerk, unsere Haltung, unser Handeln einwirken 
kann."30 Das Evangelium nur zu lesen hieße für sie nichts anderes als •ein 
kleines Bad im Evangelium" zu nehmen und •dann sein lebendiges Wasser 
entweder an uns oder am Handtuch verdunsten" zu lassen.31 

Die Verwandlung des Christen in ein lebendiges Evangelium knüpft sie 
vielmehr an die Grundhaltung, in Gehorsam und Hingabe •ganz dem Wort 
Gottes Untertan, ganz geschmeidig und beweglich unter dem Antrieb seines 
Geistes"32 zu sein. Damit sich die Worte des Evangeliums im Christen ver- 
wirklichen können, muß sich der Christ dem Evangelium unterordnen •wie 
der Gelähmte oder der Hauptmann, bereit, unverzüglich im vollen Gehorsam 
zu handeln."33 Zusammen mit der Grundhaltung des Gehorsams setzt die 
seinshafte Angleichung des Christen an das Evangelium weitere Schritte vor- 
aus: Es gilt zunächst, die nötige Zeit einzusetzen, um das Evangelium zu le- 
sen. Das Lesen muß darin einmünden, •das Wort des Herrn zu hören." Dem 
Hören muß die Haltung folgen, das Wort zu empfangen und es zu bewahren: 

•Das gehörte Wort muß bewahrt werden, und seine Wirksamkeit in uns hängt von der Art ab, 
wie wir es in uns bewahren: als ein Saatkorn in der Erde, die wir für das Wort sind.'34 

29 Vgl. L Augros, Die .Frankreich-Mission'... (2. Teil j 3: •Das Priestertum ist nicht Sache des 
Auftretens. Es ist Sache der Seele, des Innenlebens, ontologischer und psychologischer Chri- 
stusverbundenheit, erlösender Wirksamkeit in Seinem geheimnisvollen Leib. Dieses wesentli- 
che Priestertum muß (...) der gegenwärtigen Zivilisation .einverleibt' werden." 
10 Vgl. NA(1948)81/NK59. 
11 Vgl. JC (1964) 226/ GwL 86 und M. Delbrel, Indivisible Amour. Pensees detachees inedi- 
tes. Preface de Jacques Sommet. Paris: Ed. du Centurion 1991; dt.: Leben gegen den Strom. 
Denkanstöße einer konsequenten Christin. Übersetzt und mit einem Vorwort versehen von K. 
Boehme. Freiburg 1992. (Im folgenden zitiert als: IA/ LS). 
12 JC (1964) 229/ GwL 90. Vgl. NA (1948) 81 / NK 59. 
11 JC (1946) 31/GwL 17. 
14 Vgl. NA (1948) 81/ NK 60: •Wir dürfen diese Art Sturz des Wortes in unseren untersten 
Grund nicht hemmen, müssen den passiven Mut aufbringen, es wirken zu lassen, innen in uns. 
,An mir geschehe nach deinem Wort'." 



Die Kirche als lebendiger Organismus 187 

Mit diesen Bildworten des Gleichnisses vom Sämann (Mk 4,20 par) for- 
dert sie mit Nachdruck die Bekehrung des Christen ein.35 Bekehrung ist ihr 
die Verwandlung in ein neues Leben, ist •die Liebe Christi, die Wiedergabe 
seiner Person in uns, das Eindringen seiner Gegenwart in uns, seine Liebe, 
die an alle Menschen, denen wir begegnen, ausgeteilt werden soll".36 

Damit mündet das Verhältnis Madeleine Delbrels zum Evangelium 
schließlich in ihr Verständnis von Evangelisation ein. Denn die •Men- 
schwerdung des Gotteswortes in uns, diese Fügsamkeit, uns von ihm modeln 
zu lassen: eben das nennen wir Zeugnis geben."37 Aufnahme des Evangeli- 
ums und Verkündigung sind für sie eine einzige Bewegung, die sich im Chri- 
sten vollzieht. 

So verstanden ist der für das Evangelium verfügbare Christ eine ,Art Sa- 
krament'. Das aber ist kein statisches Sein, sondern ein dynamischer Prozeß, 
der immer wieder die eigene Bekehrung verlangt und für Priester und Laien 
gleichermaßen gilt. Denn alle Handlungen und Worte eines Christen werden 
so zu einem Lebenszeugnis des Evangeliums: 

•Nirgendwo als in unserem Leben strömt, von morgens bis abends zwischen den Ufern unse- 
rer Häuser, Straßen, Begegnungen, das Wort, in dem Gott gegenwärtig sein will. Nirgendwo 
als in unserem Geist, der uns durch unsere Arbeit, Mühsal, Freude, Liebe hindurch auferbaut, 
will Gottes Wort wohnen. Jener Satz des Herrn, den wir während einer Frühmesse oder einer 
Fahrt in der Untergrundbahn dem Evangelium entrissen haben (...) [will] befruchten, verwan- 
deln, erneuern: den Händedruck, den wir heute zu geben haben, unsere Arbeitsleistung, die 
Art, wie wir den uns begegnenden Menschen anblicken, wie wir gegen unsere Müdigkeit 
ankämpfen, einen Schmerzanfall bestehen, in einer Freude erblühen. (...) Es will wir selber 
sein, wo immer wir selber sind."18 

Wenn Madeleine Delbrel das ebenso für den Laien wie für den Priester 
aussagt, was ist dann aber der Unterschied zwischen einem Laien und einem 
Priester? 

Ist es der spezifische Auftrag der Verkündigung, der für den Priester gilt? 
Wenn Madeleine Delbrel von allen Getauften fordert, daß sie ein lebendiges 
Wort Gottes werden sollen, damit ihr Leben zur Verkündigung wird, kann die 
Verkündigung nicht den wesentlichen Unterschied zwischen dem allgemei- 
nen und dem geweihten Priestertum ausmachen.39 

35 JC (1964) 231 / GwL 93: •Dann müssen wir das Wort des Herrn bewahren und achtgeben, es 
nicht ,auf dem Weg' liegen zu lassen, bevor es in uns den Keim der Bekehrung getrieben hat." 
16 IA(1962)49/LS61. 
37 NA (1943) 76/ NK 57. Vgl. ebd: •Ist es [das Wort Gottes] einmal in uns Fleisch geworden, 
so dürfen wir es nicht bei uns behalten: wir gehören fortan denen, die darauf warten." 
38 NA (1948) 82/NK 61. 
39 Daß Madeleine Delbrel nicht zu Unrecht als ,Prophetin der Nachkonzilszeit' bezeichnet 
wurde, zeigt der Vergleich mit einer Aussage aus dem Dekret über das Apostolat des Laien, AA 
6: •Dennoch besteht dieses Apostolat nicht nur im Zeugnis des Lebens. Ein wahrer Apostel 



Katja Boehme |gg 

Ist es die Befähigung des Priesters, Sakramente spenden zu dürfen? Wenn 
Madeleine Delbrel den missionarischen Laien selbst als ,Art Sakrament' be- 
zeichnet, ist für sie der Unterschied zwischen dem ,Mann der Sakramente' 
und dem Laien offensichtlich nicht so groß.40 

So bleibt noch die Frage zu klären, wie es mit dem Hirtenamt des Priesters 
und seiner Beauftragung, als Haupt seine Gemeinde zu führen, bestellt ist. 

5. Die Vermittlung der Inkarnation durch die Kirche 

Diese Frage kann nur unter Berücksichtigung der zweiten Vermittlungsin- 
stanz beantwortet werden, ohne die Jnkarnation' - der Vergegenwärtigung 
Christi in der Welt - nach Madeleine Delbrel nicht möglich ist, die Kirche: 

•Wir werden die Liebe Gottes in der Welt nicht inkarnieren können, das Evangelium, das 
nichts als die Verkündigung der Liebe ist, nicht in sie hineintragen können, wenn wir nicht zu- 
vor die Inkarnation dieser Liebe in der Kirche, dem mystischen Leibe Christi, annehmen."41 

Die Untrennbarkeit von Evangelium und Kirche begründet sie letztlich 
christologisch: Weil Christus das fleischgewordene Wort Gottes ist, das sich 
im Evangelium offenbart42 und sich in der Kirche (als dem ,Leib Christi') 
fortsetzt, sind Evangelium und Kirche in Christus eine Einheit. Daher kann 
sie sagen: 

•Einzig in der Kirche und durch sie ist das Evangelium Geist und Leben. Außerhalb ist es nur 
noch geistreich, nicht mehr Heiliger Geist."4' 

Obwohl Madeleine Delbrel die zeitgenössischen Enzykliken kannte, fin- 
det sich in ihren Schriften kein Beleg dafür, daß sie Christus als das Haupt der 
Kirche bezeichnet.44 Eine Übertragung der Vorrangstellung Christi als Haupt 
auf die Stellung der kirchlichen Hierarchie, wie die Enzyklika ,Mystici cor- 
poris' (1943) sie vollzieht,45 ist ihr damit letztlich nicht möglich. 

sucht nach Gelegenheiten, Christus auch mit seinem Wort zu verkünden, sei es den Nichtgläu- 
bigen, um sie zum Glauben zu führen, sei es den Gläubigen, um sie zu unterweisen..." 
4(1 Vgl. ebd. AA 6: •...die Botschaft Christi der Welt durch Wort und Tat bekanntzumachen und 
ihr seine Gnade zu vermitteln (...) geschieht vorzüglich durch den Dienst des Wortes und der 
Sakramente. Dieser ist zwar in besonderer Weise dem Klerus anvertraut, an ihm haben aber 
auch die Laien ihren bedeutsamen Anteil zu erfüllen..." 
41 NA(1953)147/cf.NK120. 
42 JC(1946)32/GwL18;JC(1959)58. 
43 NA (1953) 150/NK 123. 
44 Das gilt meines Wissens auch für die unveröffentlichten Schriften Madeleine Delbrels. 
45 Vgl. Pius XII., Enzyklika Mystici Corporis. AAS (1943) 193-248. Deutsche Übersetzung 
in: Heilslehre der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis Pius XII. Deutsche Ausgabe des frz. Ori- 
ginals v. P. Cattin OP u. H.Th. Conus OP, besorgt von A. Rohrbasser. Freiburg/ Schweiz 1953 
466-526, 485. 



Die Kirche als lebendiger Organismus 189 

Eher vergleichbar mit Paulus unterscheidet sie die einzelnen Glieder nach 
ihren unterschiedlichen Aufgaben in der Kirche: 

•Was Paulus einst unsern Glaubensvätern schrieb, ist stets in Geltung: er zeigte ihnen, wie wir 
Glieder eines einzigen Leibes sein müssen, ihrer Funktion nach verschieden, einander ergän- 
zend zu einem gleichen Ziel.'""' 

So begründet sie das Wesen des Amtes nicht in der Identifikation des Prie- 
sters mit Christus, sondern in seiner Vollmacht, Funktionen Christi zu über- 
nehmen, in denen er Christus repräsentiert. Durch die Weihe wird ontolo- 
gisch in ihm grundgelegt, Aufgaben in persona Christi für die Kirche aus- 
führen zu dürfen. 

Die wesentliche Unterscheidung zwischen der Berufung des geweihten 
und des allgemeinen Priestertums setzt für Madeleine Delbrel hier an. Denn 
sie betont durchaus, daß •in dem Priester eine Mitteilung Christi besteht, an 
der der Laie keinen Anteil hat."47 Und es darf, wie sie folglich zu bedenken 
gibt, •die Wiederaufwertung unserer Eigenschaft als Getaufte und Gefirmte 
die Mündigkeit des Laientums (...) nicht zu der Meinung verführen, wir sei- 
en mit sämtlichen Funktionen' Christi ausgestattet."48 

Diese wesenhaft angelegte funktionale Qualität des Amtes tritt vor allem 
in einer Bezeichnung hervor, welche an den Haupt-Gedanken erinnert, ohne 
allerdings seinen autoritativen Gehalt zu rezipieren: Madeleine Delbrel be- 
zeichnet das Amt als •Gehirn",49 zu dem einerseits die Wahrnehmungen der 
Laienchristen zurückgeführt und von dem aus andererseits die kirchlichen 
Aufgaben abgeleitet werden sollen.50 Damit will sie die Bedeutung des Am- 
tes in seiner Aufgabe, Christus zu repräsentieren, keinesfalls mindern, son- 
dern die gegenseitige Verwiesenheit der Kirchenglieder im Dienst an der Le- 
bensordnung der Kirche hervorheben: 

•Wir können den Platz der Organe eines Körpers nicht verändern. Wir können die Augen nicht 
ans Ende unserer Finger versetzen und das Herz nicht in unsern Kopf. (...) Wir fallen auf Wor- 
te herein, und der Ausdruck .Hierarchie' ist daran, für uns ein abstrakter Popanz zu werden. 
Nun aber besagt dieses Wort die Kommunikation Christi mit jedem Organ seines Leibes."51 

46 NA (1960) 226/NK 187. 
47 NA (1953) 120/NK95. Sie unterstreicht, daß im Unterschied zum Laien auch ,der beschei- 
denste Priester (...) die Vollmacht [hat], gewisse Funktionen Christi selbst zu erfüllen, er ist ein 
Wunder an Reichtum.' (NA [1960] 227/NK 188.) 
48 NA(1951)120/NK95. 
49 Sie äußert im Zuge ihrer Kritik an einer falschen Haltung gegenüber der Hierarchie: ,Die 
Eindrücke der Augen, die Wahrnehmungen usf. vermitteln wir nicht zum Gehirn.' (NA [1952] 
139/NK 113.) Vgl. NA (1951)118/NK 93. 
50 Von den Priestern und Bischöfen hat der einzelne Christ seine kirchliche Sendung zu erhal- 
ten; •sie letztlich müssen es ihm vermitteln." (NA [1951] 120/ NK 95.) 
51 NA(1951)119f./cf.NK94. 



Katja Boehme 190 

Die Notwendigkeit des Gehorsams gegenüber der Hierarchie, die ja den 
Zusammenhalt verbürgt, begründet sie folgerichtig nicht mit der Stellung des 
Amtes als Autorität, sondern mit dem für einen Organismus lebensnotwendi- 
gen Zusammenhalt der Glieder und Organe: •Für einen Organismus wäre es 
Wahnsinn, wenn er seinem Leben diese oder jene Sonderaktion vorziehen 
wollte."52 

Kirche ist für sie ein lebendiger Organismus, in welchem der einzelne 
Christ eine erhebliche kirchliche Verantwortung trägt. Unabhängig von sei- 
ner Stellung innerhalb der kirchlichen Struktur steht jeder Christ stellvertre- 
tend für das Gesamt der Kirche ein: 

•Unsere Abhängigkeit ihr als Leib gegenüber ist beträchtlich. Aber nicht minder beträchtlich 
ist auch unsere Initiative, Verantwortlichkeit, Funktion. Die Vorsehung will, daß wir darin un- 
ersetzlich seien. (...) Eine einzige Zelle kann den ganzen Organismus anstecken; eine einzige 
Zelle kann auch dem Ganzen die rettende Kraft vermitteln."53 

Mit diesen Worten macht die engagierte Christin von Ivry darauf aufmerk- 
sam, daß weniger durch Rang und Stellung, als vielmehr durch die persönli- 
che Heiligkeit Kirche gestiftet wird. Nicht das Amt, sondern die Heiligen 
bauen die Kirche auf. Dem Amtsträger kommt dabei - als dem ,Gehirn' der 
Kirche - die Aufgabe zu,54 die verschiedenen Charismen der Kirche zu koor- 
dinieren, was den Priester über eine Fülle von Funktionen verfügen läßt, die 
der Laie nicht hat. 

Die geistliche Berufung aber bleibt für den Laien und den Priester gleich: 
Sie besteht darin, durch sich hindurch die Erlösungsbotschaft sichtbar wer- 
den zu lassen. Für Madeleine Delbrel geht das nicht, ohne daß jeder einzelne 
getaufte Christ die ganze Kirche repräsentiert:55 

•Wir sind nicht Kirche, wenn wir nicht die ganze Kirche sind: jedes Glied gehört zum gesam- 
ten Leib. Und wir sind die ganze Kirche nur, wenn wir in ihr an unserem exakten Platz stehen, 
was nichts anderes heißt als: an unserem Platz in der Welt, wo Kirche sich durch uns hindurch 
vergegenwärtigt."56 

52 NA (1951) 119f./ NK 94; vgl. NA (1959) 166/ NK 136: •Wir sollen immerfort lernen, uns 
dessen, was die Kirche aus uns gemacht hat, was die andern in ihr sind, ebenso zu bedienen wie 
unserer Arme und Beine: wie die Hand sich ihrer Finger bedient, ohne dabei aufzuhören, dem 
Kopf zu gehorchen; wie die Hand etwas anrührt, aber nur durch den Kopf das Berührte sieht." 
53 NA (1953) 146/NK 119; vgl. NA (1938) 71/NK 52. 
54 Wie an einer ursprünglich an Jacques Loew gerichteten Studie aufgewiesen werden kann, 
leitet sie diese Funktion von Christus ab, den sie als das .Gehirn' deutet. Vgl. NA (1951) 118/ 
NK93. 
55 Damit trifft Madeleine Delbrel den Nerv der Theologie der Laienberufung. So äußert Yves 
Congar: •Die Theologie vom Laientum ruft in Wirklichkeit nach einer umfassenden Ekklesio- 
logie." (Congar, Der Laie, 13). 
56 NA (1951) 118/NK93. 



Die Kirche als lebendiger Organismus 191 

6. Ausblick: Eine bleibende Herausforderung 

Gerade diese ekklesiologische Dimension des Priestertums war in der Mis- 
sion de France mehr und mehr in Vergessenheit geraten,57 was auch die Fol- 
ge des einseitig christozentrischen Priesterbildes gewesen sein mag, womit 
Louis Augros die Mission de France prägte.58 Das Amt des Priesters aus- 
schließlich von seiner christologischen Dimension her zu sehen und nicht 
seine ekklesiologisch-pneumatologische Sendung in Blick zu nehmen, er- 
leichterte es den Arbeiterpriestern, sich nicht als Repräsentanten des Gefüges 
der Kirche zu verstehen und sich von dieser zu distanzieren.59 

Auf diesen Verlust hat Madeleine Delbrel in ihrem engagierten Brief an 
die Peres Augros und seinen Nachfolger Daniel Perrot eindringlich aufmerk- 
sam gemacht.60 Sie weist darauf hin, daß es sich bei der Mission de France 
um eine Gründung durch die Bischöfe und damit um •eine im Zentrum der 
Kirche wurzelnde Berufung"61 handle, während die missionarischen Laien in 
der ,Peripherie' der Kirche anzusetzen sind und sich so größere individuelle 
Gestaltungsfreiheit ihrer Sendung erlauben dürfen.62 

Es scheint, als ob Madeleine Delbrels Kritik an der Mission de France an- 
läßlich des Verbots der Arbeiterpriester gerade da ansetzt, worin sie selbst 
der Mission de France als Vorbild fungiert hatte, denn sie und ihre Equipe 
hatten ja •der Mission de France ebenso als Modell missionarischer Arbeit in 
einem glaubensarmen Umfeld wie als Modell der Spiritualität"63 gedient. 

57 Es wäre zu untersuchen, inwieweit M.-D. Chenu OP zum Inkarnationsverständnis in der 
Mission de France beitrug, bzw. sich davon absetzte. Denn auch Chenu unternahm den •Ver- 
such, eine Theologie vom Prinzip der Inkarnation her zu entwickeln, ihr einen Ort zu geben, an 
dem die sich in der Kirche fortzeugende christliche Botschaft geschichtlich auf neue Weise 
Gestalt annimmt." Damit sah Chenu diesen Ort sowohl in der Kirche, als auch in einem uni- 
versalen Zusammenhang eingebunden, denn •dieser Ort bestimmt sich von der Menschheits- 
entwicklung her, die als Prozeß der Humanisierung auf ihre eschatologische Vollendung 
zuläuft." (M. Heimbach-Steins, Theandrisch. Sozialethische Impulse im inkarnatorischen 
Denken M. -D. Chenus, in: K. Arntz/ P. Schallenberg (Hrsg.), Ethik zwischen Anspruch und Zu- 
spruch. Festschrift K. Demmer. Freiburg 1996, 90-106, 104.) 
58 Dennoch darf nicht vergessen werden, daß auch Theologen wie Chenu Vorlesungen in der 
Mission de France hielten, dem •die Dimensionen der Kirche" (vgl. Chenu, Le sacerdoce, 179) 
ein Anliegen gewesen war. 
59 Gegenüber solchen Positionen ist zu betonen, daß •die Ordination den Amtsträger [...] in ei- 
ne doppelte Beziehung [stellt]: zu Christus, in dessen Namen und Vollmacht er dem Gottes- 
volk sein Heilswerk vermittelt, und zur Kirche, deren Glauben er zusammenfaßt, deren Feiern 
er vorsteht und deren Einheit er abbildet." (Greshake, Priestersein, 93.) 
60 •Au point oü eile [la Mission de France] est, eile risque d'essayer de vivre une Eglise ,ato- 
misee'." In: M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 281. 
61 So übersetzt M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 154 passend den von Ma- 
deleine Delbrel verwendeten Terminus vocation hierarchique. 
62 Vgl. M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 155. 
61 M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 137. Vgl. L. Augros, De VEglise d'hier 
a l'Eglise d'aujourd-hui. L'aventure de la Mission de France. Paris: Ed. de Cerf 1980, 189. 



Katja Boehme 192 

Und sie hatte zweifellos mit ihren Vorträgen über ihre Erfahrungen als mis- 
sionierender Laie in einem kommunistischen Arbeitermilieu oder über The- 
men wie ,Der Platz des Laien in der Kirche' und ,Nichts soll uns profan 
sein'64 die priesterliche Ausbildung in Lisieux in einer weltoffenen Richtung 
geprägt.65 Und schließlich war gerade sie es gewesen, die Augros von der 
Gründung einer Kongregation (die der Mission de France ordensähnliche 
Strukturen gegeben hätte) abgeraten und ihn darin bestärkt hatte, der Missi- 
on de France säkulare Züge zu verleihen.66 

Nicht vergessen werden darf aber, daß sie bei den Peres Augros und Perrot 
vor allem anmahnt, daß sich die Berufung eines Lebens nach dem Evangeli- 
um nicht ohne eine konkrete Lebensbeziehung zur Kirche verwirklichen 
kann.67 Sie selbst hatte diese doppelte Verbundenheit zum Evangelium und 
zur Kirche durch eine trotz aller Kritik treu durchgehaltenen Beziehung zur 
Pfarrei in Ivry und der gleicherweise aktiven wie kontemplativen Berufung 
bewahrt.68 

In der Mission de France hingegen war weder das priesterliche Selbstver- 
ständnis, noch die Beziehung zur Kirche für diese neue Art der priesterlichen 
Berufung genügend geklärt gewesen, so daß sich die Arbeiterpriester mit 
ihrem (1 Kor 9,20 entlehnten) Anspruch, •den Arbeitern ein Arbeiter" zu wer- 
den, einerseits zu sehr auf eine an den Laien orientierte Lebensform beriefen 
und dadurch Gefahr liefen, ihre kirchlich-priesterliche Berufung zugunsten ei- 
nes rein sozialen Engagements preiszugeben. Andererseits mußte der mit dem 
christozentrisch verengten und zu hohen Ideal eines klerikalen Priesterbildes 
verknüpfte Anspruch, sich in der Welt zu inkarnieren, an der Praxis scheitern. 

Die Spannung zwischen dem Extrem eines laikal und dem Extrem eines 
klerikal verstandenen Priestertums scheint auch heute noch nicht aufgehoben 
zu sein. Nur steht nicht mehr eine ganze Bewegung - wie die der Arbeiter- 
priester -, sondern der einzelne Priester vor der Aufgabe, in der Mitte der ver- 
schiedenen Positionen (die oft von außen als Forderung an ihn herangetragen 
werden) seine geistliche Berufung zu leben. 

64 Vgl. Ch. de Boismarmin, Madeleine Delbrel. Rues des villes chemins de Dieu 1904-1964. 
Presentation de J. Loew. Paris: Nouvelle cite 1985, 72. 
65 Programmatisch für die Spiritualität der Mission de France wurden weiterhin Texte wie 
.Missionare ohne Schiff, ihr Gedicht ,Ball des Gehorsams' und ihr Aufsatz ,Wir anderen Leu- 
te von der Straße', eine Schrift, die noch Jahre später von namhaften Priestern der Mission de 
France, wie von Augros, Perrot und Jean Vinatier als prägende Erinnerung erwähnt wurde. 
Vgl. M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 134. 
66 Vgl. L. Augros, De l'Eglise d'hier, 54 und die Darstellung bei M. Heimbach-Steins, Unter- 
scheidung der Geister, 136. 
67 •C'est que le chretien qui a ete appele ä une vie d'Evangile realiste ne peut la vivre dans une 
vie d'Eglise abstreite"; in: M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 280, vgl. ebd. 
160. 
68 Vgl. M. Heimbach-Steins, Unterscheidung der Geister, 137. 



Die Kirche als lebendiger Organismus 193 

Auch wenn die Berufung des Arbeiterpriesters durch das II. Vatikanische 
Konzil sanktioniert worden ist,69 kann man, wie Gregor Siefer feststellt, letzt- 
lich doch •nicht leugnen, daß gerade die [Arbeiter-] Priester der ersten Ge- 
neration durch ihr Engagement viele Probleme der Kirche und in der Kirche 
verdeutlicht haben, die auch heute noch nicht gelöst sind."70 So bleibt die Ar- 
beiterpriesterbewegung - so klein sie zahlenmäßig war - auch heute noch ei- 
ne Herausforderung, über die geistliche Berufung des Priesters und des Lai- 
en zu reflektieren. 

Für Madeleine Delbrel ist die Einheit der Kirche das entscheidend geistli- 
che Zeugnis, glaub-würdig die Liebe Gottes zu den Menschen zu verkünden. 
Als Gabe des Geistes ist die Einheit durch das Amt verbürgt, dem •Ferment 
der Einheit".71 Jedoch nimmt die Einheit alle gleichermaßen in die Pflicht: 

•Diese aus Menschen, aus uns zusammengesetzte Kirche hat den Auftrag, die Beziehungen 
Christi zu den Leuten, die nichts von ihm wissen, aufrechtzuerhalten. Ein Leben, das sich nicht 
fortzeugte, wäre kein Leben. Jeder echte Christ hilft bei seiner Ausbreitung mit, sei es direkt, 
sei es, indem er die mit Evangelisation, Mission, Apostolat usf. Betrauten mit Lebenskräften 
versieht."72 

Zitierte Werke Madeleine Delbrels 

NA =   Nous autres, gens des rues, Textes missionaires presentes par Jacques Loew. 
Paris: Ed. du Seuil 1966. 
dt.: 

NK =   Wir Nachbarn der Kommunisten. Diagnosen, übertragen und mit einem 
Vorwort versehen von Hans Urs von Balthasar. Einsiedeln 1975. 

JC =     La joie de croire, Preface de Jean Gueguen, Avant-propos de Guy Lafon. 
Paris: Ed. du Seuil 1968. 
dt. in Auszügen: 

GwL = Gebet in einem weltlichen Leben, übersetzt und mit einem Vorwort verse- 
hen von Hans Urs von Balthasar. Einsiedeln 51993. 

IA =     Indivisible Amour, Pensees detachees inedites, Preface de Jacques Sommet. 
Paris: Ed. du Centurion 1991. 
dt.: 

LS =    Leben gegen den Strom. Denkanstöße einer konsequenten Christin, über- 
setzt und mit einem Vorwort versehen von Katja Boehme. Freiburg 1992. 

PO 8. 
G. Siefer, Arbeiterpriester, in: 'LThK [1993] I 928. 
So Madeleine Delbrel über den Bischof, in: IA (1961) 120/LSG 146. 
NA (1960) 228/NK 190. 




